

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

#### Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.











## PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

HERAUSGEGEBEN

VON

F. W. SCHNEIDEWIN.

Achter Jahrgang.

GÖTTINGEN,

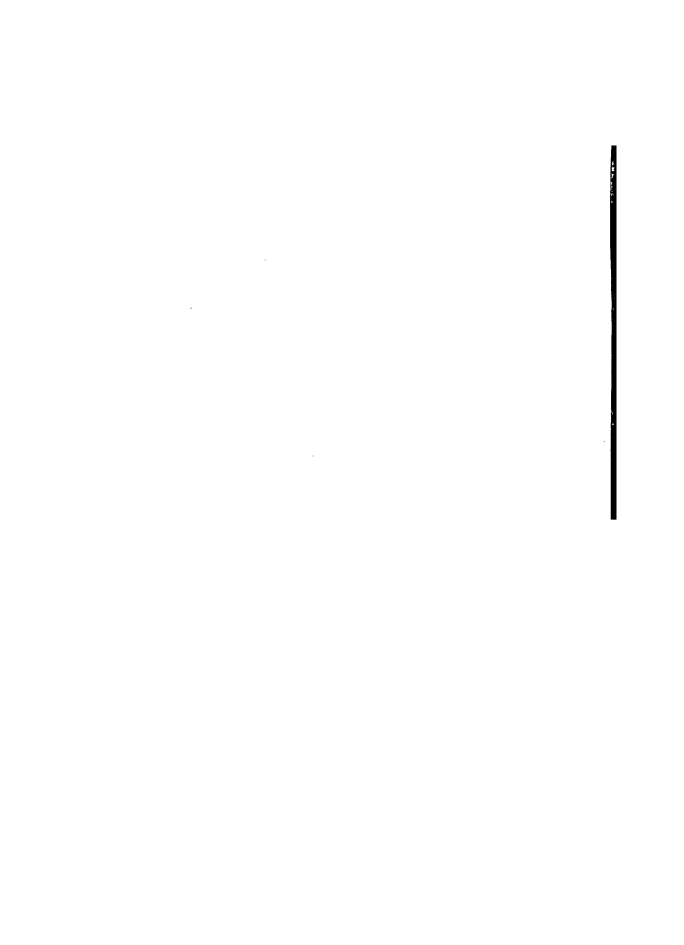
VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLIII









## PHILOLOGUS.

## ZEITSCHRIFT

FÜR

## DAS KLASSISCHE ALTERTHUM.

HERAUSGEGEBEN

VON

F. W. SCHNEIDEWIN.

Achter Jahrgang.

GÖTTINGEN,

VERLAG DER DIETERICHSCHEN BUCHHANDLUNG.

MDCCCLIII

## PHILOLOGUS.

STATE OF THE OWNER, TH

## ZEITSCHRIFT

FUR

## I AS KLASSISCHE ALTERITUM.



F. W. SCHNEIDEWIN.

Achter Inbryung.

MRGY WELA NUMBER Waxaan

GÖTTINGIN,

VIGLAG BER DIETERICHSCHEN BUCRHANBLUNG.

перэээни

# INHALT DES ACHTEN JAHRGANGES.

March M. Parker

| State of the State |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (          |
| and the second of the second o | seil       |
| Prüfung neuerer ansichten über die Dies. Von W. Ribbeck, .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 46         |
| Ueber unterschiede des versbaus in einzelnen büchern der Ilias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 19         |
| Von B. Giseke Nestors erzählung 11. A, 668—762. Von A. Mommsen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 72         |
| Betrachtungen über die Odyssee Von P. Meister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - 1        |
| Betrachtungen über die Odyssee. Von 2. Meister<br>Beiträge zur kritik und erklärung der bemerischen gedichte, Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . in /     |
| K. Hagena                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 310        |
| K. Hagena<br>Aeschyl. Prom. 266. Von E. Moller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 75         |
| Zu Aeschylus und Euripides. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7          |
| Sophoclea. Von C. G. Firnhaber                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 13         |
| Zu Sonhokles' Aiss. Von C. Wex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 57         |
| Zu Sophokles' Aiss. Von C. Wex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 184        |
| Ueber Sophokles' Aias 578 ff. Von R. Enger                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -53        |
| Zu Sophokles' Philoctet. 287. 715 und zu Eustath. Epist. 18. Von                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -          |
| I G Patakie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 43         |
| I. G. Patakis .<br>Ein supplement zu Euripides' Bacchen. Von A. Kirchhoff                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7          |
| Curiose and Enripides Von A Namek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 56         |
| Rurinidae' tod Von R Wälfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 20         |
| Curiosa aus Euripides. Von A. Nauck Euripides' tod. Von E. Wölfflin Epicharmos. Von F. W. Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 45         |
| Epicharmos. Von F. W. Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 44.        |
| Tandahara                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 94         |
| Landsberg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 37         |
| Nicendri fr. Georg. Il Schn. Von O. Schneider                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 52         |
| Micandii ii. Georg. Ii Schi. Von O. Schwerder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,429       |
| Die griechischen horographen. Von R. Stieble                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 30         |
| Zu den fragmenten der griechischen historiker. Von demeelben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 30.<br>59. |
| Democriti liber περί ἀνθρώπου φύσως. Von B. ten Brink                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 41         |
| Beiträge zur kenntniss des dialekts des Hippokrates. Von 1. Fl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | T.,        |
| Tobook                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ,14        |
| Lobeck .<br>Zur frage über das zeitverhältniss der beiden symposien. Von K.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,=7        |
| E. Harman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 32         |
| Fr. Hermann<br>Nachträgliche bemerkungen über Platons gastmahl. Von Fr. Su-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| Nachtragische bemerkungen über Platons gastmam. Von F1. 54-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 15         |
| semihl Ueber den historischen werth der achrift de Melisso Zenone Gor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 100        |
| Cener den nistorischen wegen der schrift de Wenten von-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 104        |
| gia. Von Fr. Ueberweg                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 340        |
| Delah K 47 O Van da Danadatston                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 48         |
| Polyb. 5, 17, 8. Von dr. Brandstäter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 142        |
| Zur kritik des Plutarch. Von C. Sintenis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 144        |
| Zu griechischen prosaikern. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 40         |
| 112. 129. 159. 212. 308. 328. 354. 413.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 50         |
| Conjectanea critica. Von I. G. Patakis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 521        |
| Zu den fragmenten aus Arrians parthischer geschichte. Von A. v.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 35         |
| Gutschmid Alkiphron I, 11, 2. Von F. W. Schneidewin Zu den briefen des Brutus. Von R. Herher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| Aikiparon I, 11, 2. Von F. W. Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 651        |
| Zu den briefen des Brutus. Von K. Herher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 187<br>657 |
| ANNARIAS VAN W KINDASE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 40.0       |

### Inhalt.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | seite                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Dionys der Thraker. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 510                                        |
| Zu Suidas. Von R. Hercher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 726                                          |
| Zu den Bies Alegislov und Zopoulseus. Von F. W. Schneidewin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 732                                          |
| Zu Hesychius Milesius de orig. Constantinopoleos. Von R. Hercher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 720                                          |
| Zu Nicephoros Gregoras de erroribus Ulixis. Von dem selben.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 755                                          |
| Michaelie Paelli meet chemiliereenenide nat elevooneniae. Von dem-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                              |
| selben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |
| Der alte Cato dennoch ein dichter. Von E. Kärcher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 727                                          |
| Zu Lucretius. Von K. Fr. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 180                                          |
| Scholia Franco, ad Horat, epod. 2. Von dr. A. Nolte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 566                                          |
| Ob sacra via oder via sacra? Von L. S. Obbarius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 713                                          |
| Ob sacra via oder via sacra? Von L. S. Obbarius Antonius Muss. Von B. ten Brink                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 589                                          |
| Zn Valerius Cato. Von M. Schmidt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 190                                          |
| Zu Manilius. Von demselben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 750                                          |
| Zu Manilius. Von dem selben                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 359                                          |
| Zn Priscianus und Ausonius. Von H. E. Bonnell                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 440                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                              |
| Zn Livius. Von E. Wölfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 384                                          |
| Zu Livius. Von E. Wölfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 361                                          |
| L. Annaeus Senecae u. seine philos. schriften. Von H. Lehman                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | n 309                                        |
| Notae ad L. A. Senecae Naturall, Quaestt. Von H. C. Michaelis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 445                                          |
| Notae ad L. A. Senecae Naturall. Quaestt. Von H. C. Michaelis<br>L. Annaeus Seneca de moribus Von E. Wölfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 184                                          |
| Zu Quintilianus. Von F. Meister                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 182                                          |
| Zu Aveinus Von R. Wälfflin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 528                                          |
| Za Festus s. v. Prugnum. Von J. Becker                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 548                                          |
| The factor is at traditions. An or months in the contract of t | 010                                          |
| Ueber den gnomischen sorist. Von E. Moller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 113                                          |
| De particulis ήδη et δή epistola. Von H. Heller                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 254                                          |
| Mudηλός. Von K. Fr. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 570                                          |
| Annofesium — announces. Von P. Osann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 572                                          |
| Αμορβεύειν — ἀμορμεύειν. Von F. Osann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 178                                          |
| Trioning ton me manage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •••                                          |
| Lines. Von B. Büchsenschütz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 577                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 130                                          |
| Die sappiache fabel in Asien. Von K. L. Roth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 100                                          |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 49                                           |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                              |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 49                                           |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nosten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Maehly Griechische inschriften. Von K. Keil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 49                                           |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nosten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Maehly Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 49<br>213                                    |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Machly  Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann Zum thesselischen kalender. Von K. Ganna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 49<br>213<br>168                             |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Machly  Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann Zum thessalischen kalender. Von F. Osann Die verleibung der Musennamen an sterbliche. Von J. Becker                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 49<br>213<br>168<br>576                      |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Machly  Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann Zum thessalischen kalender. Von F. Osann Die verleibung der Musennamen an sterbliche. Von J. Becker                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 49<br>213<br>168<br>576<br>181               |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Machly  Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann Zum thesselischen kalender. Von K. Ganna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 49<br>213<br>168<br>576<br>181<br>371        |
| Die äsopische fabel in Asien. Von K. L. Roth Die kyklischen nusten. Von R. Stiehle Die Aspasia Milesia. Von T. A. Machly  Griechische inschriften. Von K. Keil Eine neue choragische inschrift aus Athen. Von K. F. Hermann Zum thessalischen kalender. Von F. Osann Die verleibung der Musennamen an sterbliche. Von J. Becker                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 49<br>213<br>168<br>576<br>181<br>371<br>758 |

#### I.

## Betrachtungen über die Odyssee.

Das ende des 1. buchs der Odyssee sticht auffallend ab gegen die lebenskräftige erzählung, welche den hauptinhalt dieses gesanges ausmacht. Athene hat in der gestalt des Taphierfürsten Mentes dem Telemach ihren rath mitgetheilt, sie hat ihm muth und stärke eingeflösst, wie das herrlich beschrieben ist in v. 362-64. Was weiter folgt: das herabsteigen der Penelope zu den freiern, eine ganz allgemein gehaltene beschreibung, in welcher neben anderem  $331-35=\sigma$ . 207-11 ( $332-34=\pi$ . 414-16), dann der sonderbare befehl Telemachs an seine mutter 356 ff., darauf die ankündigung der versammlung des folgenden tages 365-422, endlich der schluss: alles scheint mehr oder weniger fremdartig zu sein, eine zum theil anstössige ausfüllung, welche eine brücke schlagen sollte zum folgenden.

Vor der hand begnüge ich mich mit einer kurzen besprechung von 356 ff. und 365—422, ohne daraus weitere resultate zu ziehn. Was zunächst die erste stelle betrifft, so ist allerdings die aufforderung Telemachs an seine mutter zu ihren geschäften zurückzukehren hier durchaus befremdend, weniger  $\varphi$ . 350—53, welches eine glückliche nachbildung von II.  $\zeta$ . 490—93 zu sein scheint, sonderbar genug ist auch das  $\mu\bar{\nu}\vartheta\sigma_{S}$  358, das den verhältnissen entsprechend gegen  $\pi\delta\lambda \iota\mu\sigma_{S}$  oder  $\tau\delta\xi\sigma\nu$  umgetauscht werden musste. Ich trage daher kein bedenken, die verse hier für unecht zu halten, um so weniger, als Aristarch sie schou verworfen hat, vgl. Nitzsch: sagenpoesie der Griechen I. b. p. 157.

Zugleich aber mit dieser diaskeue müssen fallen v. 360—64, welche ohne weiteres aus φ. 354—58 entlehnt sind, selbst auf die gefahr hin, dass uns so der eigentliche schluss der erzählung fehlt. Das scheint mir wenigstens das natürlichste und consequenteste verfahren zu sein, und durchaus kann ich mich nicht mit Fäsi's ansicht befreunden, welcher meint, dass die obigen verse wegen 360 ff. kaum entbehrt werden könnten.

Dass wir aber hier auf einem schlüpfrigen, von diaskeua-Philologus. VIII. Jahrg. 1. sten vielfach heimgesuchten boden stehn, scheint unzweiselhaft hervorzugehn aus dem folgenden abschnitt. Mit 365 wird etwas neues durch einen ziemlich gewaltsamen übergang eingeleitet; woher auf einmal dieser lärm, nachdem kurz vorher 325 alle dem gesange des Phemios eifrig lauschten, aber eine vergleichung andrer stellen, in denen dieser vers wiederkehrt, zeigt, dass er eben weiter nichts ist, als ein übergangsvers, den ich für kritische zweisel und bedenken in eine reihe stellen möchte mit dem ἄλλο δέ τοι ἐρέω und ἔνθ' αὐτ' ἄλλ' ἐνόησε und ähnlichem (cf. λ. 454—56, π. 281—98 u. τ. 495. 570 u. s.).

 $366 = \sigma$ . 213. Dort ist dieser vers vortrefflich an seinem platze; Athene hat über Penelope, bevor sie zu den freiern ging, schlaf ausgegossen und sie mit allen reizen ausgestattet, um die freier mit liebe zu ihr zu entflammen  $\sigma$ . 190—196, und was die göttin beabsichtigt, geht herrlich in erfüllung, es ist ausgesprochen in den vs. 212. 213. Hier dagegen ist v. 366 durch nichts besonders motivirt, er ist vollständig müssig und unzulässig.

Es folgt nun eine rede Telemachs an die übermüthigen freier, welche in ihrer ganzen anlage und ausführung ebenfalls das ge-

präge der unechtheit an sich trägt.

370. 71 sind mit geringer verschiedenheit aus  $\iota$ . 3. 4 entlehnt, dort spricht es Odysseus zu den Phäaken, um den ganzen hochgenuss eines durch gesang gewürzten mahles zu bezeichnen, hier erscheint es steif und gesucht, man erkennt es leicht als etwas fremdartiges und von dem  $\beta o\eta \tau \dot{\tau} \dot{\tau}$  bis zu dem durch diese verse geschilderten zustande ist ein weiter sprung.

Von 374 an rollt sich eine reihe von versen ab, welche Telemach am folgenden tag in der versammlung spricht — ein vorspiel gleichsam zu dem folgenden, aber ein vorspiel, welches nur diaskeuastenwerk sein kann. Gewis ist es eben so unpassend, als die unzeitige anweisung des Odysseus  $\pi$ . 281 — 98, welche Zenodot mit vollem rechte als unecht ausgeschieden hat.

Welchen sinn hat es überhaupt diese versammlung anzukündigen, welchen sinn hat es, wenn Telemach jetzt, wo er zum heitern genuss auffordert, selbst einen solchen zündstoff in die gemüther wirft? Und weiter, betrachten wir nur, wie ganz ungeschickt gerade diese verse aus der schilderung des 2. buches herausgegriffen sind. Telemach ist dort ziemlich mässig und zurückhaltend, er bittet die freier sein hab und gut fortan zu schonen  $\beta$ . 68 ff. Erst, als ihn Antinoos gereizt und auf das bestimmteste erklärt hat, dass sie alle nicht eher gehn würden, als bis Penelope einen von ihnen geheirathet habe, erst als jener verlangt, dass er seine mutter aus dem hause stossen solle: erst da fordert Telemach die freier bestimmt auf, seinen palast zu verlassen, und wünscht auf sie den fluch der götter herab. Dort also sind die verse ganz in ordnung, hier kommen sie wie ein blitz aus beitrem himmel.

Der eindruck der rede wird in einigen öfters wiederkehrenversen beschrieben: an und für sich ist das nicht auffallend, Telemach ist in einer ganzen reihe von liedern als einer aufge-·fasst, der eben zum bewusstsein seiner kraft und seiner würde gelangt ist und durch sein auftreten den andern verwunderung und achtung abnöthigt.

. Daran schliesst sich auch etwas stereotyp eine verspottung Telemachs von seiten des Antinoos, sowie eine entsprechende autwort Telemachs; darauf folgt eine kurze anrede des Eurymachos, welcher dem Odysseus seinen schutz zusagt, weiter erkundigt er sich nach dem fremden und Telemach gibt ihm einfach auskunft und die freier - kehren zu ihrer frühern heiterkeit zurück.

So verzieht sich also das gewitter, welches plötzlich so drohend aufgestiegen war, die ankündigung der versammlung ist ohne alle bedeutung, wie ohne folgen.

Auch 420 scheint mir anstössig; wenn ich nicht irre, kommt das φρεσί δ' άθανάτην θεόν έγνω sonst nur vor bei dem unmittelbaren verkehr der menschen mit einem gotte.

Der schluss der eingeschobenen parthie ist meiner meinung nach anzunehmen bei v. 422

τρεφάμενοι τέρποντο, μένον δ' έπὶ ἔσπερον έλθεῖν der folgende ähnlich lautende

τοῖσι δε τερπομένοισι μέλας ἐπὶ ἔσπερος ήλθεν ist davon zu trennen und als der anfang von etwas neuem anzusehn.

Ein längerer abschnitt des 13. buches, in welchem die vernichtung des wunderbaren Phäakenschiffes, das den Odysseus endlich wohlbehalten in seine heimath zurückgebracht hat, erzählt ist, bietet bei genauerer betrachtung gar mancherlei schwierigkeiten dar, hier und da ist auch ein fingerzeig für die richtige auffassung gegeben.

Die erzählung beginut in v. 125 ουδ' Ένοσίχουν

λήθετ άπειλάων κτλ.

also ganz allgemein, Poseidon kann die seinem sohne von Odysseus angethane schmach nicht verschmerzen, darum trifft sein zorn alles, was jenem 2n seiner endlichen heimkehr förderlich war. Ein eigentlicher zusammenhang mit dem vorhergehenden ist nicht vorhanden, ebenso verhält es sich mit dem schlusse, der mit dem weiter folgenden durchaus in keiner beziehung steht, sondern mitten in v. 187 springt die erzählung von den opfernden Phäaken in den worten δ δ' έγρετο δίος Όδυσσεύς zu dem schlafenden Odysseus über: ich möchte darum dieses ganze stück 125-187 als etwas für sich bestehendes, als eine episode ausehn. Gleich die ersten verse führen uns in den rechten kreis ein, es ist der zorn des Poseidon, der bisher schon den Odysseus unglücklich gemacht hat, freilich in der vielgestaltigen sage nicht

die einzige quelle seiner leiden.

Bei dieser gelegenheit kann ich eine bemerkung über 1.531 ff. nicht unterdrücken. 1.500 ff. ist Polyphem geschildert in der furchtbarsten aufregung, einen ungeheuern felsblock hat er nach dem schiffe geschleudert, vergebens, Odysseus nennt ihm jetzt noch seinen namen, da klagt er, denn eine alte prophezeihung sieht er jetzt in erfüllung gehn, noch einmal sucht er seine wuth zu beherrschen, um durch erheuchelte freundlichkeit seinen feind um so sicherer zu verderben, als ihm aber auch jetzt Odysseus nur höhnisch antwortet, da bricht sein zorn in helle flammen aus, er hebt seine hände gen himmel und beschwört seinen vater Poseidon ihn zu rächen und den Odysseus nicht in seine heimath zurückkehren zu lassen 528—530. Das ist ganz prächtig, aber darauf heisst es weiter:

άλλ' εί οἱ μοῖς' ἐστὶ φίλους τ' ιδέειν καὶ ἰκέσθαι οἶκον ἐϋκτίμενον καὶ. ἑὴν ἐς πατρίδα γαῖαν, ὀψὰ κακῶς ἔλθοι, ὀλέσας ἄπο πάντας ἐταίρους νηὸς ἐπ' ἀλλοτρίης, εὕροι δ' ἐν πήματα οἵκφ.

Was soll das? Polyphem in seiner wuth kann dem Odysseus nur verderben wünschen, ein solches eingehn, wie wirs hier finden, in alle einzelnheiten der sage ist ein offenbarer verstoss gegen den character des Kyklopen, und ohne zweifel nur den diaskeuasten beizumessen, welche auch diess mit der weitern gestaltung der sage in einklang zu bringen sich angelegen sein liessen. Uebrigens sind 532. 533 aus der botschaft des Hermes an Kalypso, s. 114. 115, 534. 535 aus der prophezeihung des Teiresias  $\lambda$ . 114. 115 mit geringen änderungen entlehnt.

Poseidon hat das flehen seines sohnes erhört, er ist schuld daran, dass Odysseus nicht heimkehren kann a. 68—75. Erst im 10. jahre erfolgt eine wendung der dinge, die götter nehmen sich des helden an, ihr gesammtwille setzt dem Poseidon ein ziel seiner verfolgung und mit schrecken erkennt dieser die eingetretene änderung, der pr sich beugen muss z. 286. 287.

Darum also zürnt Poseidon noch immer, er klagt darüber, dass die Phäaken den Odysseus mit so reichen geschenken in die heimath entsendet haben 136—138. Die worte sind dieselben wie  $\varepsilon$ . 38—40. Hier urtheilt Nitssch a. a. o. p. 150. 51 sehr willkührlich, er redet "von entstellungen, welche im gedächtnis der rhapsoden vorgegangen seien: so sei an unsrer stelle 136 unnütz, er trenne  $\pi o \lambda \lambda \dot{\alpha}$  ungehöriger weise von  $\delta \tilde{\omega} \varrho \alpha$ : dagegen seien 39 u. 40 in der andern für Zeus unpassend, für ihn thue es das  $\tilde{\alpha}\lambda\iota_{\varsigma}$  schon." Vielmehr nehme ich mit I. C. Schmitt (de secundo in Odyssea deorum concilio interpolato. Friburgi Brisgaviae 1852) an, dass der anfang des 5. buches bis v. 42

weiter nichts ist, als ein mühsam zusammengelesenes füllstück: an eine entlehnung von dorther und an austausch mit jener stelle denke ich nicht, sie passen hierher unzweifelhaft besser.

Poseidon also glaubt sich zurückgesetzt zu sehn, darüber beruhigt ihn Zeus und stellt ihm frei sich nach belieben zu rächen. Auf eine solche zusage hat aber Poseidon nur gewartet, und sogleich spricht er sich aus über die rache, welche er zu nehmen gedenkt, er will das Phäakenschiff, wenn es zurückkehrt, auf dem meere zertrümmern und die stadt durch einen berg verdecken.

Aber dem Zeus gefällt sein plan nicht so ganz, er möchte nicht, dass das schiff zertrümmert, sondern dass es zum schrecken der Phäaken in einen felsen verwandelt würde.

Und nun macht sich Poseidon alsbald auf und ohne widerrede geht er hin nach Scheria, dort das schiff zu erwarten, bald kam es an, Poseidon ergriff es und wurzelte es an dem meeresgrunde an — dann ging er wieder weg.

Hier stossen wir auf arge widersprüche: ich will nichts davon sagen, wie auffallend es ist, dass Poseidon seinen plan dem Zeus eröffnet, nachdem ihm dieser die vollmacht ertheilt hat nach seinem belieben zu handeln, auch nichts von der correctur, welche derselbe durch Zeus erhält, aber wie kann denn, so fragen wir billig, wie kann denn Poseidon weggehn, nachdem er nur erst den einen theil seiner drohung verwirklicht hat? was soll es werden mit der umlagerung des berges? Denn es versteht sich doch wohl von selbst, dass die andere strafe, wenn Poseidon überhaupt daran gedacht hat, unmittelbar darauf hätte folgen müssen.

Lesen wir weiter; unter versen, welche zum theil öfters wiederkehren, gelangen wir 172 zu dem alten spruch, den wir bereits aus einer frühern stelle 3.565—70 kennen. Alkinoos erinnert sich im angesicht der drohenden gefahr des ausspruches seines vaters, dessen einen theil er schon erfüllt sieht, denn das schiff, welches vorher schon ganz sichtbar war, ist wieder verschwunden und in banger furcht vor dem weiteren unglück fordert er die Phäakenfürsten auf den Poseidon durch opfer zu versöhnen.

Und von furcht getrieben opfern sie, wir sehn freilich nicht warum, denn Poseidon ist weggegangen, er führte offenbar nichts mehr gegen sie im schilde. Kurz und gut sie opfern und damit schliesst unsre episode, ohne dass dem constanten epischen gebrauche genügt wäre, nach dem stets hinzugefügt wird, ob der gott die bitte erhört oder nicht.

Somit ist der anstoss, welchen uns im 1. theile der berg verursacht, nicht gehoben, sondern höchstens nur verdeckt; bei genauerer betrachtung entdecken wir noch andere wunde stellen. Wir wenden uns zunächst zu der weissagung, als dem mittelpuncte des ganzen. Sie kehrt, wie oben bemerkt, noch einmal wieder  $\vartheta$ . 565-70; käme es nun darauf an, uns zn entscheiden, wo wir sie am passendsten fänden, so würden wir uns unbedenklich zu gunsten unsrer stelle entscheiden, denn hier wurde sie unmittelbar durch die lebendige anschauung des schiffes hervorgerufen, dort steht sie mitten unter den fabelhaften ruhmreden des Alkinoos von den schiffen der Phäaken, eine stattliche ruine, wie es scheint, aus alten liedern, die sich glücklich auch in unsre episode gerettet hat und hier noch mancherlei hinzudichtung veranlasste. Es hat offenbar einen grossen reiz im epischen gesang, wenn wie in einem weiten hintergrunde gemälde aus der vergangenheit vorgehalten werden, wie z. b.  $\iota$ . 507 aber eben darum darf es weniger befremden, wenn wir sehn, dass dieselben mit einer gewissen vorliebe gepflegt und auch da, wo sie scharf genommen nicht passen, angebracht wurden.

Mir scheint es, dass in unsrer episode zwei wenn auch nicht wesentlich verschiedene, doch in einzelnen puncten abweichende auffassungen vorliegen, ferner dass aller grund des anstosses durch die weissagung und das ihr zu liebe hinzugefügte veranlasst ist. Unter dem hinzugefügten verstehe ich aber nicht allein dasjenige, was sich unmittelbar um die weissagung herumgelagert hat, also die leicht zusammengefügten, zum theil sehr allgemeinen verse vor derselben 165—171 und die namentlich durch den schluss uns anstössigen nach derselben, sondern auch 149—52 in der rede Poseidons, die ja ganz und gar aus der weissagung entlehnt sind, in welche nur Poseidons absicht mitten hineingefügt ist.

Die gegenrede des Zeus, welche dadurch veranlasst wird, enthält gerade nichts besonderes, wunderlich klingt nur die absicht, welche Zeus bei der versteinerung des schiffes im auge hat: ἴνα θανμάζωσιν ἄπαντες ἄνθρωποι, damit ist doch dem erzürnten gotte wenig gedient, ja es klingt ihm gegenüber fast wie ironie und doch muss er es bestens acceptiren und ohne weiteres diesem seinem vorschlage sich fügen!

Das ist durchaus unerträglich: es muss vielmehr aus dem 1. theile 146—158, was uns gleich anfangs verdächtig schien, als unnöthige erklärung und erweiterung, welche direct durch die nachfolgende weissagung veranlasst wurde, ausgeschieden werden. Die bedenken, welche der verhängnisvolle berg verursacht, sind auf diese weise ebenfalls ohne weiteres beseitigt.

Somit bleibt uns in den allerdings wenigen versen nur die erzählung von der versteinerung des schiffes, wir sehn den gott in seinem zorn, wie er erst den Zeus ausforscht und dann sogleich sein vorbaben ausführt.

Schwerlich lässt sich wohl in dem 2. theile ein ganzes nachweisen, es sind eben bruchstücke, bruchstücke einer andern sage, die mit jener ersten, so gut es gehn wollte, in eins verschmolzen sind. Ein handgreislicher widerspruch blieb darin in sofern, als, nachdem bereits die versteinerung des schiffes erfolgt ist, in der weissagung noch von gänzlicher zertrümmerung desselben die rede ist.

Den character beider sagen kann man auf das bestimmteste aus einander halten, die 2. ist herber und rauher, Poseidon zürnt, er will darum den gegenstand seines zorns vernichten und damit nicht zufrieden auch noch die stadt der Phäaken vollständig vernichten, der character der ersten ist milder und sanfter, er vernichtet das schiff, aber dieses behält wenigstens seine frühere gestalt — damit hat es sein bewenden.

Aber in beiden gestaltungen hat doch der zorn des Poseidon ein ganz eigenthümliches gepräge, er ist nicht mehr gerichtet auf den hervorragenden helden des epos, er gründet sich nicht mehr, wie vorher, auf ein grosses vergehn, er trifft die Phäaken, welche von ihrer schuld keine ahnung hatten, er entbehrt somit der rechten tieferen grundlage.

Wollen wir noch einen schritt weiter gehn, so können wir auch vermuthungen über den ursprung der sage aufstellen. Zu grunde liegt nach meiner meinung eine localsage, in der nähe von Scheria ragte ein felsen aus dem meere empor, dem die phantasie leicht die gestalt eines schiffes abgewann: die sage, die wunderbar geschäftige, die so gern den leblosen dingen in der natur leben einhaucht und sie mit hereinzieht in die geschicke der menschenwelt, sie wusste auch von diesem zu erzählen, es war kein spiel des zufalls, dass er gerade diese gestalt hatte, ja es war wirklich ein schiff gewesen und welches konnte passender, mit den localsagen mehr übereinstimmend sein, als das, welches den Odysseus endlich nach langen irrfahrten wohlbehalten nach Ithaka zurückführte, auf dem aber gerade darum der fluch Poseidons lastete?

So wurde diese sage mit dem grossen Odysseischen sagenkreis in verbindung gebracht und hier als an einer passenden stelle eingeschaltet.

Mit gleichem rechte darf man an dem folgenden anstoss nehmen, in welchem das erwachen des Odysseus und seine begegnung mit Athene in einer zum theil etwas gewöhnlichen weise erzählt ist: aber gar wohl fühle ich, dass hier die untersuchung schwieriger und verwickelter wird.

Wir beginnen mit der mitte von v. 187: ὁ δ' ἔγοετο δῖος Ὀδυσσεύς: unbekümmert darüber, dass wir keinen ganzen vershaben, aber gleich an dem folgenden nehme ich anstoss, dieses εὐδων passt doch sehr wenig zu dem ἔγοετο, die ganze folgende versreihe enthält eine schwerfällige parenthetische erklärung, welche etwas erläutern soll, was doch wahrhaftig nicht erst dieser

erläuterung bedarf, sehr breit wird dann auseinandergesetzt, warum Athene ringsum nebel ausgegossen hat, und durch 3 verse hindurch wird in theilweise seltsamen und ungewöhnlichen worten aufgezählt, was ihm — ἄνακτι? — anders erschienen sei. Frisch und lebendig geht das lied weiter v. 197: στη δ' ἀρ ἀναίξας καὶ δ' εἴςιδε πατρίδα γαῖαν, so also, dass der schluss des verses einige ähnlichkeit hat mit dem anfange des nach meiner

meinung diaskeuastischen zusatzes.

Wenige verse lesen wir ungestört weiter, dann folgt eine längere rede, in der Telemach über seine traurige lage klagt, auch mit dieser, glaube ich, kann man nicht so ohne weiteres zufrieden sein. Eine bemerkung von Nitzsch p. 142. 143 führt mich diessmal auf den richtigeren weg, er bemerkt, dass die formel  $\tilde{\phi}$   $\pi \delta \pi \sigma \iota$ ,  $\tilde{\eta}$   $\mu \alpha \lambda \alpha$  ihrer ganzen bedeutung gemäss immer nur zu anfang einer rede stehe; die stelle der II. ξ. 42, welche eine ausnahme zu machen scheint, ist allerdings wesentlich andrer natur, da dort die rede gewissermassen wieder von vorn anhebt. Nur möchte ich das von ihm behauptete nicht auf diese formel beschränkt, sondern weiter ausgedehnt haben auf die formel ο πόποι überhaupt. Eine vergleichung aller stellen, in denen sie wiederkehrt, zeigt sie uns immer nur zu anfang vgl. d. 169. 333. s. 286. i. 507. l. 436. v. 172. 383. q. 124; a. 32. 253. δ. 663. x. 38. r. 140. o. 381. π. 364. q. 248. 454. σ. 26. v. 102. 131. 249 und nur die einzige stelle v. 209, um welche es sich hier handelt, macht eine scheinbare ausnahme. Ich nun stehe nicht an doppelte recensionen anzunehmen, deren 1. von 200-208, deren 2. von 209-216 reicht; in der 1. wünscht Odysseus, dass er bei den Phäaken geblieben wäre, in der 2. verwünscht er sie, in der 1. bekundet sich grosse sorge um seine geschenke, in der 2. mistrauen gegen die Phäaken. Uebrigens kann ich mich des verdachtes nicht erwebren, dass die ähnliche herrliche erzählung ζ. 117 ff. hier dem dichter vorgeschwebt und die entlehnung von 200-202 aus  $\zeta$ . 119-121 (201. 202 =  $\iota$ . 175. 176 und vgl. 0. 575. 576) veranlasst habe. Für den weiteren fortgang der handlung empfiehlt sich ohne zweifel die 2. fassung.

Ganz nett ist das erste zusammentreffen des Odysseus mit Athene geschildert, dagegen das benehmen des Od. nach ihrer rede unerklärlich, zudem ist 316. 317 ungeschickt aus  $\gamma$ . 130. 131 entlehnt, 320—323 mit recht schon von den alten grammatikern für unecht erklärt.

Noch seltsamer ist die darauf folgende rede der Athene aus allen möglichen stellen zusammengelesen.

So ist 337.  $338 = \lambda$ . 182. 183.

340 kehrt theilweise öfters wieder.

 $342. \ 43 = \lambda. \ 102. \ 103.$ 

345 = 96.

346-48 = 102-104.

Nach meiner meinung folgte in dem echten liede auf 310 gleich 352; was dazwischen liegt, ist unechte üble zuthat.

In der Νεκνία, die ihrer ganzen anlage nach ausserordentlich geeignet schien fremde elemente in sich aufzunehmen, drängen sich als offenbar ungehörig auf 565 — 627. Ich will die gründe nicht wiederholen, welche zur verdächtigung derselben aufgestellt sind, ebenso wenig, als ich die für ihre echtheit namentlich von Lauer: Quaest. Hom. Berolini 1843 geltend gemachten zu widerlegen versuche.

Von besonderer bedeutung für entscheidung der frage, die allerdings wohl schon so gut wie entschieden ist, scheint es mir zu sein, wenn die verse, in welchen Herakles beschrieben wird, an dessen stellung gerade *Lauer* so viel gelegen war, und die er zur begründung seiner ansicht über die entstehung, die heimath und den verfasser des liedes mit recht für ganz wesentlich erachtete, als ungehörig und fremdartig nachgewiesen werden können. Und diess ist allerdings möglich.

Im anfang der Ilias α. 43 ff. wird Apollo geschildert, wie er das fromme fleben seines priesters erhörend hinstürmt zum heere der Danaer, um seine pfeile unter dieselben zu senden, vom gipfel des Olympos stieg er herab, zürnend im herzen

45. τόξ ωμοισιν έχων αμφηρεφέα τε φαρέτρην.

εκλαγξαν δ αρ δίστοι έπ ωμων χωομένοιο αύτου κινηθέντος ό δ ήτε νυκτι έοικως.

δεινή δε κλαγγή γένες αργυρέοιο βιοίο.

Stellen wir daneben die verse unsres liedes  $\lambda$ . 605 — 608.

αμφὶ δέ μιν κλαγγὴ νεκίων ἦν οἰωνῶν ῶς πάντος ἀτυζομένων ὁ δ' ἐρεμνῆ νυκτὶ ἐοικώς, γυμνὸν τόξον ἔχων καὶ ἐπὶ νευρῆφιν ὀϊστόν, δεινὸν παπταίνων, αἰεὶ βαλέοντι ἐοικώς

so dürfte sich wohl dem unbefangenen blicke klar herausstellen, dass wir hier weiter nichts haben, als eine nachbildung jener schilderung, nur ist der prächtige farbenglanz derselben unter den händen eines ungeschickten interpolators erbleicht und unscheinbar geworden.

Aehnliches lässt sich von dem folgenden nachweisen, die beschreibung der θέσκελα ἔργα, welche den τελαμών zieren, hat grosse ähnlichkeit mit andern schildbeschreibungen, nur ist hier alles kurz und gedrängt, ich möchte sagen in überschriften zusammengefasst.

Denn um die bären zu übergehn, die kein so ungewöhnlicher zierat auf schildern waren, die eber und löwen finden wir in der hesiodischen schildbeschreibung und sonderbar genug, stimmen auch die worte ziemlich überein. Dort heisst es am schluss der schilderung des kampfes zwischen ebern und löwen 177.

άμφότεροι, χλοῦναί τε σύες χαροποί τε λέοντες hier v. 611:

άρχτοι τ' άγρότεροί τε σύες χαροποί τε λέοντες.

Dort folgt darauf ein kampfscene zwischen Lapithen und Kentauren, eingeleitet 178 durch die worte:

έν δ ην ύσμίνη. Hier kurz und einfach 612.

ύσμιγαί τε μάχαι τε

und auch die zweite hälfte: φόνοι τ' ἀνδροκτασίαι τε erinnert lebhaft an 155.

έν δ' Όμαδός τε Φόβος τ' Ανδροκτασίη τε δεδήει.

Im anfang des 15ten buches ist ein kleiner zwischenact eingeschoben, von dessen richtigkeit ich mich nicht überzeugen kann.

Athene ist nach Lakedämon gegangen, um Telemach ihren rath zu geben; der lag schlasso auf seinem lager und dachte seines vaters, da erhielt er von der göttin die weisung Menelaos sobald als möglich um die entsendung in die heimath zu bitten. Und was thut er? ohne den austrag der göttin besonders zu achten, weckt er den Peisistratos aus süssem schlummer und sordert ihn auf die rosse anzuspannen. Das ist keine eile, welche uns ein bild geben könnte von dem eiser und der sehnsucht Telemachs wieder nach hause zu kommen, nein Telemach erscheint förmlich schlastrunken, sonst würde er zu Peisistratos nicht so reden. Uehrigens ist 45 aus 11. x. 158 unpassend hierher versetzt worden und zu 47 ist der ähnlichkeit wegen zu vergleichen  $\gamma$ . 476.

Nicht weniger ungehörig sind die gegenvorstellungen des Peisistratos, die worte v. 51 sind in seinem munde unpassend und wären auch dann als interpolation zu erkennen, wenn man ihren ursprung auch nicht so klar vor augen hätte, sie stammen nämlich aus 75 und sind dort von Menelaos gesprochen ganz an ihrer stelle.

Zu dem gespräche passt auch gar nicht 56, das unmittelbar därauf eintretende erscheinen der morgenröthe.

Sonach halte ich 43 - 55 für unechten zusatz.

Die kränkungen, welche Odysseus in seiner heimath, in seinem eignen hause erdulden musste, wurden vielfach in liedern besungen; es war diess ein stoff, an den sich die innigste theilnahme der hörer knüpfte, ein stoff, der für die endliche katastrophe von hoher bedeutung ist. Aber an und für sich sind der schmähungen und kränkungen zu viele, es jagt ja förmlich eine die andere, dazu kömmt, dass die darstellung in den einzelnen parthien viel verwandtes und ähnliches bietet, ja hier und da directe entlehnung offen vorliegt.

Da liegt, wie mir scheint, die vermuthung nicht zu fern, dass es ursprünglich einzelne lieder waren, welche später zu einem ganzen zusammengefügt wurden, so aber, dass man die spuren ehemaliger selbständigkeit öfters noch deutlich genug erkennen kann.

An die spitze stelle ich das herrliche lied vom kampfe des Odysseus mit dem bettler  $\sigma$ . 1—157. das völlig abgerundet und in sich abgeschlossen ist und eine fülle der schönsten züge aufzuweisen hat. Namentlich nimmt Amphinomos unsre theilnahme in anspruch, der allein dem fremden bettler freundlich begegnet, aber dennoch, obgleich von jenem gewarnt, bleibt und so sich, selbst das verderben bereitet. Das lied ist im kleinen ein gemälde dessen, was dem helden in seinem hause bevorstand, hohn und spott von allen und zuletzt glänzender sieg.

Einen ganz andern character hat das lied  $\varrho$ . 360 — 491. Odysseus erscheint hier schlau und pfiffig, aber als der durch das unglück gestählte mann, ruhig und kalt auch bei der ärgsteta beleidigung. Telemach sucht es dem vater an gleichmuth gleich zu thun und diese innere harmonie zwischen vater und sohn ist vortrefflich auch durch die gleichheit der verse 465 u. 491 angedeutet.

Antinoos, im liede vom bettler hingestellt als ein angesehener würdiger fürst, erscheint hier roh und grausam.

Das lied ist vollständig dem zusammenhang angepasst, es beginnt mit v. 360, der schon ohen als ein übergangsvers, wie ich glaube, nicht mit unrecht bezeichnet ist. Mit dem acrae AOi, 171, das nicht minder gern in übergängen seinen platz hat, wird ein von dem frühern verschiedenes motiv für das herumbetteln hinzugefügt, insofern Athene die hauptrücksicht dabei hat, damit er erkenne, wer ihm treu sei, wer nicht. 365.

Ein schönes gegenstück dann haben wir σ. 346—428, diesesmal ist Eurymachos der frevler, Odysseus erscheint kühner, Amphinomos redet zum frieden und führt so die rolle, welche ihm in dem frühern liede zuertheilt ist, vortrefflich weiter.

Der schluss ist ein natürlicher, am ende des buches, der anfang ist auch hier mit einem übergangsverse gemacht.

Nach dieser flüchtigen skizzirung der beiden lieder wende ich mich zu v. 284-344, um die abhängigkeit dieses von jenen nachzuweisen. Sehr willkommen für meinen zweck ist es, dass anfang und ende so scharf und so bestimmt angegeben werden können.

Der anfang ist gemacht mit obengenanntem übergangsverse und noch mehr: auch die nächsten verse sind daher entlehnt. 284 — 86 =  $\sigma$ . 346 — 48.

Befremdend ist 287  $\tilde{\eta}v$   $\delta \dot{e}$   $\tau \iota \varsigma$   $\varkappa \tau \lambda$ . oder lieber ein zeugnis für das einzellied; in dem vollen und reichen strom des epos be-

durfte es nicht einer solchen ankundigung, die einzelnen personen werden ohne weiteres als bekannte eingeführt.

Weiter ist der gang ähnlich, wie im vorigen lied, Ktesippos redet die freier an 292 vgl. o. 351, dort verletzt Eurymachos durch seine spöttischen bemerkungen, hier ist es kaum anders, nur artet des Ktesippos spott aus in rohheit.

Der wurf ist nicht motivirt wie in den andern liedern, nur dadurch, dass die freier, sinnbethört durch Athene blind und ge-

dankenlos jeden frevel sich erlauben.

In der darauf folgenden rede Telemachs stossen wir wieder auf bekannte verse 317-19 = \$. 107-109, wiewohl die entlehnung von dorther mir nicht sehr wahrscheinlich ist.

Daran schliesst sich eine anrede des Agelaos an die freier, welcher jetzt gar im sinne des so bestimmt wie schön characterisirten Amphinomos redet und zum theil in denselben worten sich bewegt,  $322-25 = \sigma$ . 414-17. Sogleich aber lenkt er in eine andre angelegenheit, nämlich in die verheirathung der Penelope ein, wie ich glaube mehr aus nachahmung von  $\beta$  als weil es hier besonders am platze gewesen wäre. Besonders die letzte rede Telemachs hat ganz bestimmte anklänge daran.

Darum halte ich v. 285-344 für ein wesentlich den beiden vorhergehenden liedern nachgedichtetes stück, welches überdiess durchaus unnöthig und überflüssig ist. Ohne schaden kann es ausgeschieden werden. Es liesse sich ein gewisser widerspruch zwischen diesem und dem kurz vorhergehenden nachweisen; v. 262 ff. hat Telemach voll kühnheit und selbstvertrauen geredet und die freier auf das entschiedenste gewarnt den bettler weiter zu belästigen mit wort oder that und hier 304 tröstet er den Ktesippos selber damit, es sei sein glück, dass er den fremden nicht getroffen habe: aber ich verfolge es jetzt nicht weiter, da ich zu keinem bestimmten urtheil darüber gekommen bin, allerdings scheint mir aber die rede des Antinoos 268 ff. mit der seltsamen nachbildung des λιγύς Πυλίων ἀγορήτης, ferner die beiläufige oben schon gemachte andeutung des Apollofestes 275 ff., endlich die letzte bemerkung über das mahl 279, die nach dem vorhergehenden 256 ff. rein überflüssig ist, nicht hierher zu gehören.

Dem 2. liede voran geht ein kurzes, in welchem Odysseus von den dienerinnen beschimpft wird, es beginnt (vgl.  $\alpha$ . 423) mit o. 306 und schliesst mit 345. Auch dieses ist vollständig in sich abgeschlossen und bietet im einzelnen manchen netten und characteristischen zug, namentlich ist 340 ff. sehr schön geschildert, wie die weiber, sobald Odysseus mit Telemach droht, furchtsam nach allen seiten aus einander stieben. Anstössig ist die übereinstimmung von 330-32 mit 390-92, welche längst zur tilgung der verse an ersterer stelle veranlasst hat.

Kommen wir endlich zu dem letzten stück, welches von der

kränkung des Odysseus handelt und zwar der vierten an dem 1. tage 7. 60-95.

Melantho soll schon wieder den muth gewonnen haben den Odysseus zu verspotten und das zumal in gegenwart und unter den augen der Penelope!

Nach etwas neuem und characteristischem suchen wir hier vergebens, die drohung der Melantho, die oben gewissermassen

die that des Eurymachos ankündigt, ist copirt.

An die unverschämte dienerin muss Odysseus eine lange rede verschwenden, so zahm, so kleinlaut, dass man's nicht begreift, er muss der nichtswürdigen frau aus seinem leben erzählen und zwar mit denselben worten wie oben, 75—80 =  $\varrho$ . 419—24. Er erschöpft sich förmlich in gründen, um ihr ihr unrecht zu beweisen und sie ferner davon abzuhalten, das eine zaubermittel, das oben angewendet wurde, sie zum schweigen zu bringen, reichte nicht mehr aus, jetzt muss er mit Penelope drohn und mit Odysseus, der wohl noch zurückkehren könne und zuletzt auch noch mit Telemach.

Diess alles zusammengenommen weist, denke ich, deutlich genug auf eine verunglückte nachahmung eines ungeschickten diaskeuasten: das weitere lied konnte sich mit einer kleinen änderung in v. 96 an 59 anschliessen.

Jena.

F. Meister.

## Aristoph. Avv. 544

σὺ δέ μοι κατὰ δαίμονα καὶ κατὰ συντυχίαν ἀγαθὴν ἥκεις ἐμοὶ σωτής.

Dindorf vergleicht mit dieser formel Demosth. p. 1173 extr. κατὰ τύχην τινὰ καὶ δαίμονα. Aber die stelle, worauf Aristophanes offenbar anspielt, ist ihm entgangen. Diese ist die des Diagoras von Melos fr. 2

Κατὰ δαίμονα καὶ τύχαν τὰ πάντα βοοτοῖσιν ἐκτελεῖται. F. W. S.

### Beiträge zur kenntniss des dialekts des Hippokrates.

ı.

Die alt-epische sprache, welche durch ihre hohe ausbildung, durch ihren ungemeinen reichthum an worten und wortformen und durch ihre unendliche fülle von malenden ausdrücken schon in den Homerischen gedichten überrascht, ward 🚅 zumal bei ihrer grossen biegsamkeit und nach ihrer weitern entwickelung durch die Homeriden - für die ältesten philosophen und historiker, welche sämmtlich von geburt Ionier waren, und sich in der prosa zuerst versuchten, eine willkommene und ergiebige fundgrube zur begründung der ältesten prosa auf dem fundamente des ionischen volksdialektes. Die so entstandene älteste prosa, welche von einigen im gegensatze zu der alt-epischen sprache, als der ἀργαία Ίάς, ungenau als die νέα oder δευτέρα Ίάς bezeichnet wird, unterscheidet sich von dem eigentlichen ionismus oder dem dialekte der ionischen Griechen ebensosehr als von der sprache der alten epiker. Eine vergleichung sowohl dieser letztern als auch der ionischen inschriften in verbindung mit den bezüglichen notizen der alten grammatiker einerseits und der beiden hauptrepräsentanten der gebildeten ionischen prosa, welche merkwürdiger weise beide von geburt Dorier waren, nämlich des Herodot und Hippokrates, andrerseits wird die wahrheit dieser behauptung im ganzen wie im einzelnen genügend darthun.

Aber jene beiden koryphäen der ionischen prosa, um spätere künstliche versuche griechischer schriftsteller, welche auf den gebieten der geschichtschreibung und arzneikunde Herodot und Hippokrates auch hinsichtlich des dialekts nachahmen zu müssen glaubten, hier unbeachtet zu lassen — unterscheiden sich im einzelnen wiederum von einander und nicht unwesentlich.

Herodot's dialekteigenthümlichkeiten sind, abgesehen von älteren mehr oder weniger glücklichen bemühungen, neuerdings gegenstand gewissenhafter und umfassender forschungen geworden, deren erfolgreiches resultat in Ferd. Jul. Caes. Bredow's werke: "Quaestionum criticarum de dialecto Herodotea libri IV.

Lips. 1846. 8vo" dem publicum bereits vorliegt. Doch sind weitere forschungen der art — auch für Herodot — durch dieses werk, bei all' seiner tüchtigkeit, noch keineswegs überflüssig gemacht. Bei seinen Herodotstudien wurde Bredow von einem wenigstens einigermassen lesbaren texte unterstützt; auch legten die von Herodot behandelten gegenstände, welche sich eines Wesseling als interpreten erfreuen, Bredow's untersuchungen über den dialekt dieses schriftstellers nicht eben ernste schwierigkeiten in den weg.

Ganz anders verhält es sich mit ähnlichen untersuchungen, Wenn sie sich auf den dialekt des Hippokrates richten. Denn bis vor kurzem war für diesen in sprachlicher wie sachlicher hinsicht so überaus wichtigen schriftsteller von dem, was einem variantenapparate ähnlich gesehen hätte, so gut als gar nicht die rede. Vereinzelte und nicht sehr verlässliche notizen abgeechnet, beschränkte sich der kritische apparat für Hippokrates tast nur auf die abweichungen der ältern ausgaben desselben, der ausgaben des Aldus, Froben, Foes, van der Linden, Churtier, Mack und einiger andern, deren texte sich zum theil allerdings auf die benutzung von codices stützen, über welche uns aber, bei der art des verfahrens früherer zeiten, jetzt eine genauere controlle versagt ist. Dem gegenwärtigen stande der Wissenschaft entsprachen jene ausgaben schon längst nicht mehr. la den händen der wenigen philologen und mediciner, deren wissenschaftliche bedürfnisse über die nächstliegende fachlectüre hinausreichen, besindet sich zur zeit gewöhnlich der von einem Leipziger professor Carl Gottlob Kühn in seiner sammlung der griechischen ärzte veranstaltete textabdruck mit obligater lateinischer übersetzung. Der flüchtigste blick in diesen liederlichen und von druckfehlern obenein wimmelnden Kühn'schen text lässt ihn als einen allerdings sehr verunglückten Foesius redivivus erkennen, in welchem meist jedes zweite, dritte wort ein unsinn oder zum mindesten eine ungenauigkeit ist.

So schlecht stand die sache um Hippokrates, bis vor etwa 20 jahren ein hiesiger gelehrter, Friedrich Reinhold Dietz, durch medicinische und philologische kenntnisse gleich gut befähigt, an die ausführung seines planes zu einer neuen, kritischen ausgabe des Hippokrates, zunächst durch collationiren sämmtlicher, in den bibliotheken Europa's vorhandenen, bekannten handschriften desselben ging. Nachdem er von einer mit dem günstigsten erfolge begleiteten reise, welche ihn während mehrerer jahre die hauptbibliotheken hatte besuchen lassen, hierher zurückgekehrt war, überraschte ihn ein frühzeitiger tod, noch lange bevor ihn seine ausgedehnte ärztliche und akademische beschäftigung auch nur an eine vorläufige ordnung seines reichen variantenapparates, viel weniger an eine kritische sichtung und völlige verarbeitung desselben oder an andere nöthige vorarbeiten zu der von ihm

beabsichtigten Hippokratesausgabe hatte kommen lassen. Dieser apparat liegt nun zum nachtheile der wissenschaft jetzt noch unbenutzt!!

Nach der genauern kenntniss dieses apparates, welche ich mir durch die bald nach Dietz's tode im auftrage des damaligen preussischen unterrichtsminister's meinerseits besorgte katalogisirung sowie durch die benutzung desselben zur herausgabe des Soranus ("de arte obstetricia Regimont. 1837. 8vo) verschafft habe, glaube ich seinen werth, ungeachtet er durch veröffentlichung der von C. Littré bewirkten collation der sehr zahlreichen Hippokratesmanuscripte, in deren besitze die Pariser bibliothek sich befindet, mittlerweile sehr bedeutend reducirt ist, nichts deste weniger noch immer sehr hoch anschlagen zu müssen. Ich habe übrigens grund, hier meine verwunderung darüber auszusprechen, dass in der sogleich näher zu bezeichnenden Littréschen ausgabe, durch Daremberg's vermittelung, zugleich die veröffentlichung eines theils der Dietz'schen Hippokratescollationen aus dessen manuscripten stattgefunden hat.

Mit einem so unglaublich vernachlässigten texte — denn in dieser hinsicht kann sich wohl kaum irgend ein andrer schriftsteller des griechischen und römischen alterthums mit Hippokrates messen — verband sich bisher, trotz Foes's vortrefflichen sacherklärungen, eine höchst mangelbafte kenntniss der alten medicin, um ein gründlicheres studium der schriften des Hippokrates im allgemeinen höchlich zu erschweren und im einzelnen geradezu unmöglich zu machen. Dies war ohne zweifel der hauptgrund, welcher einen andern hiesigen gelehrten, K. L. Struve, obwohl er zu einer richtigern kenntniss des ionischen dialekts, namentlich desjenigen des Herodot, durch seine ausgezeichneten arbeiten den ersten grund gelegt hat, und obwohl er sich daher seiner zeit auch viel mit dem studium des Hippokrates beschäftigte, später veranlasste, letzteres gänzlich wieder aufzugeben.

Bei dieser traurigen sachlage musste das erscheinen der neuen, französischen ausgabe des Hippokrates von jedem fraunde des classischen alterthum's mit dankbarer freude begrüsst werden. Seit 1839 bis 1851 hat C. Littré die ersten 7 bände derselben der öffentlichkeit übergeben. Sie enthalten etwa zwei drittheile der von Hippokrates herrührenden oder ihm heigelegten werke; es fehlen nämlich noch folgende schriften: 1) de medico; 2) de decente habitu; 3) praeceptiones; 4) de iudicationibus; 5) de diebus iudicatoriis; 6) praedictorum liber II.; 7) de carnibus; 8) de superfoetatione; 9) de dentitione; 10) de corde; 11) de glandulis; 12) de ossium natura; 13) de alimento; 14) de his quae ad virginem spectant; 15) de morbis mulierum liber I et II; 16) de uterum non gerentibus; 17) de videndi acie; 18) de foetus exsectione; 19) de corporum resectione; und — wenn man will — 20) epistolae. Ich führe diese schriften absichtlich hier speciell

an, um beim lesen der folgenden abhandlungen kein missverständniss hervorzurufen; man wird nach obigem verzeichnisse zu beurtheilen vermögen, bei welchen stellen ich mich auf den durch die ältern ausgaben überlieferten text habe beschränken müssen, und bei welchen ich die in der Littre'schen ausgabe mitgetheilten varianten, vornehmlich der Pariser codices, habe berücksichtigen können. Da diese ausgabe noch lange nicht beendet ist, und ausserdem durch gänzliche vernichtung der gewohnten aufeinanderfolge der einzelnen schriften sowie durch unterlassung jeglichen hinweises auf die seitenzahlen der ältern ausgaben beim etwanigen nachschlagen grosse unbequemlichkeiten verursacht, so hoffe ich im interesse des lesers zu handeln, wenn ich im folgenden nuch dem in den händen der meisten befindlichen Kühn'schen texte citire, in welchem für die besitzer der ältern Hippokratesausgaben überdies die seitenzahlen der ausgaben Foes's, Linden's und Chartier's stets parallel angegeben sind.

Wie höchst vortheilhaft der Littré'sche Hippokratestext gegen seine ältern vorgänger absticht, lehrt jeder satz, ja jede zeile. Hippokrates ist eigentlich in dieser neuen gestalt erst lesbar geworden. Und wie mächtig ausserdem das verständniss desselben auch in sachlicher hinsicht durch die von Littré seiner ausgabe beigefügten literär-historischen, bibliographischen und medicinischen erläuterungen gewonnen hat, zeigt am deutlichsten ein blick auf die bisher vorzüglichsten sacherklärungen seines vorgängers Foes.

Obschon Littré als arzt bei seiner ausgabe vorzugsweise seine fachgenossen zu berücksichtigen scheint, und ihnen theils durch seine französische übersetzung, theils durch seine sacherklärungen die schriften ihres altmeisters geniessbar zu machen bemüht ist; so zeichnet er sich dennoch vor Foes sowie vor allen seinen übrigen vorgängern zugleich durch ein rühmliches streben aus, den dialekt des Hippokrates in seiner ursprünglichen reinheit möglichst wieder herzustellen. Er verfährt dabei mit sachkenntniss und geschick, und hat seinen schriftsteller auch in sprachlicher hinsicht mit einem fast ganz neuen gewande passend ausgestattet. Dass er hier dessenungeachtet noch viele gerechte ansprüche unerfüllt lässt, und von dem erreichbaren noch ziemlich weit entfernt ist, mag theils der mangel erschöpfender vorstudien über den dialekt des Hippokrates, theils die unglaubliche menge von stellen verschuldet haben, welche eine verbesserung dringend erheischten.

In der that können erst seit dem erscheinen der Littré'schen ausgabe derartige studien mit aussicht auf erfolg begonnen werden; aber dieselben müssen dann sicher in nicht langer zeit eine gründliche revision des Hippokrates-textes zur folge haben. Eine solche revision ist schon seit vielen jahren der mittelpunkt mei-

ner wissenschaftlichen arbeiten, wie ich schon durch meine "Quaestiones ionicae, Regimont. 1850. 8." öffentlich anzeigte, und wird tretz der ungunst äusserer verhältnisse hoffentlich bald zum erfreulichen ende gedeihen. Ich hege wenigstens die zuversicht, dass die in Deutschland noch vorhandene humanität und achtung vor der wissenschaft, welche den vertriebnen Kieler collegen die möglichkeit der existenz und der fortsetzung ihrer studien geschaffen hat, auch mir den jetzt versagten akademischen wirkungskreis, welcher dem fortgange meiner wissenschaftlichen be strebungen so nothwendig ist, in nicht ferner zukunft wiede öffnen wird. Besonders von seiten der miturbeiter auf dem gebiete der classischen alterthumsstudien und der freunde derselbe sowie der ärzte, welche über der praxis ihre wissenschaft auc nach dieser richtung hin noch nicht aus dem auge verloren haben, hoffe ich für mein ausgedehntes und schwieriges unterneb men auf freundliche unterstützung durch rath und that.

Dem texte des Hippokrates muss schon im alterthume vor mehr als einer seite her arges widerfahren sein. Eine bekannte äusserung Galen's giebt uns kunde davon, dass zu kaiser Hadrian's zeit Artemidorus Capito sowie Dioskorides in ihren recensionen der schriften jener medicinischen sammlung letztere auch in ansehung des dialekts ungemein willkührlich behandelt und völlig verändert haben. An einer andern stelle spricht der nämliche Galen indess als mediciner, und tröstet über diese gewaltsamkeiten und willkührlichkeiten mit der bemerkung, dass dieselben, wenn sie eben nur den stil und den dialekt des Hippokrates, nicht aber den inhalt der schriften desselben berührten, nicht gerade viel auf sich hätten; er selbst sei in dieser beziehung durchaus tolerant. Wenn auch eine solche äusserung aus dem munde eines grammatisch so fein gebildeten mannes, wie Galen, mit recht wunder nimmt, so versöhnt wieder der schatz trefflicher sprachbemerkungen, welchen er in seinen commentaren üher Hippokrates niedergelegt, sowie die gewissheit, dass er ausser seinem glossarium zu Hippokrates auch ein eignes, leider nicht auf uns gekommenes werk über den dialekt dieses letztern verfasst.

Wie viele alte grammatiker die sprache der homerischen gedichte, da in der gesammtsprache der ältesten zeit die keime der verschiedenen griechischen dialekte noch unentwickelt neben einander lagen, und diese mischung sich auch in jenen gedichten zeigte, als κοινή διάλεκτος hezeichneten, und sie gewissermassen als ein depot von äolismen, ionismen, dorismen und atticismen betrachteten; gerade so scheinen fast alle ältern und neuern kritiker und herausgeber des Hippokrates dessen dialekt als ein buntes allerlei aller nur möglichen ethnischen und topischen dialekte Griechenlands angesehen zu haben. Auch in den bisher verglichenen codices des Hippokrates stellt, wenn nicht jede grie-

chische stadt, doch wenigstens jeder griechische stamm sein mundartliches contingent.

Obgleich schon unter den alten interpreten des Hippokrates manche, namentlich Galen, darauf aufmerksam machen, dass der berühmte arzt eine grosse vorliebe für poetische und tropische ausdrücke und glossematische worte in seinen schriften bekunde; und obgleich die sammlung medicinischer werke, welche jetzt, zum theil mit unrecht, den namen des Hippokrates trägt, jene bemerkung hinlänglich rechtfertigt: so ist damit jedem ausdrucke oder jeder wortform, welche bei dichtern oder glossographen sich etwa darbieten, in jenen schriften doch noch lange nicht thür und thor geöffnet.

Selbst der neuste herausgeber des Hippokrates, obwohl er in der constituirung des textes unsres autor's einer unvergleichlich grössern gleichmässigkeit, als diejenige aller seiner vorganger ist, sich besteissiget, und demnach meistens - theils auf die autorität von handschriften gestützt, theils auch ohne oder gegen dieselbe, dem gesetze der analogie folgend - die ent-Prechende lesart wählt, ist dennoch von beträchtlichen inconsequenzen keineswegs frei, auch in fällen, in welchen die handschriften besseres, als das von ihm gewählte an die hand geben. Auch noch in Littré's ausgabe stehen zum beispiel ionische, äolische, dorische, attische und epische formen bei gleichem casus, \*\*merus, genus, modus, und ohne etwanigen unterschied der bedeutung oder irgend welche andre gründe, friedlich neben einander — noch dazu nicht selten eines und desselben wortes und auf einer und derselben seite. Den beleg dafür, dass ich so eben nicht etwa zu viel behauptet, hier durch anführung betrefsender beispiele zu liefern, wird mir der leser als überslüssig erlassen, da er schon in der angeschlossnen abhandlung sowie in

Bei dem verluste des werkes, in welchem Galen die dialekteigenthümlichkeiten des Hippokrates eigends darstellte, nützt uns Wenigstens eine bemerkung des erstern, durch welche er jene eigenthümlichkeiten, wenn auch nur ganz im allgemeinen charakterisirt. Er sagt nämlich (Opp. Tom. V. pag. 525. ed. Basil.): "Hippokrates bediene sich bis zu einem gewissen grade des attischen dialekts; auch hätten einige behauptet, er gebrauche die alte Atthis." Diese letztere behauptung könnte wohl nur in dem siane verstanden werden, in welchem Strabo (Tom. VIII. p. 333.) sagt: "unter las und unter alter Atthis verstehen wir das nämliche." Das würde also heissen: Hippokrates habe — nach der annahme einiger - in dem kurz vor oder kurz nach der ionischen wanderung in Attika gebräuchlichen idiome geschrieben. Denn Ionier waren die ältesten hellenischen bewohner Attika's, and sowohl die nach Asien auswandernden als auch die in Attika zurückbleibenden redeten um diese zeit ionisch.

den später folgenden diesen beleg selbst finden wird.

Unter dem einflusse fremder umgebungen entfernte sich aber die sprache der ausgewanderten sehr bald von der vaterländischen, welche letztere auch ihrerseits später mannigfaltige veränderungen erlitt bei der nahen berührung der Athener mit den ringsum wohnenden dorischen stämmen und mit vielen andern, durch handel und politik ihnen eng verbundnen völkern. Mit dem wunderbar raschen emporblühen der ionischen colonieen Kleinasien's gedieh zugleich die epische, gnomische, elegische und didaktische poësie zu ihrer blüthe, und die kunstprosa entwickelte sich dort, noch lange bevor in Attika sich spuren geistiger thätigkeit zeigten. Wer für seinen stil nach mustern sich damals umsah, war nothwendig auf die dichter und prosaiker Kleinasien's hingewiesen, nicht Attika's, wo es deren noch keine gab; denn erst um Herodot's zeit beginnt die entwickelung der attischen tragödie und komödie, und erst in Hippokrates's zeit fällt das entstehen der attischen kunstprosa. Man täuscht sich daher schwerlich bei der annahme, dass Hippokrates weder in der Atthis, welche etwa in der zeit von der ionischen wanderung bis auf Solon in Attika gesprochen wurde, noch auch nur in Solon's dialekte geschrieben hat, für welchen letztern ja die vorhandenen fragmente einen massstab der vergleichung abgeben.

Es empfiehlt sich uns vielmehr Gulen's ansicht, nach welcher Hippokrates sich bis zu einem gewissen grude des attischen dialekts bedient hat. Diese ansicht glaube ich so auffassen zu müssen: Hippokrates schrieb zwar im ionischen dialekte, modificirte denselben aber in gewissen fällen durch attische formen; und ein gleiches thaten die ärzte, welche im dialekte des Hippokrates schrieben, und deren schriften jetzt auf den namen des Hippokrates getauft sind. Und mit dieser auffassung stimmt das spruchliche gewand, in welchem die schriften des Hippokrates sich darstellen, auch wirklich überein - bei aller mangelhaftigkeit der bisherigen texte. Diese modification des ionischen dialekts durch den attischen durfte bei Hippokrates um so weniger wunder nehmen, als schon zu seiner zeit der immer wachsende, politische und commercielle verkehr Athen's mit den bellenischen inseln und seestädten der verbreitung des attischen idiom's gressen vorschub leistete, so dass Hippokrates, auch noch vor seinem aufenthalte zu Athen, mit selbigem sowie mit erzeugnissen der attischen bühne bekannt sein konnte.

Um jeglichem missverständnisse sowohl des obigen als noch mehr des folgenden vorzubeugen, will ich — was sich eigentlich von selbst versteht — hier nur ausdrücklich noch bemerken, dass ich keineswegs so glänbig bin, um alle, den namen des Hippokrates an der stirn tragenden schriften demselben als wirklichem verfasser zuzuschreiben; dass ich hingegen eben so fern von jener hyperkritik bin, welche hypothesen zu thatsachen stempelt, und aus unrichtigen voraussetzungen noch unrichtigere folgerun-

gen macht; dass sich endlich meine betrachtungen in das reich der speculation nur in so weit und nur auf so lange verlieren werden, als ich zugleich unter meinen füssen noch sichern boden fühle. Wenn ich mithin vom dialekte des Hippokrates spreche, so kann ich damit nur alle die spracheigenthümlichkeiten meinen, welche sich in sämmtlichen werken jener allgemeinen und einmal üblichen, wenn gleich ungenauen firma vorfinden. Dagegen wird eine andere, entsprechende bezeichnung zur angabe des dialektunterschiedes der echten schriften des Hippocrates und der fälschlich ihm beigelegten von mir gewählt werden.

## H.

Nach diesen vorbemerkungen wollen wir zur beautwortung der ersten, der besten frage hinsichtlich des dialekts des Hippokrates übergehen — etwa der frage über die ihm eigenthümliche art und weise, die pheralgenitive der substantiva der ersten declination zu bilden.

In unsern Hippokrates-texten tritt der plural-genitiv der protoklita in dreifacher gestalt auf, nämlich entweder mit der altepischen endung  $\acute{a}or$ , oder mit der ionischen  $\acute{e}or$ , oder endlich mit der attischen  $\acute{o}r$ .

Die erste dieser genitivformen, welche der sprache der ältesten zeit und dem alten epos eignet, ist dem dialekte des Hippokrates gänzlich fremd. Daher hat sie Littré mit recht aus seiner textrecension verbannt und de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. III. pag. 701. σφακελισμός στηγύνος καὶ ούλων ύπερσάρκωσις jetzt geschrieben, wo bisher οὐλάων stand, welches drei codices (CHK) in οὐρώον und wieder vier andere (DFIJ) in οὐ δάων depravirten. Die nämliche genitivform bietet der cod. L an einer andern stelle - nämlich ἀορτάων de locc. in homin. Tom. II. pag. 121, we die bessern ausgaben und handschriften άρτηeior, andere hingegen ἀορτίων oder ἀορτών enthalten. Hieran schliesst sich als drittes beispiel die art, wie bei Galen die stelle aus Hippokrates de morbh. vulgg. lib. 6. Tom. III. pag. 597. citirt wird: ο τὰ κλήματα τη χειρί πλέκων η στρέφων, υπέρ οδυrάων κατακείμενος statt des vulg. ύπερ όδυνεων, wofür Littre aus codices ύπεροδυτέων, κατακείμενος passend gegeben hat.

Hippokrates gebraucht nämlich nur die beiden letztern endungen zur bildeng der plural-genitive der ersten declination, und zwar bedient er sich im allgemeinen der ionischen, offnen form, wenn die substantiva — denn von diesen ist hier zunächst und die rede — einen consonant vor der endung haben, hingesen der gewöhnlichen geschlossenen form bei substantivis puris.

Dies wird sich, wenn wir die einzelnen classen der protoklita durchgehen, leicht nachweisen lassen.

A. Zuvörderst erscheinen die masculina auf ns, bei vorausgehendem consonant, an 12 stellen im genitiv auf ior ausgehend, ohne dass die lesart schwankt, und ohne dass der accent des nominativ's oder die abstammung des betreffenden wortes hierauf irgendwie einwirken; τῶν δημοτέων de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. p. 29, de articull. Tom. III. pagg. 135 und 245; ίδιωτέων praeceptt. Tom. I. pagg. 78 und 85; χειρωνακτέων de ratt. vict. in morbh. acutt. Tom. II. pag. 50, bei Kühn zeigoνακτέων fehlerhaft geschrieben; φιλαλυστέων praeceptt. Tom. I. pag. 85, denn so muss es statt φυλαλυστέων, wie Kühn hat, heissen; Σχυθέων de aer. aqq. locc. Tom. I. pagg. 556. 559. 564. und zweimal pag. 562. In folgenden 4 stellen findet sich zwar auch die ionische genitivform; neben ihr geht jedoch in handschriften oder in der vulgata die attische als variante her: άκροατέων de natur. homin. Tom. I. pag. 349. (ἀκροατῶν Codd. AB); δεσποτέων de aer. aqq. loce. Tom. l. pag. 554. (δεσποτών vulg.); ίδιωτέωτ de prisc. medic. Tom. 1. pag. 25. (ἰδιωτῶτ Cod. A.); Σκυθέων de aer. aqq. locc. Tom. I. p. 555. (Σκυθών Cod. D) Es bedürfen daher 4 stellen der verbesserung: nalaiovier de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. pag. 750 ist statt des vulg. παλαιστών, und των έσχαριτέων καὶ όβελιων ist vielmehr statt des auch von Littré adoptirten vulg. των έσχαριτων και όβελιέων de vict. rat. lib. 2. Tom. I. pag. 675. zu schreiben. Auf die an dieser stelle stattgefundene verwechselung der richtigen endungen kommen wir später zurück. Desgleichen ist de art. Tom. l. p. 15. statt ούτε μωμητών ούτε έπαινετών δέονται, wie Littré, der vulgata und dem Cod. A folgend, gesetzt hat, vielmehr μωμητέων und επαινετέων zu wählen. Aber των πλανήτων de vict rat. lib. 2. Tom. 1. pag. 681 muss bei der übereinstimmung der handschriften und, weil Hippokrates gewöhnlich ὁ πλάτης, τοῦ πλάνητος braucht, ungeändert bleiben.

Unsere obige behauptung findet sodann ihre bestätigung durch die überaus zahlreichen beispiele der feminina. Denn auch bei ihnen tritt die ionische genitivtermination ein, sobald ein consonant vor ihrer casusendung vorhergeht, ohne dass auch bei ihnen accent, herkunft, silbenzahl, bedeutung oder ähnliches irgend welche modificationen erzeugen. Ich zähle zuerst diejenigen beispiele wieder auf, welche ohne wenigstens mir bekannte discrepanzen der handschriften sich vorfinden. Von zweisilbigen oxytonis kommen folgende vor: ἀρχέων de articull. Tom. III. p. 211, de fractt. ibid. pag. 120; avyéme de officin. medic. ibid. pag. 49, de fractt. ibid. pag. 70; δυσμέων de aer. aqq. locc. Tom. I. pagg. 525 und 535; ταν εὐλέων de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. pag. 715; xoition de internn. affectt. Tom. II. pag. 523, de morbb. mulier. lib. 1. ibid. pag. 671, ibid. lib. 2. pagg. 817. 825. und zweimal 860, de morbb. lib. 3. ibid. pag. 323 dreimal; όδμέων de humor. Tom. I. pag. 180; των ουλέων de morbb.

mulier. lib. 1. Tom. II. pag. 626. (εἰ δὰ καὶ ἰηθῆ, ἄφορος ἐσται από των οὐλέων); έκ βαθυτάτων πηγέων de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 535; πλευρέων de prisc. medic. Tom. I. pag. 55, de humor. ibid. pag. 131, de natur. puer. ibid. pag. 391, Aphorism. Tom. III. pagg. 720 und 725, de morbb. lib. 2. Tom. II. p. 278, de oss. natur. Tom. 1. pagg. 505 (zweimal), 506 (zweimal), 509. 511, de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pagg. 84. 92, de intern. affectt. Tom. II. pag. 470, de articull. Tom. III. pagg. 137. 139. 140. 142. 150. 155. 162. 196. 209. 212, de affect. Tom. II. pag. 386, de fractt. Tom. III. pag. 80 (zweimal), und 126, vectiar. ibid. pagg. 272 und 277, de foet. exsect. ibid. pag. 377, de morb. vulgg. lib. 5. ibid. p. 560 (zweimal), ibid. lib. 6. pagg. 589. 597. 600. 612; πληγέων de ulceribb. Tom. III. pag. 326; ἀωγμέων de capit. vulner. ibid. pag. 353. und ibid. pag. 352, woselbst es überhaupt dreimal, aber nur einmal ohne variante steht; μέχρις ήλίου τροπέων de vict. rat. lib. 3. Tom. I. pag. 714, τροπέων χειμερινών de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pagg. 513 and 523. Zu diesen beispielen sind noch folgende composita hinzuzufügen: των έμβολέων de articull. Tom. III. pagg. 141. 143. 168, vectiar. ibid. pag. 282; τῶν ὑπερβολέων de articull. ibid. pag. 168 und vectiar. ibid. pag. 282; μεταβολέων de aer. aqq. locc. Tom. I. pagg. 526 und 546, de flatibb. ibid. pag. 573; ὑποστρης έων de humor. Tom. I. pag. 135, de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 387, wo sogar das corrumpirte ύποστρεφέων des Cod. R1 die ionische endung bezeugt, und ibid. lib. 6. pag. 601; zwr διαστροφέων de articull. Tom. III. p. 198, wo die ebenfalls corrumpirte schreibart einiger codices, διαστρεpior, die durch die übrigen codices gebotene, ionische genitivform aur bestätigt; των κατογέων de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pag. 525; ανατολέων de aer. aqq. locc. Tom. l. pagg. 530

Von zweisilbigen barytonis ist aber die anzahl der beispiele, welche die ionische genitivendung, ohne von handschriftlichen dittographieen, wenigstens von solchen, welche diese endung in irgend einer weise alteriren, begleitet zu sein, nicht minder beträchtlich: ἀχρέων, welches indessen ebenso gut von τὰ ἄχρεα abgeleitet sein kann, de liquidd. us. Tom. II. pag. 157, de humor. Tom. 1. pag. 124, de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 391, ibid. lib. 3. pagg. 496 und 509; κνημέων de natur. homin. Tom. l. pag. 364 zweimal, de oss. natur. ibid. pag. 508 ebenfalls zweimal, de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. III. p. 672; μηλέων de uterum non gerentt. Tom. III. pag. 12. und de superfoetat. Tom. I. pag. 474. Dies ist eigentlich ein und dieselbe stelle; denn in der kleinen schrift "de superfoetatione", welche Littré schwerlich mit recht einem nur einigermassen nennenswerthen autor, wie dem Leophanes oder wem sonst (vergl. Edit. Littr. Vol. 1. pag. 379 und folgd.), beilegt, welche vielmehr ein cento verschiedener stellen aus den werken des Hippokrates und anderer ärzte ist, sind zum beispiel vier seiten wörtlich aus der schrift "de uterum non gerentibus" abgeschrieben; nämlich in letzterer edit. Kühn Tom. III. pag. 8. von den worten "(Geganeiai) xriσιος (πειρητήριοι) καὶ παιδογονίης ητις δείται," bis zu den worten , καὶ σιτίων ἀπεγέσθω των μη ξυμφερόντων τῷ πρήγματι" (pag. 13.) stimmt alles völlig überein mit de superfoetat. (ed. Kühn. Tom. I.) von pag. 471. ,, κτήσιος δε καὶ παιδοποιίης ήτις δείται" bis pag. 475, wo die abgeschriebene partie mit den oben angeführten worten ,,καὶ σιτίων ἀπεχέσθω τῶν μὴ ξυμφερόντων τῷ πρήγματι" gleichfalls schliesst. Die einzelnen abweichungen der schrift "de superfoctatione" liefern für diese abgeschriebene partie 22gleich eine probe der recension, welche der anfertiger jenes cento, von der schrift περί αφόρων damals vor augen gehabt, und welche vom vulgären texte der letztern sowie von den bis jetzt bekannt gewordenen codices nicht unbedeutend abgewichen baben muss.

Nach dieser verzeihlichen abschweifung fahre ich in der aufzählung der beispiele weiter fort. An die kurz vorhergehenden schliessen sich nämlich noch folgende an: μητρέωτ de genitur. Tom. 1. pagg. 374 und 380, de natur. puer. Tom. 1. pagg. 389. 416. 417. 421 und zweimal pag. 402, de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 366, de carnibb. Tom. I. pag. 430, de superfoetat. ibid. pagg. 468 und 472, de uterum non gerentt. Tom. III. pag. I (zweimal), 2, 6 (zweimal), 9. 17. 19. 28 (dreimal), 36, de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 560, de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 608. 610. 612. 613. 614. 615 (dreimal), 618. 620. (zweimal). 626. 642 (zweimal), 644 (zweimal) 645. 652. 658. 660. 663, 664. 672. 673. 675 (dreimal), 682. 685. 690. 721. 728. 731. 751, ibid. lib. 2. pagg. 771. 816. 818. 821 (zweimal), 836. 837. 838. 841. 843. 847 (zweimal), de vict. rat. lib. 1. Tom. I. pag. 652, de natur. mulier. Tom. II. pagg. 535. 564. 573. 577. 578 (zweimal). 579 (zweimal), 580 (zweimal), 605 (dreimal); πετρέωτ de aer. agg. lecc. Tom. I. pag. 534; nulswe de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pug. 512, ibid. lib. 7. pag. 643; πλημνέων de fractt. Tom. III. pag. 88; ψιζέων de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 322, de interm. affectt. ibid. pag. 431; og arpiwi de fractt. Tom. III. pag. 114, denn an zwei andern stellen in den nächstfolgenden worten rührt die variante σφαιρών für das richtig im text stehende σφυρών nur aus einer verwechselung mit dem vorhergehenden her; 75χνέων de art. Tom. pagg. 7 und 14, de fractt. Tom. III. pag. 66 (einmal ohne variante), de flatibb. Tom. 1. pag. 569 (zweimal), de morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 166, leg. Tom. I. pag. 3. (einmal ohne variante); χασμέων de morbb. vulgg. lib. 6. Tom. III. pag. 589; χουείων de articull. Tom. III. pag. 264; ώμεων Aphorism. Tom. III. pagg. 719 und 721, de humor. Tom. I. g. 133, de natur. homin. ibid. pagg. 362 und 370, de morbb. lgg. lib. 3. Tom. III. pag. 492, de aer. aqq. locc. Tom. I. gg. 525. 527. 529. 546. 548. 549 (zweimal), 555. 557. 558. i4 (zweimal), 566. 567 (zweimal), 568, de vict. rat. lib. 1. om. l. pag. 654, ibid. lib. 3. pag. 707.

Die grosse zahl dieser beispiele, welche beweisen, dass die veisilbigen feminina impura der ersten declination hei Hippotes ihren pluralgenitiven nur die offne, ionische form geben, d zugleich jeglicher dittographieen hinsichts der endung erangeln, müssen wir noch durch eine nicht geringe anzahl mehrbiger protoklita der nämlichen art vermehren, auf deren rein nische genitivbildung, welche sich ebenfalls ohne irgend welche ttographieen bei Hippokrates vorfindet, ehenso wenig wie auf sjenige der vorhergehenden irgend etwas influirt. So begegmuns von orytonirten polysyllaben folgende genitive: ἀουτέων cord. Tom. I. pag. 489; ἀουτεών de locc. in homin. Tom. II. 123, wie Littré dort nach anleitung des cod. A und Zwinges marginalbemerkung jetzt statt des vulg. ἀουτέων geschriem hat; μηχανέων de articull. Tom. III. pag. 255.

An die beispiele dieser oxytonirten polysyllaba reihen sich ch diejenigen folgender barytonirten: τῶν διαιτέων de morbb. ilgg. lib. 2. Tom. 111. p. 433, wo in dem abweichenden διετέων s Cod. J und der Aldina nichts weiter als ein verderbniss in lge der aussprache, keineswegs aber eine bedeutungsvolle lesart ı suchen ist, übrigens aber die ionische genitivtermination mutlich hervortritt; ἡμερέων de dentit. Tom. 1. pag. 484, de ebb. indicatt. Tom. I. pagg. 155 und 156, de natur. homin. om. 1. pagg. 367 und 368 (zweimal), de insomn. Tom. II. g. 7, de locc. in homin. Tom. II. pag. 126, de natur. puer. 'om. 1. pagg. 393 (dreimal), 394. 395 (zweimal), 396 (dreimal), e natur. mulier. Tom. II. p. 546, de carnibb. Tom. I. pagg. 442 nd 443. de ulceribb. Tom. III. pag. 316, de septimestr. part. 'om. I. pag. 444, de internn. affectt. Tom. II. pagg. 432. 433. 34. 436. 458. 459. 466. 476 (zweimal), 488. 497. 499 (zweiml), 500. 501. 503. 508. 510. 521. 522. 525, de uterum non crentt. Tom. III. p. 25, de morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 188. 02. 205, ibid. lib. 2. pag. 283, ibid. lib. 3. pagg. 292. 297. 18, ibid. lib. 4. pagg. 343. 347 (dreimal), 348 (zweimal), 349. 50 (zweimal), 351. 352 (zweimal), 366, de officin. medic. lem. III. p. 61, de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 621. 22 (zweimal), 633 (zweimal), 634. 635. 640. 660. 706. 755, id. lib. 2. pag. 808, de fractt. Tom. III. pag. 115, de vict. it. lib. 3. Tom. I. pag. 721, de capit. vulnerr. Tom. III. g. 372 (zweimal), de morbb. vulgg. lib. 4. ibid. pagg. 535 nd 543, ibid. lib. 5. pagg. 550. 557. 562, ibid. lib. 7. pagg. 644. nd 694; χορυζέων de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. 11. p. 88; Rezeme de fractt. Tom. III. p. 123; odversor de morbb. lib. 1.

Tom. II. pag. 190, Aphorism. Tom. III. pag. 750, de morbo. vulgg. lib. 6. Tom. III. pagg. 611 und 621, denn für o zu κλήματα τη χειρί πλέκων η στρέφων, υπέρ όδυτέων κατακείμενος (de morbb. vulgg. lib. 6. Tom. III. pag. 597.) hat Littré, wie ich schon oben bemerkte, jezt mit hilfe der Codd. CH ὑπερδιréwr, κατακείμετος geschrieben; μασχαλέων de articull. Tom. III. pag. 201; πλεκτανέων de oss. natur. Tom. l. pag. 516; έστε-Qéwr de humor. Tom. I. pag. 122, de uterum non gerentt. Tom. III. pagg. 1. 22 (zweimal), 24. 32, de natur. mulier. Tom. 11. pagg. 530. 535. 538. 546. 549 (einmal ohne variante), 555. 558 (aber nur an einer stelle ohne variante), 600, 605. 606, de articull. Tom. III. pag. 227, de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 635 (dreimal), 639. 640. 679. 693. 700. 736. 751, ibid. lib. 2. pagg. 769. 780. 794. 796. 800. 802 (dreimal), 805. 808. 810. 812. 813. 822. 823. 829. 830. 831. 832. 833. 843. 856 (zweimal), 871. 875 (zweimal), 876, Aphorism. Tom. III. p. 746 (dreimal), de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. III. p. 678. Hierzu kommt noch das compositum ωμοπλατέων de articull. Tom. III. pag. 164, de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. p. 766, vectiar. Tom. III. pag. 273. -

Ziehen wir einfach die summe, so erhalten wir 373 sichere stellen, in denen die feminina impura der ersten declination bei Hippokrates mit der ionischen endung des pluralgenitiv's stehen — ohne abweichungen der handschriften und ausgaben.

Hiernächst sind die zahlreichen stellen nicht zu übersehen, an welchen sich die nämliche genitivendung der oben bezeichneten protoklita mit nicht geringerer berechtigung und zugleich mit nicht geringerer begründung durch codices und ältere ausgaben vorfindet, nur mit dem unterschiede, dass an eben diesen stellen wiederum andere codices und ausgaben gerade in betreff der endung differiren, und meist die attische genitivendung bevorzugen. Dies lehren folgende beispiele, zuerst zweisilbiger feminina: δυσμέων de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 527 hat Littré statt des vulg. δυσμών gesetzt; durch γραμμέων de capit. vulner. Tom. III. pag. 351. ersetzten 3 codices (BMN) und, ihnen folgend, auch Littré das vulg. γραμμών; ρωγμέων ibid. pag. 352, wo es überhaupt dreimal und darunter einmal mit ρωγμώι als der variante der codd. MN. steht; ἀρχέων hat Littré de fractt. Tom. III. pag. 119, wo ausser andern varianten auch agrov aus cod. B notirt ist, beibehalten, ebenso wie er de articuli. ibid. pag. 139 die durch die Codd. BHN geschützte, ionische form der attischen vulg. aoxov vorgezogen hat, für τεχνέων geben τεχνών de prisc. medic. Tom. 1. pag. 23. der Cod. A. de fractt. Tom. III. pag. 66, an der einen stelle der cod. J, und leg. Tom. I. pag. 3. die glosse des cod. F; für ριζέων de morbb. lib. 2. Tom. II. pag. 251 bietet der cod. E οιζών; statt ώρεων de humor. Tom. I. pag. 129 hat der cod. A

άρων; für χριθέων bieten χριθών der cod. S1 de rat. vict. in morbb. acutt. Tom II. pag. 32, der cod. A de prisc. medic. Tom. I. p. 27, die codd. CD de natur. mulier. Tom. 11. p. 582, endlich der cod. D de affectt. Tom. 11. pag. #20, woselbst die offene form durch die codd. EHK auch handschriftlich geschützt ist; statt des vulg. πτερτών de articull. Tom. III. pag. 201 hat jezt Littré, auf die autorität von zwölf codices zugleich sich stätzend, wieder aregrewe geschrieben, wie auch schon vor ihm in den ausgaben des Aldus, Froben, Mercurialis und Chartier stand; für συσέων erscheint συσών als handschriftliche variante de vict. rat. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 38 in den codd. HR'S1, und ibid. pag. 58 in den codd. HKR'S1. Hieran schliesst sich noch die offene form der composita άνατολέων, von welcher de aer. aqq. locc. Tom. 1. pagg. 548 und 549 in der Littré'schen ausgabe jetzt die geschlossne form, welche die vulgata bietet, verdrängt ist, und ὑποστροφέων de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 404, wofür Galen in seinem citate υποστροφών schreibt. Nicht ganz mit gleichem rechte würde man πταρμέων de officin. medic. Tom. III. pag. 63 hierher rechnen, weil die schreiber der codd. CP und Bosq. das von ihnen dafür sabstituirte πταρμών wohl auch von πταρμός, nicht aber von πταρμή hergeleitet haben könnten. Aehnlich verhält es sich mit naeupfwr de articull. Tom. III. pag. 208, wo πλευρών in elf handschriften, de locc. in homin. Tom. II. pag. 122, wo es im cod. A, de natur. homin. Tom. I. pag. 365, we es in den codd. Fy, und de vict. rat. in morbb. acutt. Tom. 11. pag. 88, wo es im cod. R1 steht; de morbb. vulgg. lib. 2. Tom. III. pag. 457 und ibid. lib. 6. p. 589 (an der zweiten stelle), woselbst πλευρῶν als vulgata erscheint, hat Littré nach cod. N. und nach Galen jetzt das richtige alevρίων gesetzt, letzteres dagegen de morbb. lib. 2. Tom. II. p. 258 als den sinn störend gänzlich vertilgt. Doch wird man an allen diesen stellen die variante πλευρών wohl als die geschlossene genitivform der ersten declination, nicht als den genitiv der zweiten nehmen müssen, da αἱ πλευραί und τὰ πλευρά bei Hippokrates nicht synonym zu sein, sondern dieses die seiten, jenes die rippen zu bedeuten scheint.

Dasselbe schwanken der codices und editionen in bezug auf die termination des genitiv's ist auch bei mehrsilbigen impuris bemerkbar: ἐσχαρέων ist de articull. Tom. III. pag. 152 durch drei codices (CMN) geboten und jetzt bei Littré an die stelle der contrahirten form des vulgären textes getreten; κραιπαλέων de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 88, welches durch die schreibart des cod. Α κρεπαλέων auch handschriftlich begründet ist, wird von κραιπαλών als variante des Cod. J, welche in acht andern codices ebenfalls, wenn gleich fälschlich als paroxytonon accentuirt erscheint, begleitet; neben ὑστερέων de natur. mulier. Tom. II. pag. 557 ist ὑστερῶν aus cod. H, ibid. p. 558

(an der einen stelle) aus cod. C, und ibid. pag. 559 und de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 396 aus cod. J als variante notirt; für ἡμερέων de septimestr. part. Tom. 1. pag. 451, de morbb. vulgg. lib 5. Tom. III. p. 554, de articull. ibid. p. 176, de vict. rat. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 32 und ibid. p. 72, wie Littré an den vier ersten stellen nach anleitung des cod. C, und an der letzten auf grund des cod. A geschrieben, findet sich ήμερων in der vulgata, de vict. rat. lib. 3. Tom. I. pag. 782, in den Codd. EFJ, de vict. rat. in morbb. acutt. Tom. II. p. 98 bei Galen im texte und bei Vassaeus, de articull. Tom. III. pag. 245 in den codd. BMN, praenott. Tom. I. pag. 112 zweimal in den codd. Paris. nr. 2269 und 446, im letztern auch noch an einer dritten stelle ibid., de morbb. lib. 2. Tom. II. pag. 231 als vulgata, jetzt von Littré in übereinstimmung mit sieben codices und mit seinen vorgängern Linden und Mack durch die ionische form ersetzt, was auch ibid. pag. 317 geschehen ist; die vulgata ήμερων hat auch de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 202 nach angabe von fünf codices und nach Mack's vorgange in der Littré'schen ausgabe jetzt der ionischen form das feld raumen müssen, was auch an einer andern stelle de morbb. lib. 4. ibid. pag. 343 auf grund der codd. HJ der fall gewesen ist; dagegen steht in den vulgären texten de fractt. Tom. III. pag. 77. ἡμεψέων richtig statt ἡμεφών, welches letzters die schreibart in neun codices ist; für τελετέων de morb. sacr. Tom. I. pag. 591 ergeben die codd. Di das contrahirte zeletor.

Wir müssen sodann der beispiele gedenken, in welchen die ionische genitivendung for, in folge der gleichen aussprache des at und e, bei protoklitis, denen meistens parallele adiective auf αιος zur seite stehen, mit der deuteroklitischen endung αίων verwechselt ist. So steht für απρέων de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 391. im cod. Η ἀκραίων; für πηγέων de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 338 finden wir in den codd. EHJ πηγείων, während hingegen de uer. aqq. locc. Tom. I. pag. 536 negi μεν των πηγέων ύδατων ώδε έχει Littré πηγέων richtig in πηγαίων verwandelt hat; für ωρέων haben in der bereits eben citirten stelle de humor. Tom. 1. pag. 129) die codices EH ώραίων, wie dies auch de morb. sacr. Tom. 1. pag. 614 die lesart des cod. E, und de aer aqq. locc. Tom. I. pag. 558 die lesart des Cod. C ist; de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 327 substituiren die codd. EH der form ωρέων ebenfalls ωραίων, wo ausserdem die dittographieen ologior (sic!) des cod J und ogior der codd. GK die ionische endung anzeigen; in gleicher weise haben die codd. EH de vict. rat. lib. 2 an zwei stellen Tom. 1. pagg. 668 und 671 λιμεκίων statt λιμεέων; statt δωγμέων gibt der cod. C ύωγμαίων an einer der drei stellen de vulner. capit. Tom. III. pag. 352; ἀρχαίων ist für ἀρχέων als variante des Cod. J de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 355, als variante des cod. P und

der Aldina de officin. medic. Tom. III. pag. 53, als variante des cod. C de articull. ibid. pag. 180, endlich an einer schon vorher besprochenen stelle (de fractt. ibid. p. 119) als variante der codd. CK, der Aldina und Galen's bemerkt; in gleicher art tritt im cod. C, welcher sich, wie wir gesehen haben, durch dergleichen verwechselungen vor den übrigen codices auszeichnet, περιβολαίων an die stelle von περιβολέων de fractt. Tom. III. pag. 72, und in dem nämlichen cod. C. νστεραίων an die stelle von ύστερέων de natur. mulier. Tom. II. pag. 548 und de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. Ill. pag. 654, ebenso wie die Aldina ύστε-Quiωr statt νστερέων ibid. lib. 6. pag. 583 setzt. Für das richtige arayxiwr de articull. Tom. III. pag. 203, wie in den meisten ausgaben steht, findet sich ἀναγκαίων als dittographie in neun codices sowie in der Charteriana; und mit gutem grunde folgt Littré der autorität des cod. M und dem beispiele Linden's, indem er ibid. pag. 255 das vulg. απαγκαίος mit απαγκέως vertauschte, statt dessen die codd. Νε αταγκαίων und der cod. Β αταγκείων bieten; ebenso berechtigt ist Littré's correctur de fractt. ibid. pag. 92, nach welcher das vulg. των άλλων τιτά των άταγκαίων in ἀταγκέων geändert ist. Mit gleichem rechte änderte Littré das vulg. κεφαλαίων de articull. ibid. pag. 170 nach der lesart von acht codices in κεφαλέων um. Es lassen sich aber noch eine erkleckliche anzahl anderer stellen in den schriften des Hippokrates auf grund der hier mitgetheilten wahrnehmung passend corrigiren, deren speciellere besprechung ich indess, da sie uns hier vom thema zu weit abführen würde, einem spätern aufsatze vorbehalte.

Die beiden bisher erörterten fälle, in denen ein schwanken der handschriften und ausgaben rücksichtlich der genitivendung bemerkbar ist, indem sie entweder die attische endung or der ersten declination oder die adiectivische aior der zweiten an die stelle der ionischen endung ior der protoklita setzen, sind allerdings die hauptsächlichsten, ohne dass jedoch weder in irgend einer ausgabe ein bestimmtes princip befolgt wäre. Vielmehr gehen alle drei formen bunt durcheinander; willkühr und zufall sind in diesen fällen auch bei ihnen das einzige princip, gerade wie in den recensionen eines Artemidorus Capito, Dioskorides und anderer.

Diejenigen beispiele dürsen sich ferner unsrer beuchtung nicht entziehen, welche bei Hippokrates zwar die offne form tes pluralgenitiv's der feminina impura der ersten declination beweisen, bei denen aber die codices und editionen gleichfalls, nur in anderer art als bei den eben aufgeführten, abweichen. Für diese abweichungen lassen sich indess keine allgemeinen tategorieen bilden; sie stehen vielmehr je nach der beschaffenheit des betreffenden wortes meist vereinzelt da. Zunächst verwechseln einige den ionischen genitiv von φῦσα mit dem attischen

genitive von φύσις, und accentuiren demnach statt φυσέων unrichtig φύσεων, z. b. die codd. AH de flatibb. Tom. I. pag. 579. die codd. ACFGKZT1 an der aus andern gründen schon früher citirten stelle (de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. 11. pag. 38), ebenso der cod. C sowie auch Galen und Vassaeus ibid. pag. 58, woselbst eine grosse anzahl codices (DFGIJZ) φύσεων aogar in φύσιων (sic!) depravirt; auch hat Littré, wie schon Linden vor ihm gethan, und wie auch der cod. L richtig angibt, de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pag. 536 die sinnlose vulgata από των φύσεων μετεωριζόμενος in φυσέων verwandelt. Für γασμέων ibid. lib. 2. pag. 450 bietet Galen die nebenform γασμάτων, und Aldus debütirt sogar mit der corruptel χασμένων. Sodann wird κνημέων mit der deminutivform κνημίων de interna. affectt. Tom. 11. pag. 486 von cod. K, sowie de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. III. pag. 671 vom cod. D vertauscht; ebenso wie für γωρέων, welches Littré de vict. rat. lib. 2. Tom. I. pag. 666 aus cod. D und nach Zwinger's, Linden's und Mack's beispiele aufgenommen, in der vulgata χωρίων steht. Für νστερέων de natur. mulier. Tom. 11. pag. 573 hat der Cod. D μητρέων, und ibid. pag. 551 hat Linden ὑστερικῶν gesetzt; auch weichen viele darin ab, dass sie für ὑστερέων, wie die vulgata an einer schen oben. citirten stelle (ibid. pag. 558) und an der einen der beiden ibid. pag. 549 befindlichen stellen, ferner an einer andern ebenfalls angeführten stelle (de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. 111. p. 396) und Aphorism. Tom. III. pag. 745 richtig lautet, und wie Littré de natur. mulier. Tom. II. pag. 551 nach anleitung des cod. C und ibid. pag. 559 nach angabe der codd. DH jetzt geschrieben hat, irrthümlich υστέρων setzen, nämlich an der ersten stelle der cod. D, an der zweiten der cod. G sowie die Aldina und Frobeniana, an der dritten die codd. DF und die Aldina, an der vierten Galen's text, und an der fünften und sechsten die vulgata, indem man die gebärmutter mit der nach-geburt verwechselte. Die umgekehrte verwechselung liegt auch der vulgata ad einer andern stelle ibid. pag. 594 zum grunde, wo die worte εκβόλιον εμβρύου και μητρέων (oder ύστερέων, wie Linden, der wahrheit näher kommend, schrieb) jetzt nach Foes's vorgange von Littré durch substituirung von νοτέρων emendirt sind. Für ήμερέων de nat. homin. Tom. I. pag. 360 ist ήμερέον bei Aldus offenbar corruptel. Statt ἀκρέων de articull. Tom. III. pag. 170. findet sich in 9 codices axear als variante; dagegen ist von Littre mit hülfe des cod. c ὑείων κρεῶν (statt des vulgaren vòs axeewr) έφθων de morbb. vulg. lib. 7. Tom. 111. pag. 678. emendirt worden. Eine ähnliche emendation hat die vulgata έκ μελαγχολικών δοκέων είναι καὶ τοιούτων καὶ τοσούτων Edars ihid. lib. 5. pag. 579. erfahren, wofür im neuen texte donach handschriften und älteren ausgaben gesetzt ist.

Aus allen diesen zahlreichen stellen, in welchen die ionische

genitivendung, wenn auch nicht ohne abweichungen der handschriften und ausgaben, nicht aber die contrabirte endung erscheint, ist unsre anfängliche behauptung, dass die feminina impura der ersten declination ihren pluralgenitiven bei Hippokrates nicht die attische, sondern die ionische form geben, hinlänglich bewiesen. Rechnen wir nun die anzahl aller der zuletzt discutirten beispiele, deren ableitung nicht zweifelhaft ist und deren wir gerade 80 zählen, zu der summe der zuerst angeführten beispiele, neben denen sich keine varianten in den codices und editionen vorfanden, noch hinzu, so ergiebt sich als gesammtresultat, dass die feminina der ersten declination, sobald sie einen consonant vor der endung haben, bei Hippokrates in 453 fällen im pluralgenitiv auf éwr ausgehen.

Einer so ungeheuern mehrheit steht nur eine sehr unbedeutende minderheit entgegen. Denn nur in 62 fällen ist der pluralgenitiv der impura auf  $\alpha$  und  $\eta$  in unsern Hippokrates ausgaben mit der contrabirten endung or statt der offenen sor versehen. Im hinblick auf jene unermessliche mehrzahl von stellen, an welchen die feminius impura mit der ionischen genitivendung gebildet sind, sowie die berücksichtigung des bisherigen standes der kritik des Hippokrates-textes dürste schwerlich jemand mit grund bedenken tragen, diese verhältnissmässig in der that geringe anzahl stellen, an denen bei der nämlichen wortclasse die attische genitivendung ohne irgend welche ersichtliche berechtliche berechtigung auftritt, angemessen zu corrigiren. Uebrigens schwindet diese minderheit von stellen nicht unbedeutend zusammen, wenn man erwägt, dass für viele derselben noch keine collation der handschriften stattgefunden hat oder wenigstens nicht veröffentlicht ist. Noch in der Littré'schen ausgabe finden wir folgende, der berichtigung bedürfende beispiele: τῶν ὁμφῶν de capit. vulner. Tom. III. pag. 351., wo φαφέων zu setzen war; statt ἐσχαρῶν de articull. Tom. III. pag. 151. muss ἐσχαρέων geschrieben werden, wie Littré auch zugleich auf der folgenden seite richtig gesetzt hat; των φλεγμονών de morbb. vulgg. lib. 6. T. III. pag. 592. hätte Littré ebenfalls in φλεγμονέαν, sowie χαν ἀφρομών de intern. affectt. Tom. II. pag. 519. in ἀφορμέων, und των κραμβών de natur. mulier. Tom. 11. pag. 593., wo die Aldina und Frobeniana fälschlich κράμβων accentuiren, in κράμβέων verwandeln sollen; für τροφών de flattibb. Tom. I. pag. 571., für πλησμοιών de vict. rat. lib. 1. Tom. l. pag. 663. und für ὀπωρών de vict. rat. lib. 3. Tom. I. pag. 714. hätte Littré analog τροφέων, πλησμονέων und οπωρέων setzen müssen; ebenso inconsequent verfährt der nämliche herausgeber, wenn er μέχρις ήλίου τροπῶν ibid. pag. 711. setzt, während er ganz in derselben wendung (ibid. pag. 714.) die richtige ionische form τροπέων giebt; die contrahirte form κοτυλών de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. 11. pag. 69., wo mehrere codices und ausgaben κοτύλων

oder zorellier geben, hätte der offnen zorelfeit weichen müssen; für ήμερών de morbb. lib. 2. Tom. 11. pag. 273., de hacmorrhoid. Tom. 111. pag. 342., Aphorism. ihid. pag. 735., de morbb. vulgg. lib. 4. ibid. pag. 524., ibid. lib. 7. pagg. 648. u. 672. hätte Littré, wie er in unzähligen andern fällen gethan hat, vielmehr ipsgewer consequent schreiben sollen, ebenso statt variour Coace. Praenott. Tom. I. pag. 324. vielmehr das auch von ihm in allen andern fällen adoptirte vorzegewr. Der gleichen inconsequenz macht sich der neue herausgeber schuldig, wonn er ψιζών de morbb. lib. 2. Tom. II. pag. 250., των ἀγχῶν ibid. lib. 4. pag. 358. und διαιτών de locc. in homin. ibid. pag. 136. schreibt, während er anderwärts richtig duntimt und öfter doγέων und οιζέων setzte. Achnlich verfährt er de fractt. Tom. III. pagg. 111., wenn er, statt appior mit Bosquillen aufzunehmen, vielmehr das vulg. ugyor beibehalt. Gleiches begegnet ihm, wenn er released praedictt, lib. 1. Tom. I. pag. 169. und Coacc. Praenott. ibid. pag. 308. statt relevrewr, gloureuror de natur. mulier. Tom. II. pag. 541., wofür sich in den codices die corrumpirten lesarten querterwe, quertairwe und quertairwe vorfinden, statt gluntairiur, noidur de vict. rat. lib. 2. T. l. pag. 675., de natur. mulier. Tom. 11. pagg. 567 (zweimal), 570 (zweimal), 571. 586 (zweimal), 599 (dreimal), de morbb. vulg. lib. 5. Tom. III. pag. 573., ibid. lib. 7. pag. 679., statt κριθέων, welches er an andern stellen passend gewählt hat, noch in seiner ans gabe fortpflanzt. Hingegen für das vulg. ἐκ μελαγχολικῶν δοκών είναι καὶ τοιούτων έτελεύτησεν ibid. pag. 692. hat Littré aus cod. c. δοκεύττων verhessert. Auch das vulg. μητράν de natur, puer. Tom. 1. pag. 419., welches auch die codd. EP1Q1 und Linden haben, während cod. π1 μητρέων, bietet hat Littré nach handschriftlichen quellen durch ἀπ' αὐτέων beseitigt.

Auch der vulgaire text bietet uns in den von Littré bisher noch nicht edirten schriften des Hippokrates, mehrere beispiele dar, welche einer entsprechenden correctur entgegensehen: statt κεφαλών de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. pag. 710. ist nämlich negaléwr, statt μασχαλών de oss. natur. Tom. 1. pag. 504. ist μασχαλέων, für μετ' άλεύρου αίμων de mulier. morbb. Tom. II. pag. 710. ist μ. α. αἰρέων, für χυρυφών de oss. natur. Tom. 1. pag. 521, ist κορυφέων, statt κοτυλών de mulier. morbh. lib. 1. Tom. II. pag. 736. ist κοτυλέων, für ήμερων ibid. pagg. 707. 717. 720. und ibid. lib. 2. pag. 806. und 807. ist i μερέων zu schreiben. In gleicher weise mus κριθών de uterum non gerentt. Tom. III. pag. 28., de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. pag. 855. 858 (zweimal), 859. 860. 869 (zweimal) durch xqidiwr, nodayqor praedictt. lib. 2. Tom. l. pag. 196. durch ποδαγρέων, φλυκταινών de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 750. und ibid. lib. 2. pag. 845. durch φλυκταιτέων, φιζών de uterum non gerentt. Tom. III. pag. 29, und de morbb. mulier. lib. 1. T. II. pag. 670. durch

ριζέων, ύποστροφων de judicatt. T. I. pag. 145. ύποστροφέων, ώρων de diebb. judicatt. Tom. l. pag. 149. durch ωρέων, und odvror de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. pag 718. durch odvέωs ersetzt werden. Eine spätere, genaue collation der manuscripte wird wahrscheinlich ergeben, dass die hier von mir vorgeschlagenen verbesserungen zum guten theil auch durch letztere ihre bestätigung empfangen. Nöthigenfalls müssen sie aber selbst gegen die übereinstimmung der handschriften aufrecht erhalten werden, da nicht der geringste grund vorliegt, welche zu der annahme berechtige, dass Hippokrates und die ärzte, welche in seinem dialekte schrieben in dem gebrauche der ionischen genitivendung sollten geschwankt, und in einer so ungeheuern mehrzahl von fällen bei den feminins impuris der ersten declination die ionische, offne form, in einer verhältnissmässig sehr geringen minderzahl aber die attische, geschlossne form angewendet baben. — noch dazu meistens in den nämlichen wörtern, in der nämlichen verbindung und auf den nämlichen seiten einer und derselben schrift. Vielmehr lehrt jeder einzelne der bisher verglichnen codices, was ich schon oben bemerkte, dass in ihnen in ansehung der formation der pluralgenitive der protoklita ebenso wie in andern dingen der blosse zufall, das offenbare belieben gewaltet hat. Dass ferner schon die alten in ihren textrecensionen der Hippokrates-schriften durchaus nicht anders verfuhren, wissen wir ja ebenfalls.

B. Nachdem wir die substantiva masculina und feminina der ersten declination, vor deren endungen ein consonant steht, hinsichtlich der bildung ihres pluralgenitiv's bisher zum gegenstande unsrer betrachtung gemacht haben, ziehen sogleich diejenigen, welche einen vokal oder diphthong vor ihrer endung haben, unsre aufmerksamkeit auf sich. Sie sind es unter andern, welche uns Galen's oben erwähnte ansicht bestätigen, dass Hippokrates seinen ionischen dialekt bis zu einem gewissen grade durch den attischen modificirt habe. Denn während Hippokrates die protoclita impura im pluralgenitiv durch die ionische endung έων formirt, wählt er für die protoclita pura die attische endung ῶν. Und hierin unterscheidet sich Hippokrates wesentlich von Herodot, bei welchem letztern nach Bredow's darstellung (lib. cit. pag. 218.) eine grosse übereinstimmung der handschriften und ausgaben den gebrauch der ionischen genitivendung έων auch bei den protoclitis puris als regel feststellt.

Unterwerfen wir nämlich die einzelnen wortclassen, in welchen ein vocal oder diphthong vor der endung vorhergeht, einer genauern musterung, so begegnet uns die attische oder geschlossne genitivform zunächst bei den substantiven auf εια überall und ohne erhebliche dittographieen: τῶν ἀφελειῶν praedictt. lib. 2. Tom. I. p. 225; ἀλλοτρίων ἐρμηνειῶν de art. Tom. I. p. 22; πορειῶν de rat. vict, in morbb, acutt. Tom. II. pag. 95, wo in

ein paar handschriften unrichtig ποριῶν steht; τῶν θεραπειῶν de art. Tom. I. pag. 11; τῶν ἐνδειῶν ibid. pag. 15, wo zwei codices ἐνδειῶν bieten; τῶν qαρμακειῶν de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. pag. 638, und so hat jetzt Littré nach Mack's und Linden's vorgange auch Coacc. Praenott. Tom. I. p. 329. das bis dahin übliche τῶν φαρμακείων richtig mit der perispasis versehen. In gleicher weise hat Littré die vulgata κενεαγγέων durch das zweckmässigere κενεαγγειῶν de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 294. verdrängt, während seine beiden eben genannten vorgänger irrthümlich κενεαγγείων accentuiren und in zwei codices das un-

passende κεναγγέων steht.

Die consequenz, mit welcher Littré die attische genitivform bei den substantiven auf eia überall und mit recht in den text gesetzt hat, verlässt ihn aber bei den weit zahlreichern substantiven auf ια. Denn er hält nicht selten die endung έων für die bei Hippokrates auch in diesen fällen gebräuchliche, und zieht daher dieselbe mitunter auch an stellen vor, wo gute handschriften die richtigere, geschlossene endung or gewährten. Es begegnet ihm vielmehr auch hier wieder, dass er den genitiv eines und desselben wortes bald auf éwr bald auf wr ausgehen lässt. Ohne dittographieen finden sich nämlich aus dieser wortclasse 30 beispiele als belege für die attische genitivform, unter denen ich allerdings mehrere beispiele nach dem vulgairen texte anführe, da für dieselben eine collation der handschriften noch nicht zugänglich ist; ihre völfige berechtigung ist indess auch an diesen stellen über jeden zweifel erhaben. Es sind folgende: των αίμοδόαγιών Coacc. Praenott. Tom. I. p. 284, vectiar. Tom. III. p. 296, de flatibb. Tom. 1. pag. 579, de morbb. vulgg. lib. 6. Tom. III. pag. 604; τῶν ἀμαρτιῶν de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 563; ἀρτηριών de aliment. Tom. II. pag. 22, de articull. Tom. III. p. 195, de internn. affectt. Tom. II. p. 496; άγου-ทรเตร de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. p. 88; รตัร duçerτεριών praedictt. lib. 2. Tom. I. p. 216; ἡλικιών Coacc. Praenott. Tom. I. p. 307, de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. pag. 766, praedictt. lib. 2. Tom. I. p. 204, de natur. homin. ibid. pag. 370. und an zwei stellen de natur. mulier. Tom. II. pag. 529; κοιλιών de morbb. vulgg. lib. 6. Tom. III. pag. 614, de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 543 u. 558, Aphorism. Tom. III. pag. 763; τῶν κρεηφαγιῶν de vict. rat. lib. 1. Tom. I. p. 664; τῶν λειποθυμιῶν praedictt. lib. 2. Tom. I. p. 207; τῶν οἰκιῶν de natur. mulier. Tom. II. pag. 553; τῶν ὀφθαλμιῶν zweimal praedictt. lib. 2. Tom. I. pag. 215; των περιπλευμονιών Coacc. Praenott. Tom. I. p. 298; των πυριών de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. pag. 805. und zweimal ibid. lib. 1. p. 694; των χειφουργιών de medic. Tom. I. pag. 60.

Da ποδαγρία als nebenform von ποδάγρα nicht bekannt ist, so nehme ich anstand, ποδαγριών de aer. aqq. locc. Tom. I.

p. 563. ohne weiteres mit unter obigen beispielen aufzuzählen, obgleich die ausgaben und codices darin übereinkommen. Vielmehr muss man an dieser stelle: πλεῖστοι ὑπὸ κεδμάτων καὶ ἰσχιάδων καὶ ποδαγρίων άλίσκονται, entweder ποδαγρίων oder ποδαλγιῶν schreiben; letzteres würde der lateinischen übersetzung "pedum doloribus" entsprechen.

Richtig accentuiren auch die neuern herausgeber γαστροκτημιῶν πόνοι Coacc. Praenott. Tom. I. pag. 238, τῶν ἐπομβριῶν Aphorism. Tom. III. p. 722. und τῶν ἀρμονιῶν de officin. medic. ibid. p. 64, wo ihre ältern vorgänger und auch einige codices γαστροκτημίων, ἐπομβρίων und ἀρμονίων mit falschem accente bezeichnen. Dagegen scheint κυτηγεσίων de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. p. 95. schwerlich auf einem blossen accentfehler zu beruhen, indem es die schreiber der codices und die herausgeber von dem üblichen τὰ κυτηγέσια ableiten; doch deutet der bei Hippokrates vorherrschende gebrauch von ἡ κυτηγεσία darauf hin, dass die parallele genitivform κυτηγεσιῶν, welche in Chartier's und Mack's ausgaben, in letztrer sicher nicht ohne handschriftliche begründung, sich vorfindet, hier vorzuziehen ist.

Mit nicht weniger rechte wählten die neuern herausgeber τῶν αἰμοξόαγιῶν praedictt. lib. 1. Tom. I. pag. 178. und τῶν δυςεντεριῶν de natur. homin. Tom. I. p. 358. statt der adjectivvarianten einiger codices αἰμοξόαγιχῶν und δυςεντερικῶν.

An diese nicht geringe anzahl beispiele, deren richtigkeit unbestreitbar ist, schliessen sich noch ein paar andere an: τῶν ἀρτηριῶν de locc. in homin. Tom. II. pag. 121, neben welchem allerdings ἀορτάων, ἀορτέων und ἀορτῶν in einigen handschriften als varianten, wenn auch mit nicht sehr bedeutender modification des sinnes, zu tage kommen; ferner τῶν θερμημεριῶν de natur. homin. Tom. I. pag. 358, wo die andere lesart θερμημερεῶν, welche in zwei codices und drei ältern ausgaben steht, nicht etwa auf θερμημεριέων führen darf.

Eine solche wortform würde dem dialekte des Hippokrates gerade so fremd'sein, als es einige andere der art, welche Littré in seinen Hippokrates-text, meist gegen die richtigere lesart der handschriften, aufgenommen hat, in der that sind. Ich rechne dahin: τῶν ἡλικιέων de vict. rat. lib. 1. Tom. 1. pag. 655, wo zwei codices (Κθ) das richtige ἡλικιῶν darbieten; ferner ibid. p. 656, wo die nämliche richtige form dem einen dieser codices (θ) zu entlehnen war; sodann de natur. homin. Tom. I. p. 362, wo wiederum ein andrer codex (A) gleichfalls das rechte bewahrt hat. Ebendahin gehört auch τῶν ταλαιπωριέων de salubr. vict. rat. Tom. I. pag. 624, welchem, wenn es überhaupt handschriftliche autorität hat, von Littré der vorzug ohne fug eingeräumt ist vor dem aus dem besten Pariser codex (A) zu entnehmenden ταλαιπωριῶν. Und so hätte Littré auch de morbb. lib. 2. Tom. II. pag. 266. statt der von ihm adoptirten vulgata ταλαι-

πωριέων, selbst in ermanglung handschriftlicher beglaubigung, ταλαιπωριῶν schreiben sollen. Ebensowenig ist τῶν κρεοφαγιέων zu dulden, welches den leser in der nämlichen schrift bald darauf p. 270. überrascht; statt dessen war das früher angemerkte κρεηφαγιῶν zu setzen. Gleiches gilt von αἰμοδόαγιέων de articull. Tom. III. pag. 249, wo analog αἰμοδόαγιῶν stehen sollte. Demgemäss muss auch der masculingenitiv τῶν ἐσχαριτῶν καὶ ὀβελιέων an der im eingange dieser abhandlung citirten stelle, für welchen ein codex (ψ) nach einem im vorhergehenden genauer erörterten verfahren ἐβελιαίων angiebt, geändert und mit rücksicht auf das früher gesagte dort τῶν ἐσχαριτέων καὶ ὀβελιῶν geschrieben werden. Vielleicht hatten ältere exemplare die richtige schreibart, welche dann spätere abschreiber aus unkunde einfach vertauschten.

Von ἰδέη, um hier noch einiger andern substautiva pura der ersten declination zu gedenken, findet sich der pluralgenitiv in attischer weise an zwei stellen: τῶν ἰδεῶν de vulnerr. capit. Tom. III. pag. 352. und de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 324, an deren erstern zwei codices (MN) ἰδέων fälschlich accentuiren, an deren zweiter ein anderer codex (K) dasselbe thut, während wieder ein anderer (L) εἰδέων enthält; an einer dritten aber de natur. homin. Tom. I. pag. 362. hat die vulgata τῶν ἰδεῶν bei Mack und Littré, welche dabei von einigen codices unterstützt werden, dem geeignetern εἰδέων weichen müssen.

Hingegen ist es zweifelhaft, ob τῶν ἰγνύων, welches de natur. homin. Tom. I. pag. 364. dreimal vorkommt, mit Littré und den meisten andern herausgebern als paroxytonon oder als perispomenon zu accentuiren ist, je nachdem man es von ἰγνύς oder von ἰγνύη ableitet. Letzteres that der schreiber des cod. A, indem er an allen drei stellen ἰγνυέων setzte.

Der genitiv von έλαίη erscheint bei Hippokrates nur an einer stelle in seiner richtigen gestalt:  $\tau \tilde{\omega} \nu$  έλαι $\tilde{\omega} \nu$  de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 695, ganz fehlerhaft gebildet hingegen an einer andern stelle derselben schrift lib. 2. pag. 838, wo es gleichfalls έλαι $\tilde{\omega} \nu$  (statt έλάων)  $\psi \dot{\nu} \lambda \lambda \alpha \iota \varsigma$  heissen muss; hierzu kommt noch eine dritte de ulceribb. Tom. III. pag. 318, wo Littré in έλαίων, der variante des cod. L, die den schriften des Hippokrates gebührende attische form έλαι $\tilde{\omega} \nu$  hätte erkennen und statt des von ibm beliebten έλαιέων in den text einführen sollen.

Da uns Chr. Aug. Lobeck's auseinandersetzung ad Phrynich. pag. 300. lehrt, dass die form  $\psi\acute{\nu}\alpha$  besser als  $\psi\acute{\nu}\alpha$  ist, so hätte Littré statt der gewöhnlichen lesart  $\tau \check{\omega}_{r}$   $\psi \iota \check{\omega}_{r}$  de natur. homin. Tom. I. p. 364. oder statt  $\psi\acute{\nu}\omega_{r}$ , wie Linden unrichtig accentuirte, vielmehr der variante des cod. C  $\psi \iota \check{\omega}_{r}$  die ihr zukommende stelle im texte anweisen sollen. Aus gleichem grunde ist de oss. natur. Tom. I. p. 508.  $\psi \iota \check{\omega}_{r}$  mit  $\psi \iota \iota \check{\omega}_{r}$  zu vertauschen.

Verweilen wir noch einen augenblick bei einigen andern zweisilbigen puris der ersten declination! Zuerst tritt uns von dem oxytonon χροιή der genitiv als perispomenon an vier stellen entgegen: 10000 praedictt. lib. 2. Tom. I. pag. 218, de morbb. vulgg. lib. 2. Tom. III. pag. 434, ibid. lib. 4. pagg. 539 und 540. In gleicher form erscheint der genitiv des paroxytonirten φοίη zweimal: των φοιων de vict. rat. lib. 2. Tom. 1. pag. 689. und de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. p. 824. Zu diesen gesellen sich noch die ebenfalls attisch flectirten genitive dreier composita κατασκευή, καταβόρη und έπιβόρη: των κατασκευών de articull. Tom. III. p. 193; καταβροών μεγάλων de morbb. lib. 3. Tom. II. p. 320. und των ἐπιδροων ibid. p. 318. Doch könnte letzteres wohl auch von ὁ ἐπίζορους abzuleiten sein. Zwar steht auch über gebrauch und bedeutung der einfachen  $\delta o \dot{\eta}$  und  $\delta \dot{\phi} o c$ , gous noch sehr wenig fest; doch wissen wir aus Chr. Aug. Lobeck's bemerkung Prolegg. Patholog. serm. graec. p. 17, dass nur die masculinform, niemals die femininform von der menstruation der frauen gebraucht und stets γυναικεῖος ὁοῦς gesagt wird. Demnach gehört der genitiv zwv bowr de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 687, ibid. lib. 2. pagg. 764 und 771. zu ὁ ὁόος, und statt ἀργομένων των ὁροων ibid. p. 762. ist mithin richtiger ջόων zu accentuiren.

Hiernach wird man auch  $\tau \tilde{\omega} \nu \varphi \lambda \iota \epsilon \omega \nu$  de articull. Tom. III. p. 256, welches auch noch im Littré'schen texte sich vorfindet, in  $\varphi \lambda \iota \tilde{\omega} \nu$  abzuändern haben.

Aus dem bisher gesagten ergiebt sich also, dass - ohne hinzurechnung zweier beispiele, deren ableitung zweifelhaft ist, und ohne dass die bis jetzt verglichnen handschriften oder ältern ausgaben zwischen der attischen und ionischen form schwanken - 55 beispiele unwiderleglich beweisen, dass die protoclita pura in den pluralgenitiven bei Hippokrates mit der geschlossnen endung versehen werden; dass ferner zu dieser grossen auzahl noch 4 andere beispiele hinzutreten, bei denen jene übereinstimmung der handschriften und ausgaben zwar fehlt, deren geschlossne endung aber dessenungeachtet durch die autorität guter codices vollkommen gesichert ist; dass endlich diesen 59 beispielen nur 6 andere entgegenstehen, in welchen ausschliesslich die offne form sei es in den bisher verglichnen codices, sei es - wo eine vergleichung derselben noch nicht stattgefunden oder noch nicht bekannt geworden - wenigstens in dem vulgären texte erscheint. Obgleich man bei Hippokrates und überhaupt bei den alten ärzten in ansehung des stils nach classicität vergebens sucht, wie ja auch viele ihrer jetzigen collegen nur bei abfassung ihrer politischen recepte classisch sind, - so darf man doch zum mindesten correctheit erwarten. Man wird daher bei Hippokrates einen so auffallenden mangel an jeglicher norm, eine solche jeder speciellen veranlassung ermangelnde willkühr, wie sie sich zum

beispiel in der bildung des pluralgenitiv's der protoclita pura — mach unsern heutigen texten kundgiebt, schwerlich voraussetzen können, sondern diese willkühr in diesen wie in andern fällen vielmehr theils den herausgebern theils den schreibern der codices oder beiden zugleich zur last legen müssen. Mithin wird man auch zur herbeiführung der im vorliegenden falle vermissten gleichmässigkeit natürlich nicht die zehnmal grössere anzahl vou stellen nach nur 6 stellen, sondern umgekehrt diese letztern nach jenen verbessern müssen.

C. Nicht nur die sprache im allgemeinen und jeder ihrer dialekte im besondern haben ihre grammatik, sondern auch jeder bedeutendere schriftsteller hat seine eigne grammatik, welche aus einem systeme von spracheigenheiten besteht, die ihm vorzugsweise oder ausschliesslich zukommen. Um dieselben aufzusinden und mit einander in zusammenhang zu bringen, und um in zweifelhaften fällen das richtige zu treffen, bedarf es - zumal bei der lückenhaften tradition - natürlich vor allem einer angebornen divinationsgabe, einer zum völligen beherrschen des gesammten sprachgebietes entwickelten philologischen kenntniss, eines durch inniges vertrautsein mit dem besondern schriftsteller richtig geleiteten sprachgefühls. Solchen seltenen günstlingen der Musen, welche diese erfordernisse dem Hippokrates dereinst zu gut kommen lassen, sollen nun diese und andre "beiträge zur kenntniss des dialekts des Hippokrates" einen theil des erforderlichen materials bieten. Ich suche dasselbe, nach gewissen gesichtspunkten geordnet, vorzulegen; ob ich die richtigen gewählt,

mögen befähigtere entscheiden!

Wenn wir die lösung der aufgeworfnen frage über die bei Hippokrates übliche bildung des pluralgenitiv's der protoklita weiter versuchen wollen, so müssen wir zunächst bei den femininis der participia einen augenblick verweilen. Unter diesen sind es zuvörderst die aktivparticipien, sodann die passivischen aoristparticipien, deren feminina auf σα sich von den zugehörigen masculinis auf or und eig wesentlich unterscheiden, und ihre plural-genitive bei Hippokrates mithin nach art der protoclita impura auf έων ausgehen lassen. Doch wird auch bei den hierker gehörigen beispielen gleichmässigkeit sowohl in den codices als auch in den ausgaben vermisst, indem die geschlossne genitivendung entweder als variante neben der offnen nicht selten erscheint, oder letztere bisweilen ganz verdrängt hat. Zu denjenigen beispielen, welche die ionische termination beweisen und jeglicher, dieselbe berührenden dittographieen ermangeln, sind folgende zu rechnen: ἀποφθειρουσέων de morbb. vulgg. lib. 2. Tom. III. pag. 431; των έν γαστοί έχουσέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. p. 444; τῶν κυουσέων Coacc. Praenott. Tom. I. p. 327, κυουσών των γυναικών de superfoctat. ibid. pag. 465; τῶν ἐπιδημεουσέων νούσων, wie Littré, nuch angabe des cod. C

und des Palladius, die corrupte lesart des vulgärtextes έπιδημιουσέων berichtigt hat, de morbb. vulgg. lib. 6. Tom. III. p. 626; ήμερέων παρελθουσέων de carnibb. Tom. I. pag. 443, de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. III. p. 644; των μητρέων χανουσέων de genitur. Tom. 1. p. 380, wo die corruptelen zavrovozor der codd. EP1 und yarovoiwr des cod. K die handschriftliche begründung der offnen endung nur noch verstärken; ἐουσέων de oss. natur. Tom. I. p. 515, de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 612. 642 (zweimal) und 646, de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 558; θερμανθεισέων των μητρέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. p. 652; τῶν φλεβῶν κετωθεισέων de morbb. lib. 4. ibid. p. 361. In folgenden beispielen hingegen schwankt die lesart zwischen der ionischen und attischen endung: τῶν ξυμφερουσέων αὐγέων de officin. medic. Tom. III. pag. 49, wo der cod. P ξυμφερουσών; τῶν παρεουσέων αὐγέων de fractt. ibid. pag. 70, wo der cod. C παμεουσών und der cod. G παρουσέων; των παρουσέων de officin. medic. ibid. pag. 49, wo die codd. CP παρεουσών, und de articull. ibid. pag. 262, wo der cod. C ebenfalls παρεονσών bieten; endlich κακωθεισέων των φλεβών de morb. sacr. Tom. I. p. 602, wie Littré auf grund der codd. KP's und nach Mack's und Dietz's beispiele statt des vulg. κακωθεισών geschrieben hat. Daber hätte der neue herausgeber auch die wenigen stellen, an denen die attische genitivform in den handschriften und ausgaben obgesiegt hat, angemessen abandern, und των τιχτουσέων statt τικτουσών de natur. puer. Tom. I. p. 421, των φλεβών τεινουσέων statt τεινουσων de internn. affectt. Tom. II. p. 432, των περιεχουσέων σαρχών statt περιεχουσών de capit. vulnerr. Tom. III. p. 368, und ἀχμαζουσέων νούσων für ἀχμαζουσῶν Aphorism. ibid. pag. 716. setzen müssen. Gleicher verbesserung bedürfen drei stellen in der von ihm noch nicht edirten schrift de morbb. mulier. lib. 1, wo es covocor statt des vulg. covocor Tom. II. pagg. 608 und 610, und των διαφθαρεισέων statt des vulg. διαφθαρεισων p. 705. heissen muss. Denn zwei andre beispiele, welche die vulgata enthält, können nicht füglich hierzu gezählt werden, nämlich: πρός τὰς είχοσι δυοίν δεουσών (ἡμερέων) de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 307, an dessen stelle Littré nach anleitung der codd. EHIKQ19 und nach Linden's und Mack's vorgange jetzt δεούσας hat treten lassen; ferner das abentheuerliche ξυνεστηχου- $\sigma \tilde{\omega}_{r}$  de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 543, auf welches wir sogleich zurückkommen. An genitivbeispielen der feminina der participien des activ-aoristus I. sowie auch der activparticipien der verba auf µi fehlt es zwar in den schriften des Hippokrates; doch hätte er sie sicher allen jenen analog auf έων gebildet. Die übereinstimmung übrigens, welche wir, nach obiger darstellung, bei der declination der pluralgenitive der participialfeminina auf σα in den manuscripten und editionen des Hippokrates vermissen, scheint allerdings in denen des Herodot vorhanden zu sein, wie sich aus der beispielsammlung bei Bredow (l. c. pag. 221.) schliessen lässt.

An der zuletzt erwähnten stelle: τῶν τε κοιλιῶν μὴ ξυνεστηκουσῶν, wie die worte des vulgairen textes lauten, hat Littre ξυνεστηκυιῶν, vielleicht nach der angabe Galen's, welcher συνεστηκυιῶν schreibt, jetzt in denselben gesetzt. Und so muss es auch in der that heissen; denn die feminina der perfectparticipia des activ's declinit Hippokrates natürlich wie die substantiva pura der ersten declination, das heisst: im pluralgenitive mit der attischen endung ῶν. Daher hätte Littré auch, statt das vulg. τῶν πλείω τετοκυιέων de natur. puer. Tom. I. p. 393. zu begünstigen, vielmehr τετοκυιῶν schreiben sollen.

Wir dürfen endlich die feminina der passiv - uud medialparticipien auf µένη von dem bereiche dieser untersuchung keineswegs ausschliessen. Denn bei ihrer grossen ähnlichkeit mit den ihnen zugehörigen masculinis bilden sie bei Hippokrates ihren pluralgenitiv völlig mit demjenigen ihrer masculina übereinstimmend — so wohl hinsichtlich der endung als auch des accept's. In dieser doppelten hinsicht unterscheiden sich also die genitive der participialfeminina auf μένη von denen der beiden vorhergehenden classen. Jeder zweifel an der wahrheit dieser behauptung muss vor dem vollständigsten einklange, in welchem die codices und ausgaben in dieser beziehung mit einander stehen, gänzlich verschwinden; denn alle die überaus zahlreichen beispiele, welche ich sogleich anführen werde, ermangeln nicht nur jeglicher dittographieen, ja sogar der vulgäre text hört bier völlig auf, der kritik in der sonst gewohnten weise opfer zu liefern. Bei Hippokrates finden wir nämlich folgende beispiele der präsensparticipia: ἀρχομένων τῶν νούσων aphorism. Tom. III. pag. 716, τῶν ἀργομένων (νούσων) de morbb. vulgg. lib. 6. ibid. pag. 626; των σαρχών θερμαινομένων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 610, των φλεβων θερμαινομένων de morbb. lib. 4. ibid. pag. 343, των φλερων διαθερμαινομένων ibid. lib. 1. pag. 188; έγκαταλαμβανομένων των διόδων de oss. natur. Tom. I. pag. 515; τῶν μητρέων ἐν φλογμῷ γινομένων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 658, αίμοδοσίδων έπιγινομένων aphorism. Tom. III. pag. 752; σηπομένων των μητρέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 690; έκ διοιγομένων (θαλαμέων) de art. Tom. I. pag. 17; των μητρέων κινευμένων de genitur. ibid. pag. 374; πληρευμένων των σαρκών de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 610; πιεζευμένων των φλεβων de morbb. lib. 4. ibid. pag. 344; διακενουμένων των φλεβών de natur. puer. Tom. 1. pag. 422; των φλεβῶν ἱσταμένων de morbb. lib. 4. Tom. 11. pag. 343. Der genitiv der perfectparticipia kommt aber in folgenden stellen vor: έκ κριθέων βεβρεγμένων de affectt. Tom. II. pag. 420; δεδειγμένων των τεχνέων de art. Tom. I. pag. 7; των μητρέων ήρμένων de natur. puer. ibid. pag. 417; των μητρέων παρεστραμμένων de ılier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 604; τῶν κριθέων ἐπτιένων de affectt. ibid. pag. 420; των συρίγγων των διά του εύμονος τεταμένων de intern. affectt. ibid. pag. 427; ἐν ἄλλη μουργίη των ήδη εύρημένων de art. Tom. I. pag. 20; των μηέων μαλλον έστομωμένων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. g. 645; των ήνδοωμένων γυναικών de his quae ad virgines petant ibid. pag. 528. Ebenso steht das aoristparticip: τῶν άρχης γετομένων (περιπλευμονιών) Coacc. Praenott. Tom. 1. g. 298, των φλεβών γενομένων de natur. puer. ibid. pag. 389, ν νούσων γενομένων de septimestr. part. ibid. pag. 450; und s futurparticip των σαρχών έκπυησομένων de fractt. Tom. III. g. 108. Allen diesen sind noch beizufügen: zwe gvoewe eyneiror de flatibb. Tom. I. pag. 579, των καθειμένων πλεκτανέων oss. natur. ibid. pag. 516. In dieser hinsicht würde also der rachgebrauch des Hippokrates von dem des Herodot sehr absichen, vorausgesetzt, dass Bredow l. c., welcher indessen die rschiedenen participia viel zu wenig sondert, wirklich recht tte. Letzteres erscheint jedoch höchst fraglich. Denn nach iner eignen angabe findet sich die ionische genitivendung dier participia nur an zwei stellen ohne variante; an sieben anrn stellen ist die handschriftliche autorität zwischen μενέων d μένων gleich getheilt; während an zehn stellen die letztere dung durch die erstere - gegen die übereinstimmung aller dices und editionen - erst von Bredow ersetzt wird. Es sind erdings fälle denkbar, in denen man, sobald ein allgemeines rachgesetz oder ein besondrer schriftstellergebrauch wirklich tsteht, gezwungen ist, oft zehn und vielleicht noch mehr verbte stellen nach einem einzigen richtigen beispiele zu corrigi-1; in einem solchen falle befinden wir uns aber hier bei Herot keineswegs.

D. Aehnliche erscheinungen, wie die feminina der particin, bieten uns die der adjectiven in hinsicht auf die formation 3 pluralgenitiv's. Diejenigen nämlich unter letztern, welche f os,  $\eta$  (a), or ausgehen, und zu denen wir auch die compaive auf repos sowie die superlative auf raros rechnen, wer-1, wenn die letzte silbe unbetont ist - gleichviel ob sie pura er impura sind -, von Hippokrates im feminingenitiv des plus sowohl hinsichts der endung als auch des accents übereinmmend mit dem genitiv der masculina behandelt. Auch hier tt uns keine variante störend in den weg. Dies beweisen folade comparative und superlative: τῶν μητρέων ἀναστομωτέρων σέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 608 und 610; θενεστέρων κατατασίων de articull. Tom. III. p. 257; έκ βατάτων πληγέων de aer. aqq. locc. Tom. l. p. 535; έχ κριθέων πίστων de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 32, των άτων δύο ἡμερέων de mulier. morbb. lib. 2. ibid. p. 808. Mit · nämlichen endung und accentuation findet sich der pluralgenitiv der feminina folgender barytonirten positive, in welchen ein vokal oder diphthong vor der endung vorhergeht: των γυναικείων σαρκών de salubr. vict. rat. Tom. 1. pag. 622, γυναικείων rούσων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 606; των μαραθρείων ριζέων ibid. pag. 670; αναγκαίων καθαρσίων de decent. habit. Tom. I. pag. 70; κριθέων τριμηνιαίων de morbb. mulier. lib. 1. Tom. II. p. 671; αλλοτρίων έρμηνειών de art. Tom. I. μ. 22; των ωρέων παραπλησίων ἐουσέων de aer. agg. locc. ibid. pag. 558; τῶν νέων (μητρέων) de natur. puer. ibid. pag. 419; ηλεβών αἰμοζούων de fractt. Tom. III. p. 84, wie auch an einer andern stelle vectiar. ibid. p. 292, wo die codd. IJ irrig aiµoôgoov accentuiren, richtig im texte steht. Daher ist ferner auch das monstrose φλεβών αίμος δοιέων de articull. ibid. p. 269, welches sogar Littré in seiner ausgabe noch protegirt, und für welches die codd. FJ minder falsch αίμοιδοίων geben, zu tilgen und an seiner statt ebenfalls αίμοζορόων zu schreiben. Den puris lassen wir nachstehende barytona impura folgen: μέχρις ἄκρων πλευρέων de oss. natur. Tom. I. pag. 505; κοίλων φλεβών de internn. affectt. Tom. II. pagg. 447 und 459, de morbb. mulier. lib. 2. ibid. p. 769; κρισίμων ήμερέων de diebb. iudicatt. Tom. I. pag. 156, de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pag. 543, zor κρισίμων (sc. ημερέων) de diebb. iudicatt. Tom. I. pag. 149, de morbb. vulgg. lib. 3. Tom. III. p. 492, de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 65, an welcher letztern stelle übrigens in einigen codices κρίσεων steht. In gleicher linie steht τῶν μεγά- $\lambda\omega\nu$   $\varphi\lambda\epsilon\beta\tilde{\omega}\nu$  de morbb. lib. 1. Tom. II. pagg. 187 und 188. und έκ καταβόοων μεγάλων ibid. lib. 3. pag. 320. Diesen barytonis impuris würden wir noch των πρωτοτόχων de natur. puer. Tom. I. p. 422; των έφημέρων λειποθυμιών Praedictt. lib. 2. ibid. p. 207; πασέων των όμοιοτρόπων τούσων de morbb. mulier. lib. 2. Tom. II. p. 809. und των μητρέων στενοστόμων έουσέων ibid. lib. 1. p. 664. hinzufügen, wenn dieselben nicht als minus mobilia zu betrachten wären.

Dagegen deuten die ionischen genitivformen, welche sich theils als lesart des vulgairen textes theils als varianten in einigen codices sinden, darauf hin, dass Hippokrates den pluralgenitiven der seminina der adiectiva oxytona impura die offne endung gab. So sinden sich: κενέων τῶν μητρέων de natur. puer. Tom. I. p. 389, ohne variante; χειμερινέων τροπέων de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. p. 523, wie auch Littré wieder gesetzt hat, neben χειμερινών, der variante des cod. C; τῶν μικρέων de vict. rat. lib. 1. Tom. I. pag. 654. als vulgata neben ἡλικιέων und χωρέων als varianten des cod. & und der meisten editionen; ἀπὸ τρισσέων τροφών de slatibb. ibid. p. 571. neben τρισσών als variante des cod. A; endlich ὑπὸ ὀδυνέων ἐσχυρέων de morbb. lib. 1. Tom. II. p. 190. in vier codices (EIJK) statt des vulg. ἐσχυρῶν. Denn sicher veranlasste die circumstexion der genitiv-

endung dieser adjectivelasse unsern autor zur auflösung dieser endung und - zumal bei vorhergehender liquida - zur wahl der ionischen termination. Ich trage daher nicht im mindesten bedenken, die entsprechende verbesserung einer doppelt so grossen anzahl beispiele vorzuschlagen; um so weniger, als für die meisten derselben noch keine collation der handschriften bekannt geworden ist. Nach meinem dafürhalten muss nämlich die offne genitivendung statt der geschlossnen an folgenden stellen eintreten: ἀπὸ σμικρέων προφασίων (statt σμικρών) de affectt. Tom. II. pag. 408; κριθέων άδρέων (statt άδρῶν) de morbb. lib. 3. ibid. pag. 322; ἐρυθρέων (γυναικῶν) praedictt. lib. 2. Tom. I. pag. 219 (statt έρυθρων); των χροιών των ποτηρέων (statt ποτηewr) ibid. pag. 218; πελιδνέων (γυναικών) ibid. pag. 219. (statt πελιδιών); των όρθοινέων περιπάτων (statt ομθοινών) ibid. pag. 192; των δυσμέων των χειμερινέων (statt χειμερινών) de aer. aqq. loce. Tom. I. pag. 525; των χειμερινέων τροπέων (für χειμερινών) de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pag. 513, was auch Littré — wie wir aus dem vorigen wissen — in dem nämlichen werke ein paar seiten nachher (pag. 523.) gleich seinen vorgängern in der that geschrieben hat, των ανατολέων των χειμερινέων (statt χειμεριτών) de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 549; των θερινέων ανατολέων και χειμερινέων (statt θερινών und χειμερινών) ibid. pag. 530; των δυσμέων των θερινέων και των γειμερινέων (gleichfalls statt θερινών und χειμερινών) ibid. png. 535; των δυσμέων των θερινέων (statt θερινών) ibid. pag. 527; μεταξύ των θερινέων άτατολέων (ebenfalls statt θερινών) ibid. pag. 535; των περισσέων ήμερέων (statt περισσών) de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 347, gerade so wie früher τρισσέων gesagt ist; πολλέων ημερέων ibid. pag. 366. und πολλέων διαφυσίων de art. Tom. I. pag. 17. (statt πολλών); ἰσχάδων λευκέων (statt λευκών) de internn. affectt. Tom. II. pag. 492.; κριθέων έφθέων ibid. pag. 523. (statt έφθων); endlich χρηστέων και αναγκαίων καθαρσίων (statt χρηστῶν) de decent. habit. Tom. I. pag. 70. Aber in stelle des vulg. των φλεβών των λοιπών de morb. sacr. ibid. pag. 597 giebt Littré aus handschriften των φλεβων καὶ των λοιπών.

Das recht der contrahirten genitivform der feminina der oxytonirten adjectiva pura wagen wir indessen ebensowenig anzutasten, als im frühern das der contrahirten genitive der substantiva pura. Wie φλεβῶν (oder φωτῶν παch Dietz's auch von Littré gebilligter emendation) τῶν διὰ δεξιῶν de morb. sacr. Tom. l. p. 596, so steht τῶν μητρέων κενεῶν ἐουσέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 642. Dieser genitiv κενεῶν scheint sich nämlich auf keinen blossen accentfehler zu gründen, sondern ist offenbar die attische, contrahirte form von dem auch bei Hippokrates sehr häufigen, ionischen κενεύς, während wir den genitiv κενέων (de natur. puer. Tom. I. pag. 389.), wie schon im verigen bemerkt ist, als die ionische, offne form von dem

bei unserm autor ebenfalls keineswegs seltenen xeró; abzuleiten haben.

Vergegenwärtigen wir uns nun nochmals das verfahren, welches Hippokrates bei der abbeugung der feminina der adjectiva aller grade auf  $o_s$ ,  $\eta$ ,  $o_r$  im pluralgenitive der ersten declination beobachtet, so besteht es einfach darin: 1) dem barytonirten feminis giebt er die barytonirte oder masculinform; 2) den oxytonirten hingegen, wenn sie impura sind, die ionische —, und wenn sie pura sind, die attische femininform.

Dies verfahren giebt Hippokrates jedoch bei allen denjenigen adjectiven wiederum auf, deren femininform von der zugehörigen masculinform wesentlich verschieden ist. Die betreffenden feminingenitive behandelt er nämlich ganz nach art der substantiva protoclita, und bildet mithin die impura durch die ionische, hingegen die pura durch die attische genitivendung.

Beispiele der ersten gattung sind folgende: πασέων leg. Tom. I. pag. 3 (zweimal), de natur. homin. ibid. pag. 370 (zweimal), de ser. aqq. locc. ibid. pag. 558, de vict. rat. lib. 1. ibid. pag. 636, de mulier. morbb. lib. 2. Tom. II. pag. 809, de articull. Tom. III. pag. 141; άπασέων de flatibb. Tom. I. pag. 571 (an der einen stelle). Während an diesen stellen weder codices noch ausgaben variiren, erscheint an andern stellen neben der ionischen form auch die attische als dittographie. Denn für πασέων de prisc. medic. Tom. I. pag. 23. und ibid. pag. 42. bietet πασων de cod. A, sowie für άσπασέων de flatibb. ibid. pag. 571 (an der andern stelle), wie Littré nach anleitung der codd. DH geschrieben hat, oder πασέων, wie der cod. A angiebt, im vulgärtexte άπασων steht. Auch emendirte Littré mit hülfe des cod. K eine andre stelle: αἱ υἰνώδεες τῶν ὁυιῶν φυσώδεες. αί δε όξειαι ψυκτικώτεραι· οί δε πυρήνες πασέων στάσιμοι· de vict. rat. lib. 2. Tom. I. pag. 689, wo die vulgata fälschlich πάντων lautete. Hiernach muss πασών de medic. Tom. 1. pag. 63. als unberechtigt aus dem texte verwiesen und dafür macion in seine rechte eingesetzt werden. Unter dieselbe kategorie ist auch der feminin-genitiv von μέλας zu bringen, welcher auch vom neusten herausgeber überall unrichtig geschrieben worden ist. Wenn wir nämlich mit ihm Coacc. Praenott. Tom. 1. pag. 267, dem cod. H folgend, auch φλεβίων (statt des vulg. φλεβών) μελάνων schreiben würden, was nicht gerade erforderlich ist; so bleiben doch zwei andere stellen zu verbessern: denn statt peλαινών ὑποχωρησίων ibid. pag. 275, wofür die codd. DHJK nebst der Aldina und Frobeniana μελάνων und der cod. A mit falschem accente μελανών geben, sowie auch statt μύρτων μελαινών de natur. mulier. Tom. 11. pag. 558, wie Littré statt des vulg. peλάνων und statt des falsch accentuirten μελαίνων des cod. C gesetzt hat, muss μελαινέων heissen.

Der zweiten guttung sind folgende zugehörig: έλμίνθων

τῶν πλατειῶν de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 366; τῶν παχειών Coacc. Praenott. Tom. I. pag. 320, praedictt. lib. 2. ibid. pag. 219, τῶν παχειῶν gλεβῶν de oss. natur. bid. pag. 509. Die einmüthigkeit, welche an diesen stellen unter den handschriften und ausgaben herrscht, ist indess an andern stellen gestört: so accentuirt der cod. D fälschlich παγείων für φλεβών τῶν παγειῶν, wie der vulgärtext Coacc. Praenott. Tom. I. pag. 307. richtig giebt, während letzterer de natur. homin. ibid. pag. 366. των παχειών φλεβών, wie in den codd. AC und bei Galen passend steht, παχέων und Littré gar παχιών - wofern dies nicht etwa ein blosser druckfehler ist - bietet. In ähnlicher weise schwanken die handschriften zwischen der masculinform und der falsch accentuirten femininform de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 26, indem statt des richtigen vulgären zor όξειῶν νούσων die codd. AKR¹S¹T¹Z und Vassaeus, in übereinstimmung mit Galen, ὀξέων und die codd. GJ ὀξείων geben. An zwei andern stellen hat Littré geradezu die absurdeste lesart im texte beibehalten, indem er de vict. rat. lib. 1. Tom. I. pag. 637. άρσετων καὶ θηλείων nach der vulgata setzte, statt entweder nach angabe der codd. ΕΚ θηλέων oder mit dem cod. J θηλειών zu schreiben; ebenso pflanzte er das vulg. τὰ ἄρσενα των σηλείων ibid. lib. 2. pag. 683. in seiner ausgabe fort, obwohl ihn das dem Itacismus entsprossne θηλιών des cod. D auf θηλειών hinwies.

E. Den übergang von den adjectiven zu den pronominibus, deren wir der vollständigkeit halber noch gedenken müssen, vermitteln die numeral- und pronominaladjectiva. Sie folgen in der bildung der weiblichen pluralgenitive derjenigen der barytonirten adjectiva und haben daher im masculin und feminin einerlei form: ήμερέων των πρώτων de internn. affectt. Tom. II. pag. 432, de morbb. vulgg. lib. 4. Tom. III. pag. 535, ibid. lib. 5. pag. 550; ἀμφοτέρων (χειρουργιῶν) de medic. Tom. 1. pag. 60, ἀμφοτέρων τῶν ἀκρέων de articull. Tom. III. pag. 170; ἐξ ἐτέρων τούσων de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 299, ἐτέρων γυναικῶν de genitur. Tom. 1. pag. 378, έτέρων (δυναμίων) de prisc. medic. ibid. pag. 45; πλησίαι άλλήλων de morbb. vulgg. lib. 5. Tom. III. pag. 548; αλλων προφασίων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 680, de morbb. vulgg. lib. 1. Tom. III. pag. 383, ibid. lib. 6. pag. 617; των άλλων τεχνέων de fractt. ibid. pag. 66, de morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 166; περιέδων αλλων de humor. Tom. I. pag. 133; τῶν ἄλλων φλεβῶν de locc. in homin. Tom. pag. 205; τῶν ἄλλων ἡμερέων de morbb. vulgg. lib. 7. Tom. 111. pag. 648; αλλων σαρχών ibid. lib. 5. pag. 560; αλλη των άλλων de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 347; άλλων (τεχνέων) de prisc. medic. Tom. I. pag. 23; ὁκόσων δι ήμερεων de morbb. lib. 3. Tom. 11. pag. 292; ai rapxwoese olas et olwe de morbb. volgg. lib. 6. Tom. III. pag. 612. Daher muss τῶν ἐτέρων de fractt. ibid. pag. 114. unangetastet bleiben, wenngleich in den codd. BMN sowie in Bosquillon's ausgabe ἐτεψέωτ, allerdings in den codd. MN ad marginem durch ἐτέψων corrigirt steht; und statt ἀφοτεψέων τῶν ἀψχῶν de articull. ibid. pag. 139, welches Littré aus dem vulgären texte übernommen hat, musste vielmehr ἀμφοτέψων, die lesart der codd. GN, als die richtige genitivform gewählt werden.

F. Unter den pronominibus, welche mit dem maasse der nomina substantiva und adjectiva auch in dieser hinsicht nicht zu messen sind, haben der articulus praepositivus und postpositivus auch bei Hippokrates stets die geschlossne genitivendung. Wie ror als femininum an zahllosen stellen, die hier sämmtlich anzuführen zwecklos wäre, und zwar überall ohne variante erscheint, ebenso findet sich nur or, und ebenfalls stets ohne varianten, z. b.  $\delta \nu$  (προφασίων de morb. sacr. T. l. p. 460, de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 639, ών (ἡμερέων) ibid. pag. 635, praenott. Tom. I. pag. 111 (zweimal), de judicatt. ibid. pag. 137 (zweiimal), de natur. puer. ibid. pag. 394, άμαρτάδων, ών — de internn. affectt.. Tom. II. pag. 433, ών ένιαι de fractt. Tom. III. pag. 123, νούσοισιν, έφ' αν — de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 657, παρωτίδες, περί ωτ - de morbb. vulgg. lib. 2. Tom. III. pag. 445, ων (πηγων) de morbb. lib. 4. Tom. II. pag. 325, ών (γυναικών) de superfoetat. Tom. I. pagg. 460. und 467,  $(\dot{\omega}_{\nu} \ (\dot{\alpha}_{\varrho} \gamma \tilde{\omega}_{\nu})$  de morbb. lib. 4. Tom. II. pagg. 355 und 358, αί τομαί, ών - praedictt. lib. 2. Tom. I. pag. 207, (αλέβες), δι' ών de natur. homin. ibid. pag. 365, ών (femin.) de oss. natur. ibid. pag. 509. Dem weiblichen pluralgenitive des articulus praepositivus analog bildet Hippokrates das pronomen demonstrativum τῶτδε: τῶνδε τῶν προφασίων de fractt. Tom. III. pag. 121. Dagegen scheint er hiervon in der declination der übrigen demonstrativa wieder abzuweichen, indem er die pluralgenitive der femina von ούτος, τοιούτος und αὐτός auf die ionische endung two ausgehen lässt. Denn es ist mehr als fraglich, ob wir bei Hippokrates in den genitiven τουτέων, τοιουτέων und avrior wirklich die ionische diäresis de feminingenitive -, und nicht vielmehr blos den bekannten pleonasmus ihrer den masculingenitiven conformen stellvertreter vor uns haben. In diesem zweifel bestärkt nämlich der auch bei Hippokrates vorherrschende gebrauch des pleonastischen a vor allen langen endungen dieser pronomina. Und des Apollonius unterscheidung de pronom. p. 123: ώς τὸ νυμφέων διαιρείται, ούτω καὶ τὸ αὐτέων (denn so muss statt αύτων verbessert werden), όπότε θηλυκόν σημαίνει, καὶ τὸ αὐτάων, welche Chr. Aug. Lobeck ad Buttm. gr. Gr. T. II. pag. 338. sehr richtig nur auf die wirkliche diäresis der femininendung bezieht, dürfte möglicher weise auf den sprachgebranch Herodot's und anderer, aber schwerlich auf die beispiele, an denen unser autor so reich ist, anwendung finden. An folgenden

stellen stimmen handschriften und ausgaben in der schreibung überein: τουτέων των ίδεων de capit. vulnerr. Tom. III. p. 352, de morbb. lib. 4. Tom. II. p. 324, τουτέων τῶν ἡμερέων ibid. p. 352, de natur. homin. Tom. 1. p. 368, τουτέων (νηδύων) de art. ibid. p. 16, τουτέων (ὑποστασίων) praenott. ibid. p. 101 (zweimal), τουτέων των γυταιχών de carribb. ibid. p. 442, των πολίων τουτέων de aer. aqq. locc. ibid. pagg. 528. u. 530, τουτέων τῶν μηχαιέων de articull. Tom. III. pag. 255, τουτέων (femin.) de septimestr. part. Tom. I. pag. 447, de octimestr. part. ibid. pag. 458., Aphorism. Tom. III. pag. 746. An diese beispiele schliessen sich noch andere an, deren schreibart schwankt: τουτέων (ήμερέων) Praenott. Tom. 1. pag. 112, statt dessen ein codex (2269) 70% των giebt, und τουτέων των όδων de morb. sacr. ibid. pag. 599. wo die codd. di die nämliche variante ergeben. Es muss daher τουτέων statt τούτων auch an folgenden stellen gesetzt werden, an denen es noch in den ausgaben, bezüglich sogar in der Littré'schen, steht: τῶν φλεβῶν τούτων de oss. natur. Tom. I. pag. 515, τούτων των ήμερέων de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 706, τούτων των νούσων de interna. affectt. ibid. pag. 444, των άκοεων τούτων de articull. Tom. III. pag. 170, τούτων τῶν πλευριτίδ υν de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 312, τούτων τῶν ἀρχέων ibid. lib. 4. pag. 355. Ganz nach ovros richtet sich τοιούτος. Es begegnen uns folgende genitive desselben, ohne variante: των τοιουτέων αφεσίων de fractt. Tom. III. pag. 67, τοιουτέων προφασίων de articull. ibid. pag. 212, των φλεβών τοιουτέων έσυσέων de oss. natur. Tom. I. pag. 515, των τοιουτέων μεταβολέων de aer. aqq. locc. ibid. pag. 526, των τοιουτέων (φρικέων) de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 657, των τοιουτέων άμαρτιών de aer. aqq. locc. Tom. I. pag. 563, τοιουτέων (φλεβῶν)de medic. ibid. pagg. 60. und 61. Auch ist statt des vulg. των τοιούτοιν τεχνέων de flattibb. ibid. pag. 569. nach anleitung der codices und nach Zwinger's und Mack's beispiele τοιουτέων jetzt von Littré gesetzt worden. An diese beispiele reihen sich endlich alle die zahlreichen fälle an, in welchen αὐτέων als feminin steht: αὐτέων ὄσαι de art. Tom. I. pag. 20, αὐτέων (μεταβολέων) de prisc. medic. ibid. pag. 54, αὐτέων (ἀνακλισίων) de decent. habit. ibid. pag. 75, αὐτέων ήμερέων de natur. homin. ibid. pag. 360, αὐτέων (ἀορτέων) de cord. ibid. pag. 489, αὐτέων (νούσων) de rat. vict. in morbb. acutt. Tom. II. pag. 27, αὐτέων τῶν μητρέων de mulier. morbb. lib. 1. ibid. pag. 626, αὐτέων τῶν ὑστεelwr ibid. pag. 693. und 639, αἰτέων (μητρέων) ibid. lib. 2. pag. 821, de uterum non gerentt. Tom. III. pag. 23, αὐτέων (νστερέων) de mulier. morbb. lib. 1. Tom. II. pag. 644, ibid. lib. 2. p. 795, τὰ ἔμβονα αὐτέων ibid. lib. 1. p. 622, τῶν αὐτέων άμαρτάδων de internn. affectt. ibid. p. 433, ἔστιν αὐτέων, ήσι — de mulier. morbb. lib. 1. ibid. p. 642, αὐτέων de morbb. lib. 4. Tom. II. pagg. 353. 357. 360. 361. 365, de septimestr. part. Tom. I. pag. 447, de oss. natur. ibid. pag. 505. und 507. An einigen andern stellen kommt aber neben der richtigen lesart des vulgären textes die geschlossene form als variante zum vorschein: für αὐτέων τῶν κύστεων praenott. Tom. I. pag. 110. bieten zwei codices (2269. und 446. suppl.) αὐτῶτ, desgleichen der erstere derselben an zwei stellen ibid. pag. 112. für αὐτίωτ (ἡμερέων) und für έξ αὐτέων; die nämliche variante kehrt in den codd. Cξ für των αυτέων φλεβων de natur. puer. Tom. I. pag. 402, im cod. C für αὐτέων (μητρέων) de natur. mulier. Tom. II. pagg. 576. und 578, endlich im cod. E für avriwe de internn, affectt. ibid. pag. 487. wieder. Mithin bleiben noch folgende stellen, die zum theil auch der verbessernden hand des französischen herausgebers sich entzogen, zu berichtigen: τῶν αὐτῶν προφασίων de morb. secr. Tom. l. pag. 614, αὐτῶν προρρησίων) praedictt. lib. 2. Tom. I. pag. 185, avzor zor qerror de morbb. lib. 3. Tom. II. pag. 319, των αὐτων πλησμονέων de vict. rat. lib. 1. Tom. I. pag. 663, αὐτων (μητρέων) de mulier. morbb. lib. 2. Tom. 11. pagg. 828. und 837. In übereinstimmung mit dem feminin αὐτέων ist zuletzt noch έωυτῶν zu bringen, welches uns dreimal bei Hippokrates begegnet: (φύσιες) αὖται έωυτῶν προς έωντας de vict. rat. lib. 3. Tom. I. pag. 707, αι ύστέραι έφ' έωυτῶν de mulier. morbb. lib. 2. Tom. 11. pag. 796, έωυτῶν de aer. aqq. locc. Tom. l. pag. 523, an welchen stellen überall έωντέων zu setzen ist. --

Königsberg.

J. Fl. Lobeck.

## Polybios V, 17, 8.

'O βασιλείς (Φίλιππος) αναχθείς ἐκ τῆς Λευκάθος καὶ πορθήσας ἐν παράπλω τὴν τῶν Οἰανθέων χώραν, κατῆρε μετὰ τοῦ στόλου παντὸς ἐκ Κόρινθον. Dieser ort lag also an der küste zwischen Leukas und Korinth; gewöhnlich hiess er Οἰάνθη, bei Hellanikus Οἰώνθεια. Er gränzte mit Naupaktus und wurde wie dies häufig zu Lokris gerechnet, gehörte aber lange zeit den Aetolern, welche z. b. von hier aus das aehäische Aogä überrumpelten. Ganz Aetolen hiess in uralter zeit 'Υωντίς (Apollod.) ap. Strab. X., 464), die einwohner 'Υωντίς (Steph. Byz. s. v. Bust. Hom. 311, 16. Tretz. l. cit.). Wenn nun der vorhin genannte ort in einem winkel der küste von Aetolien, wo leicht ein rest von urbevölkerung zurückgeblieben sein konnte, bei Scylax (p. 14 Huds.) Εὐνθις auf der Tabula Peuting. Evanthe, bei Ptolem. III p. 210 Euanthia und beim Geogr. Ravenn. ebenfalls Evantia heisst, so kommt man wohl auf die vermuthung, hier seien die alten Hyanthen im spiele. Wenn nun aber in jener stelle des Polyb. alle handschriften einstimmig 'Υανθέων baben, so wird aus der vermuthung beinahe gewissheit, und diese in den handschriften übereinstimmende lesart scheint mir von den herausgebern, zunächst von Schweighäuser, mit unrecht verworfen zu sein.

Danzig.

## III.

## Die kyklischen nosten.

Die kyklischen nosten bieten dem philologen ein interessan tes, bisher noch nicht gelöstes problem dar: es gilt nämlich das in den excerpten aus der chrestomathie des Proklos enthaltene, ausserst unvollständige argument derselben, durch geschickte combination aller einschlagenden, bei den alten autoren sich vorfinden notizen, zu vervollständigen. Dieses werde ich in der folgenden abhandlung versuchen, nachdem ich zuvor einige, jenes kyklische gedicht im allgemeinen und dessen verfasser betreffende punkte besprochen habe, wobei ich besonders an die von Welcker gewonnenen resultate anknüpfen werde.

Es gab nur ein altes episches gedicht unter dem namen nosten und zwar sind dieses die kyklischen, die man daher an allen stellen der alten verstehen muss, wo entweder vooros allein, oder ὁ τοὺς τόστους ποιήσας, γράψας citirt werden 1). Wie sich aber zu diesem kyklischen epos die angeblichen nosten des Homer 2), die des Eumolpos 3) oder Eumelos 4), endlich die eines kolophonischen dichters 5) verhalten, ob sie für echt zu halten sind, lässt sich bei dem mangel von fragmm. aus denselben nicht entscheiden.

Der von Athen. VII p. 281 b u. IX p. 399 a 6) angeführte

- Welcker ep. cycl. p. 276 dem beistimmt Bernhardy gr. l. II p. 154.
   Suid. s. v. "Ομηφος. Proclus πεφὶ "Ομ. in Westermanns Βιογο. p.
- 27, 70, nach Heynes conjectur. Epigramm. in Brunck. Annal. III, 255.
  3) Schol. Pind. Ol. Ol. XIII, 31. Vgll. Groddek Hist. Gr. Lit. Elem. p. 35. Harles in Fabric. Bibl. Gr. I p. 385. Ulrici gesch. der Hell. poes. I p. 422. ann. 171. C. W. Müller de Cycl. Gr. ep. p. 126.

A) Gyraldus de poëtar. hist. dial. 3. Salmasius ad Solin. p. 859. C. W. Müller l. l. p. 127 not. 52. Welcker l. l. s. 254. Otfr. Müller gr. l. g. I p. 178. Bernhardy a. a. o. s. 206. 5) Eust. in Od. XV v. 118 p. 1796, 52: δ τοὺς νόστους ποιήσας Κολοφώνιος. Vgl. Mützell de emend. Theog. Hes. p. 180. C. W. Müller l. l. p. 133. Bernhardy a. a. o. s. 155. Gegen Nitzsch Hist. Hom. II, p. 32, der hier einen prosaischen nostenschreiber versteht, spricht schon der ausgruck χοιώσας schon der ausdruck ποιήσας.

6) Meine im Philol. V p. 152 sq., nicht ohne beigefügte bedenken, Philologus. VIII. Jahrg. 1.

'Ατφειδών κάθοδο; ist mit Welcker a. a. o. s. 279 für identisch mit den k. n. zu halten. —

Es existirte in den k. N. eine neknis und zwar an derjeni. gen stelle, wo, nach dem argumente des Proklos, die wiedererkennung des Peleus und Neoptolemos in Molossia stattfand ?). C. W. Müllers I. I. p. 129 grober irrthum — die nekuia der nosten stehe mit des Odysseus herabsteigen in die unterwelt in verbindung - ist schon von Ulrici l. l. p. 422 widerlegt. Ebensowenig trifft das richtige die vermuthung von Nitzsch (Hist. Hom. II p. 32 coll. eod. in Encycl. Hallens. s. v. Odyssee s. 401): in der nekuia der k. n. sei Agamemnons schatten mit dem seines grossen, einstigen gegners Achilleus im Orcus zusammengetroffen. Endlich kann ich auch die von Otfr. Müller I. l. p. 121 vorgetragene ansicht: die nekuia der k. n. sei geknüpft gewesen an die bestattung des Kalchas zu Kolophon, nicht billigen, und zwar aus gründen, die zum theil schon Bernhardy l. l. p. 155 entwickelt hat. Ich füge folgendes hinzu: in der Odyssee, wie in anderen epischen gedichten des alterthums, steht die nekuia stets mit einem haupthelden in verbindung 8): der dichter der k. n. aber, der, wie wir in dieser abhandlung zeigen werden, sich aufs engste an den ideenkreis und mythenschatz des Homer anschliesst, würde nach der Müllerschen hypothese zum helden seiner nekuia eine persönlichkeit gemacht haben, die in vergleich mit Peleus und Neoptolemos, den anverwandten des haupthelden der llias, nur eine sehr untergeordnete rolle spielt. Ferner ist mir von Kolophon nicht, wie von Molossia, eine alte sage von einem eingange in die unterwelt bekannt<sup>9</sup>): das O. Müllersche local der nekuia ist also unmotivirt <sup>16</sup>).

Wenn wir nun bedenken, dass in der nekuia der Odyssee (v. 234—332) eine reihe von heroinen angeführt wird, unter denen sich u. a. Mära, Khymene und Eriphyle befinden (v. 326);

versuchte rechtsertigung der Casaubonschen conjectur "Heanheider n." und "Nivor" gebe ich gänzlich auf.

7) Welcker a. s. o. s. 281, nebst meinen bemerkungen im Philol. l. s. l. p. 152. — Die nek. der Odyssee setzt Peleus als noch lebend voraus (v. 494 sqq.); wenn man aber bedenkt, dass die nek. der k. n. in eine weit spätere zeit fällt: nämlich in die nach der ermordung des Neoptolemos; so kann der nostendichter in dieser den Peleus mit recht als verstorben annehmen.

8) So z. b. die nekuia der Aeneis — das lib. VI — mit dem Aeneas selbst. In dem heroinenverzeichnisse ebendaselbst (v. 445 sqq.) hatte Virgil gewiss die Odyssee, vielleicht auch die kyklischen nosten (vergl. uns weiter unten) vor augen.

9) Auch C. A. Pertz in seinen fleissigen Colophoniacis Göttingen 1848 erwähnt keine solche.

10) Trefflich hat hingegen Virgil die avernische höhle beim Misenischen vorgebirge als local der seinigen benutzt, da dieselbe, wie der benachbarte fluss Avernus, bekanntlich als eingänge in die unterwelt galt. so dürfte es nicht zu kühn sein diejenigen frr. der k. n., in denen die heroinen Antiope, Dule 11), Klymene 12), Mara, Philyra, Briphyle, Medea 15), Circe erwähnt werden, aus der nekuia dieses gedichtes herzuleiten. Da ferner in der Homerischen neknia des Tantalos erwähnung geschieht (v. 582 sqq.); so trage ich kein bedenken die stelle der k. n. über den φιλήδονος Τάνταλος (Athen. VII p. 281 b) als ein bruchstück aus deren nekuia zu betrachten. Es hat daher ganz den anschein, als ob dem dichter der k. n. bei der anlage seiner nekuia die der

Odyssee als vorbild vorgeschwebt habe.

Als namen des verfassers der k. p. finden wir in den excerpten aus der chrestomathie des Proklos ed. I. Becker den Augias aus Trösene angegeben, während der cod. Venet. Procli nach Thiersch in den Actis Philolog. Monacens. 11, 4, 584 die form Ayıaş darbietet. — Die erstere form Avyiaş findet sich auch beim Clem. Alex. Strom. VI, 2, 12 fin. - Bei Paus. I, 2, 1 wird der name 'Hyias 14) geschrieben, was ich blos als eine dorische variation von Apias betrachte, auf welche gestützt mir Thiersch a. a. O. p. 585 und Grotefend in der Hallischen encyclop. u. d. w. Homer s. 223 den dichter Αγίας (Hagias) zu nennen scheinen. Ich für meinen theil möchte mit Otfried Müller a. a. o. I p. 120 und Meineke Hist. Cr. C. Gr. p. 416 adnot. 9 'Aγίας als die ursprüngliche, echte schreibweise betrachten, aus der Avrias durch corruptel entstanden ist.

Ueber das seitalter dieses nostendichters Agias ist uns nichts von den alten überliefert: neuere gelehrte haben dasselbe durch conjectur zu bestimmen gesucht. So macht ihn Nitzsch Hist. Hom. II, 1, 30 zu einem zeitgenossen des Arktinos und Stasinos; der nämliche in der Encycl. Hall. s. v. Odyssee s. 399 vermuthet: er habe vor Stesichoros gelebt. Thiersch a. a. o. p. 583 setzt sein zeitalter nach Ol. 6 an, weil er, nach dem zeugnisse des Clemens aus Alexandria, den Antimachus nachgeahmt habe. Otfried Müller setzt seine blüthe um die 20te Olympiade. (Vgl. Bernhardy L. G. p. 155), Bode geschichte der dichtk. der Hell. bd. I und Ch. F. Bähr in Paulys real-encycl. d. cl. a. bd. II p. 813 "um die periode des Callinus" d. i. um 730 v. Chr. Nach

11) Beim Schol. Hom. Od. δ, 12, Buttm., wo Tige eine corrumpirte abbreviatur des richtigen Τηριδάη ist, wie aus dem Schol. vulg. u. Paus. II, 18, 6 hervorgeht.

13) Wüllner de cycl. epic. p. 94, der die stelle über die Medea auf die, in den nosten behandelte rückkehr der Argonauten bezieht, irrt

aus dem, in der vorhergehenden anm. angegebenen grunde.

<sup>12)</sup> C. W. Müller a. a. o. p. 128 bezieht mit unrecht das über die Klymene und den Iphiklos handelnde fr. der k. n. auf die Argonautensage: denn diese wurde in dem, lediglich auf den trojanischen sagen-kreis beschränkten gedichte gar nicht berührt.

<sup>14)</sup> Ein Hegias statuarius findet sich bei Plin. H. N. XXXIV, 19. Hylor statt Hyngior liest Belin de Ballu bei Lucian Rhetor. Praecept. 9.

Ulrici a. a. o. s. 423 endlich fällt die lebenszeit des Agias zwischen den Arktisos und Lesches, und zwar dem letzteren näher als dem ersteren, weil er der erste aus dem Peloponnese gebürtige dichter sei, der die Homerisch-Trojanischen sagen in einem gedichte behandelt habe, und man nothwendigerweise annehmen müsse, dass die Homerische poesie im eigentlichen Griechenland einen gewissen grad von entwickelung erreicht habe — was vor dem 7ten jahrhundert v. Chr. nicht der fall gewesen sein dürfte — bevor daselbst an jene anknüpfende dichtwerke entstehen konnten. Von allen diesen vermuthungen über das zeitalter des Agias erscheint mir die letzte noch als die wahrscheinlichste.

Zunächst drängt sich nun die frage auf: waren die k. n. das einzige werk unseres dichters oder nicht? — Das letztere nimmt Meineke Qu. Scen. III p. 53 = Hist. Cr. Com. p. 417 an, indem er den von Schol. Eur. Troad. 14, Clem. Alex. Str. I, 21 p. 381, Euseb. Praep. Ev. X p. 293, Athen. III p. 86 f. angeführten dichter von Argolica  $^{15}$ ), Agias  $^{16}$ ) für identisch mit dem kyklischen dichter dieses namens hält. Aber hiergegen möchte ich mit Mützel de emend. Theog. Hes. p. 182 geltend machen: "Sed quum Clem. Alex. Str. l. l. etc. ad Agiae Dercylique  $^{17}$ ) auctoritatem tradant captam fuisse Troiam  $\mu\eta r \delta s$ ,  $\Pi a r \eta \mu o v \delta r \delta \sigma q \phi \delta t r \delta r \delta s$ , vereor tamen ne a cyclico poeta Argolicorum auctor sit disiungendus: videlicet aliena videntur illa ab indole veteris narrationis epicae". Somit halte ich daran fest, dass, soviel uns bekannt, die k. n. das einzige werk des dichters Agias von Trözene waren.

Die νόστοι des Agias nahmen im epischen kyklus ihren platz zwischen der 'Ιλίου πέρσις des Arktinos 18) und der Homerischen Odyssee ein: sie bestanden, nach dem zeugnisse des Proklos, aus 5 büchern. Das, uns in den excerpten aus der chrestomathie des Proklos erhaltene, leider sehr dürftige argument derselben, werde ich im folgenden übersetzen und mit anmerkungen begleiten, die zum zwecke haben: 1) die häufige benutzung

<sup>15)</sup> Voss und Westermann de H. Gr. p. 380 (vgl. 378 wo Aegias zu streichen ist) halten diese Argolica mit Unrecht für ein prosaisches work

<sup>16)</sup> Beim Schol. Hom. II. λ, 690 p. 327, 38 ed. I. B.: Αιἰγίας ir α΄ Αργολικών (welche stelle bis jetzt den gelehrten entgangen ist) schreibe Αιἰγίας oder vielmehr Αγίας.

<sup>17)</sup> Auffallend ist es, dass Agias, der dichter der Argolica, immer in gesellschaft mit dem Derkylos citirt wird, über welchen letzteren vergl. Voss. d. H. Gr. p. 428 ed. W. u. Cobet im Index auctorr. der von ihm edirten scholien zum Euripides s. v. Dercylus, der bemerkt, dass dieser im dorischen dialekte geschrieben habe.

<sup>18)</sup> Dass die schlussworte im Proclianischen argumente dieses gedichts: ἐπειτα ἀποπλέουοι οἱ Ἑλλητες, καὶ φθομὰν αὐτοῖς ᾿Αθηνᾶ κατὰ τὸ πίλαγος μηχανᾶται, da sie in das gebiet der nosten übergreifen, ein fremdartiger, späterer zusatz seien, scheint mir Ulrici l. l. p. 420 not. 165 mit recht anzunehmen.

des Homer nachzuweisen; 2) die entlehnungen anderer autoren aus dem gedichte anzudeuten; 3) die überlieferten sagen aus den berichten anderer alten autoren zu ergänzen, wobei ich leider der vorarbeiten der gelehrten 19), deren ich mich bei den vorhergehenden untersuchungen zu erfreuen hatte, fast ganz entbehre 20).

"Athene veranlasst einen streit zwischen dem Agamemnon und dem Menelaos, über den zeitpunkt, in welchem die rückkehr ins vaterland anzutreten sei". - Diese introduction zu den eigentlichen nosten ruht ganz auf Homerischer grundlage: siehe Odyss. III, v. 141 sqq.:

> ένθ' ήτοι Μενέλαος ανώγει πάντας Άγαιούς νόστου μιμνήσκεσθαι έπ' εύρεα νῶτα θαλάσσης. οίδ Αγαμέμνονι πάμπαν έήνδανε βούλετο γάρ δα λαὸν έρυκακέειν, δέξαι θ' ίερας έκατόμβας, ώς τον Αθηναίης δειτον χόλον έξακέσαιτο.

Es ist mir daher auch unzweifelhaft, dass vom nostendichter als motiv für das zögern des Agamemnon, wie bei Homer, dieses absicht, den zorn der Athene durch darbringung von hekatomben zu besänftigen, angegeben wurde. Auch in der angabe, dass Athene die anstifterin des streites zwischen den beiden Atriden sei, folgt Agias ganz dem Homer l. l. v. 136:

η τ' (scil. Athene) έριν Άτρείδησι μετ' άμη οτέροισιν έθηκε. "Agamemnon bleibt zurück, um zuvor den zorn der Athene zu besänftigen." - Als ursache des zorns der Athene gegen die Griechen wurde an dieser stelle gewiss die misshandlung der Kassandra im heiligthume der gottheit durch den Aïax Oileus 21) angegeben. Dem kyklischen gedichte scheint mir das seinige Sophokles in der Polyxena zu verdanken bei Strab. X p. 721: O δ ούν Σοφοκλης ποιήσας τον Μενέλαον έκ της Τυρίας απαί-

19) Ais solche vorarbeiten lassen sich nur betrachten einige später anzuführende excurse Heynes zur Acneas, mehrere stellen in des Ryckius Diss. de primis Italiae colonis et Aeneae adventu (ad calcem Holstenii Notar. ad Steph. Byz.) und der Italia antiqua des Cluverius, endlich Schneidewins commentar zum Peplos des Aristoteles im jahrg. I des Philologus.

20) Sehr zu bedauern ist auch der verlust der schrift des Agrigentiners Polos: "Genealogie der am Troj. kriege theilgenommen habenden Griechen und Barbaren und über deren spätere schicksale". (Suid. s. v. II D. Azuay., der bemerkt, dass andere dieses werk dem Damastes zuschreiben). Ueber den Polos ef. Philostrat. Vit. Soph. I, 13 p. 210 ed. Kayser. Lucian. Herodot. vel Aëtion c. 3. Plato Theag. p. 128 A und öster. Spengel artt. scriptt. p. 84 sqq.

21) Procli Excerpt. ex Arctini 1λ. πέρσ. Euripides Troad. 69. Paus. X, 26. Virgil. Aen. II, 403 sqq. Quint. Smyrn. XII, 421. Tryphiodor. v. 680. Dictys Cret. V, 12 u. A. Vgl. auch H. Meyer und C. A. Böttiger, der raub d. Cassandra auf e. alt gefässe. Mit 3 kupf. Wei-

mar 1794. 4.

φειν σπεύδοντα έν τη Πολυξένη, τον δ' Αγαμέμνονα μικρον ύπολειφθήναι βουλόμενον, του έξιλάσασθαι την Αθηνάν χάριν, είςάγει λέγοντα τον Μενέλαυν

Συ δ' ανθι μίμτων τήνδε κατ' 'Ιδαίαν χθίνα ποίμνας 'Ολύμπου συναγαγών θυηπόλει.

"Diomedes <sup>22</sup>) und Nestor <sup>23</sup>) gelangen glücklich in ihr vaterland". — Diese wenigen worte des argumentes bildeten gewiss den inhalt einer grossen anzahl verse des kyklischen epos; denn es lässt sich zeigen, dass in demselben des Diomedes heimkehr mit grosser ausführlichkeit behandelt wurde. Zunächst weist der v. 146 in der A P. des Horaz:

nec reditum Diomedis ab interitu Meleagri offenbar auf die kyklischen n. hin, wie neuerdings auch A. Hecker Philolog. V, 3 p. 437 bemerkt hat, und der römische dichter macht in demselben dem kyklischen offenbar den vorwurf einer zu episodenreichen darstellung der rückfahrt des Tydiden. Des letzteren vatersbruder war Meleager, dessen tragisches ende von den alten dargestellt wird, (siehe Ovid. Met. VIII, 445 sqq. und die von Gierig z. d. N. angeführten autoren, denen ich hinzufüge Seneca Meden 111, 644 sqq. IV, 779 sq. 24): vielleicht schöpfte Apollodor Bibl. I, 8, 3 seine darstellung aus den k. n., da er auch sonst dieselben, wie wir weiter unten sehen werden, vielfach benutzte. - Ferner ist uns bei den alten über keines der griechischen helden heimkehr von Troja eine solche fülle von sagen erhalten, als gerade über die des Diomedes. Ich bin nun zwar weit entfernt zu glauben, dass diese sagen alle aus den k. n. herzuleiten sind: gewiss stammen viele derselben aus dem gedichte des Antimachos über den heimkehrenden Diomedes und aus den prosaischen nosten z. b. aus denen des Lysimachos <sup>25</sup>); römische autoren mögen manche derselben der 12 bücher enthaltenden Diomedea des Julius Antonius, die vom Schol. Horat. IV, 2, 33 angeführt wird, verdanken; aber ich glaube nicht zu irren, wenn ich annehme, dass die meisten dieser sagen aus dem kyklischen gedichte, als quelle, entsprungen sind. Es mögen dieselben in der kürze folgen.

Nach der erzählung des Nestor (Hom. Od. III, 159 sq.) gelangte Diomedes nach viertägiger reise, auf der er Tenedos,

23) Auch Homer Od. III, 166 sqq. lässt diese beiden helden auf der heimfahrt anfangs zusammenreisen.

<sup>22)</sup> Unter den gefährten des D. befanden sich ohne zweifel auch Euryalos (II.  $\beta'$  565) und Sthenelos (II.  $\beta'$ , 564 u. öfter), da Homer über deren tod vor Troja nichts berichtet.

<sup>24)</sup> In betreff des tumulus Melesgri und der Melesgrides aves Melesgrum deflentes füge ich hinzu Plin. H. N. X, 38 a. XXXVII, 11, 1. Athen. XIV p. 655 a.

<sup>25)</sup> Dass in diesen die rückkehr des D. berührt wurde, habe ich nach gewiesen im Philol. IV, 1 p. 102. — In betreff des Autimachos siehe Acron ad Hor. Ep. ad Pis. v. 146.

Lesbos, Euböa berührt hatte, glücklich in seinem heimathlichen Argos an. Andere (Lysias orator ap. Schol. Aristid. Or. p. 163 ed. Frommel. Paus. I, 28, 8 u. 9) lassen den D. auch zum Attischen hasen Phaleros auf dieser fahrt kommen und das land plündern, worauf von den Athenern unter Demophon mehrere gefährten des D. getödtet werden und diesem selbst das trojanische palladium geraubt wird.

Nachdem D. in Argos angekommen, beschwor ihm der zorn der Aphrodite, die er einst im trojanischen kriege verwundet hatte 25), ein unheil herauf. Diese hatte nämlich, um sich zu rächen, die treue seiner von ihm zurückgelassenen gattin Aegialeia, der tochter des Adrastos und der Amphithea (Hom. II. &, 412. Eust. in Il.  $\beta'$  566 p. 288, 39) oder, nach anderen (Apollodor. 1, 8, 6) des Aegialeus, dadurch wankend gemacht, dass Oiax, der sohn des Nauplios, ihr die falsche nachricht von der untreue ihres abwesenden gemahls überbrachte 27) und sie so geneigt machte, sich mit dem Kylarabes 28), oder, wie die meisten berichten 29), dem Kometes, dem sohne des treuen wagenlenkers des D., Sthenelos, in ein ehebrecherisches verhältnies einzulassen. Diese Aegialeia stellte nun, in gemeinschaft mit ihrem buhlen, ihrem gatten nach dem leben, und dieser musste, um sich zu retten, beim alture der argivischen Hera ein asyl suchen (Dionys. Perieg. 486 und Eustat. ad h. l. Serv. in Aen. XI, 269 und VIII, 9. Schol. Hom. II. 1. m. I. Dictys Cret. VI, 2). Von hier fand er mittel zu entfliehen und irrte mit mehreren genossen auf dem meere umher 50). Auf diesen seinen irrfahrten wurde er nach Libyen verschlagen (Juba bei Plut. Parall. min. 23) 31), dann nuch Iberien, woselbst er eine stadt gründete, der er, nach

26) Homer. II. ., 335. Virgil. Acn. XI, 276 sq. Ovid. Met. XV, 769. 27) Dictys Cret. VI, 2. Vergl. über diesen Oiax Eurip. ap. Schol. Aristoph. Thesmophor. v. 772. coll. Welcker, die gr. Tragöd. u. s. w. II s. 508 sq. Apollodor III, 2, 2. Philostrat. Heroic. p. 312, 13 Kayser. Dictys Cret. 1 c. 1.

28) Serv. in Virg. Aen. VIII, 9, wo für Cyllabaros "Cylarabes" zu schreiben ist, nach Paus. II, 18, 5 u. 22, 8 u. 9 und Liv. XXXIV, 26, der das bei Argos gelegene Gymnasium Cylarabis erwähnt.

29) Serv. in Virg. Aen. XI, 269. Tzetz. in Lyc. 384. 603. Tzetz. Chil. 111, 285 sq. Eustath. in Dionys. Per. 483, wo für Σθενέλω τω τοῦ Κομήτου zu schreiben ist Κομήτη τῷ τοῦ Σθενέλου", welche emendation auch gilt für Eust. in Hom. Od, τ, 174 p. 1860 fin. u. Schol. Hom. II. ε 412. — Sthenelos war der sohn des Kapaneus (Hom. II. ε β, 564. Schol. Pind. Nem. &, 30. Serv. in Virg. Aen. 11, 261. Apollodor. 111, 7, 2) und der Euadne.

30) Siehe u. a. Seneca Consol. ad Helv. c. 7: quid Diomedem, aliosque quos Trojanum bellum, victos simul victoresque, per alienas

terras dissipavit?

31) An dieser stelle seiner Libyca - im 3ten buche - scheint Juba eine episode über die weiteren irrfahrten des D. eingeflochten zu haben, aus der ich das, von Plin. N. H. X, 44 nach Juba über die aves Diomedeae berichtete herleite.

dem namen seines vaters, den namen Tyde 52) beilegte. -- Nach einer anderen version dieser sage beim Antonin. Liberal. 37 p. 233 sq. ed. Westerm. und Dictys Cret. VI, 2 begab sich D. ans zorn über den ehebruch seiner gattin von Argos aus zuerst nach dem, in seiner ursprünglichen heimath Actolien - Argos war mitgabe der Aegialein — gelegeneu Kalydon, dessen herrscher Agrios nebst kindern er tödtete und seinen grossvater Oencus als jenes nachfolger einsetzte. Nach Apollod. 1, 8, 6 hingegen unternahm D. diesen zug schon vor dem trojanischen kriege. Da nun Apollod, bekanntlich die kyklischen nosten benutzte, so scheint es mir einleuchtend, dass Antoninus Liberalis und Diktys ihre obige nachricht nicht aus diesem gedichte schöpften. -Das ziel seines umherirrens lassen den D. alle berichte der alten im Italischen Daunien finden, wo er sich mit der tochter des dasigen königs Daunus vermählte, mehrere städte gründete und endlich starb. (Der kürze wegen verweise ich hierüber auf den, freilich sehr unvollständigen Excursus I Heynes ad Virg. Aen. 1. XI "De Diomedis sedibus in Apuliae litore"). Dass übrigens die sagen über den aufenthalt des D. in Italien aus den kykl. nost. herzuleiten sind, davon bin ich mit Heyne überzeugt: gegen die behauptung des nämlichen gelehrten aber, dass der dichter Ibykos der älteste berichterstatter hierüber sei, erklärt sich Böckh adnot. ad Schol. Pind. Nem. i, 12.

Was nun, um zur obenangeführten stelle des Proklos zurückzukehren, die heimkehr des Nestor betrifft, so schloss sich der dichter der k. n. gewiss an des Neleiden eigene erzählung in der Odyssee III v. 165 sqq. an. Nach dieser trennte sich Nestor beim attischen vorgebirge Sumion von seinen bisherigen begleitern Menelaos und Diomedes. Auf der diesem vorgebirge gegenübergelegenen Insel Keos stiftete er nun ein heiligthum der nach der lakonischen stadt Nedon benannten Athene Nedusia (Strab. X p. 487. Steph. Byz. s. v. Nedón, von denen der letztere aus Strabon und dieser gewiss aus den k. n. schöpft) und erreichte glücklich seine vaterstadt Pylos in Messenien. Hier übergab er die von Troja mitgebrachten gebeine des vom Eurypylos, nach Quint. Smyrn. 6, 406, getödteten Asklepiaden Machaon 53) dem schoosse der erde und errichtete ihm ein denkmal bei Gerenia 34).

<sup>32)</sup> Dionys. Perieg. 485 cum. Eust. Sil. Ital. Pun. III, 367 p. 219 cd. Ruperti, den vergl. Dieses auch von Plin. N. H. IV, 20 crwähnte "castellum Tyde, Graecae sobolis" ist die jetzige stadt Tuy am Minho. Siehe Harduins Ind. in Pl. s. h. v.

<sup>33)</sup> Schon Homer II. 1, 639 (coll. Athen. I p. 10 a) lässt im trojanischen kriege zwischen dem Nestor und Machaon ein inniges freundschaftsverhältniss stattfinden.

34) Paus. III, 26, 10. Tzetz. in Lyc. 1048. — Dem epigr. 20 (cd.

<sup>34)</sup> Paus. III, 26, 10. Tzetz. in Lyc. 1048. — Dem epigr. 20 (cd. Schneidew.) des Aristotelischen Peplos zufolge, befand sich ein kenotaph des Machaon, wie seines bruders Podalirios, über den wir weiter unten handeln werden, zu *Trikka* in Thessalien, welches beider heimaths-

Einer von Nestors begleitern, der Epeus, wurde durch stürme an die gestade des Italischen Lucaniens verschlagen und gründete daselbst die stadt Metapontum 35), als deren erbauer Ephorus bei Strab. VI p. 265 den herrscher von Krissa bei Delphi, Daulios, andere 36) den Metabos angeben. Doch scheint mir die erste überlieserung darum den vorzug zu verdienen, weil, nach des Strabon zeugniss, die Metapontiner noch in späteren zeiten den von ihnen als heroen verehrten Neleiden opfer darbrachten. -In dem bei dieser stadt gelegenen tempel der Athene Eilenia 37), die von dem sumpfigen boden, auf welchem sich jener befand, den beinamen führt, hing, der sage nach, Epeus, auf eine mahnung der ihm im traume erschienenen göttin, das handwerkszeng auf, welches er bei der anfertigung des hölzernen pferdes gebraucht hatte (Ps-Aristoteles de Mir. c. 116 et ibi Beckmann. Etym. M. v. Eileria). -- Andere genossen des Nestor, die aus der messenischen stadt Pisa gebürtig waren, fanden im späteren Etrurien einen zufluchtsort vor den stürmen und wurden daselbst die gründer einer, ihrem heimathsorte gleichnamigen stadt (Strab. V p. 222. Justin. Hist. XX, 1, 11. Serv. in Virg. Aen. X, 179).

"Nach den zuletztgenannten segelt Menelaos ab und wird mit 5 schiffen nach Aegypten verschlagen nachdem die übrigen durch einen sturm zerstreut und zu grunde gegangen waren" <sup>58</sup>). — Auch nach Homer. Od. III, 168 sqq. brach Menelaos nach dem Diomedes und Nestor auf und erreichte dieselben bei der Insel Lesbos. Von hieraus fährt er mit diesen gemeinschaftlich bis zum Attischen vorgebirge Sunion, wo sein steuermann Phrontis durch die geschosse des Apollo getödtet wird (Od. 1. 1. 278 sqq.). Nun setzte M. seine heimreise allein weiter fort und gelangte auch glücklich zum schroffen vorgebirge Maleia seiner heimath

des Proklos zurück.

Nun kehren wir zu den excerpten aus der chrestomathie

ort war nach Homer. II. II., 729 sqq. u. IV., 200 sqq. Ueber einen nachkommen des Machaon siehe die von Schneidewin im Philol. I p. 31 citirte stelle.

Lakonika: bei diesem vorgebirge aber, wo die schiffahrt sehr gefährlich war <sup>39</sup>), erregte Zeus einen sturm, der mehrere schiffe

35) Strab. V. p 222. Vellej. Paterc. I, 1, 1. Justin. 20, 2, 1. Eust. in D. P. v. 368, die wahrscheinlich den k. n. folgen.

36) Antiochus hist bei Strab. VI, 1. t. II p. 22 ed. Tauchu. mit der emendation A. Heckers im Philol. IV p. 488. Steph. Byz. s. v.

Meran. Serv. in Virg. Aen. XI, 540. Eust. in D. P. v. 368. 37) Diesen tempel lässt Euphorion (p. 87 ed. Meineke) durch den Philoktetes gegründet werden.

38) Πεψί τῆς Μετελύου πλύτης war der titel eines werkes des zu Strabous zeiten lebenden grammatikers Aristonikos (Strab. I p. 38). Der römische dichter Lupus schrieb den "reditus Menelai et Helenae" (Ovid. Ep. ex Ponto IV, 16, 26. 27).

39) Dieses bezeugt das sprüchwort; Makiaς δε κάμψας επελάθου τών είκαδε. (Strab. VIII p. 378. Eust. in Hom. Od. γ 287 p. 1468, 11).

des M. vernichtete, die übrigen von einander trennte (Od. l. l. 287 sqq.): einige derselben wurden nach Kreta getrieben (Od. l. l. v. 291. Eurip. Hel. 768), ein anderes, auf dem sich die Antenoriden Erymanthos u. Glaukos befanden, nach Libyen, woselbst sich die letzteren bei der stadt Kyrene auf einem hügel niederliessen, der nach ihnen Αττητοριδών λόφος genannt wurde 40); der Atride selbst aber wurde mit 5 schiffen (man bemerke die übereinstimmung mit den kyklischen nosten) nach Kypern verschlagen (Od. IV, 83 sqq.), dann nach Phonisien (Od. l. m. l. Clem. Alex. Str. I, 21 S. 114 p. 114 Sylb. Eustath. in Dionys. Per. 11), wo der könig der Sidonier, Phaidimos, ihn mit einem, aus vergoldetem silber verfertigten mischbecher beschenkte (Od. IV, 617 sqq.) zu den Brembern (Od. IV, 84), unter denen Aristarch die Araber, undere die Indier verstehen (Schol. Od. 1. m. l.), nach Aethiopien und Libyen (Od. l. m. l. Eur. Helen. l. s. l. Tacit. Annal. II, 60), woselbst in der Kyrenaïka noch später der Μετέλαος λιμήν oder Menelai portus 41) an seinen anfenthalt erinnerte. Endlich gelangte M. nach Aegypten (Od. III v. 300); aber selbst bis hierher verfolgte ihn das missgeschick; sein steuermann Kanobos oder Kanopos 42) nämlich wurde beim anlanden, neben einer der Nilmundungen 45), durch den biss einer giftigen schlange getödtet 44), worauf dessen leichnam vom M. an dieser stelle bestattet und ihm zu ehren ein tempel 45), sowie eine stadt, die seinen namen trug, gegründet wurde (Conon. Narrat. 8. Dionys. Perieg. v. 13 cum Eust. comm. coll. eod. ad v. 11. Dictys Cret. VI, 4. Schol. Aeschyl. Prom. vinct. 845. Steph. Byz. s. v. Kur. Plin. N. H. V, 31. Ammian. Marcell. XXII, 16, 14. Tacit. Ann.

40) Schol. Pindar. Pyth. V, 108: - - Κυρώνας άγακειμέναν πολιν igorii tür guduggüçmui kéroi

Tyong Asryropidus. Tretz. in Lyc. v. 874, bei welchem, da eine Kretische stadt Kyrene nie existirte, für περί Κυρήσην της Κυρτης ,... Λοβώης" und für er Κυρήση Kenicys "Aiβunc" zu schreiben ist. - Anders stellte diese sage, die mir eine episode der k. n. gewesen zu sein scheint, Lysimachos in seinen Norvog dar (siehe Philol. IV p. 101).

41) Herodot. IV, 169. Strab. XVII p. 838. Ptolem. IV, 5, 28.

Steph. Byz. s. v. Merel. Cornel. Nepos Agesilaus 8, 6.

42) Nach dem Etym. M. p. 489, 24: Karwnog det legeer, of Kierw-Bos; doch die ausgaben der alten autoren schwanken zwischen beiden

43) De Nili ostio Canobico cf. A Lennep Animadvers. ad Coluth.

1. 1 c. 10 p. 44 sq.
44) Nach einer anderen, weniger bezeugten sage im Et. M. p 489, 24 in Gaisfords note เอรออุปราสเ อ Kurmpoc ซีเอมพ น่าทุบทุกอิสเ ย็นบิ Mereduon.

45) Wenn aber spätere christliche autoren — Epiphanius Ancorat.

§. 108. Opp. T. II p. 109 ed Petav. Rufinus Hist. Eccl. II, 26 coll. Suid. s. v. Karwao, — diesen Kanopos mit dem gleichnamigen gotte der Aegyptier identificiren, so sind sie in einem groben irrthume besangen. Siehe Paulys real-enc. d. cl. a. w. T. II p. 123 sq.

II, 60 ivit. Serv et Philargyr. in Virg. Georg. IV, 287). — Georg. IV, 287). — Der Menelaitische Nomos aber, der von den alten öfter erwähnt wird 46), wurde keineswegs, wie mehrere alte autoren, unter denen Artemidoros ist, annehmen, nach dem Atriden benannt, sondern wie schon Strabon bemerkt, nach dem gleichnamigen bruder des ersten Ptolemäns. Dieses hat bereits Lehrs Aristarch. p. 251 nachgewiesen, der ebendaselbst auch mit recht bemerkt, dass überhaupt auch die meisten der nach Helena und Menelaos benannten localitäten griechischen schiffern ihren ursprung verdanken, die an solchen mystischen namen ein besonderes Interesse fanden. —

Ueber die art und weise wie der dichter Agias die Helena in die beschreibung der rückkehr des Menelaos verflochten hat, findet sich beim Proklos keine andeutung. Mir scheint am wahrscheinlichsten, dass er, nicht wie Herodot und Euripides 47), den M. die H. in Aegypten finden liess, sondern mit Homer, dem er, wie wir sahen, bisher getreulich folgte, beide zusammen in Aegypten ankommen liess. Bei ihrer ankunft daselbst, erzählt eine sage im Et. M. p. 328, 16 v. Elérstor, vergoss die Helena über den obenerwähnten tod des Kanopos 48) heisse thränen, denen die nach ihr benannte pflanze helenion entspross. -- Aus der Odyssee IV, 126 sqq. ist nun bekannt - was auch wahrscheinlich in die k. n. überging - wie das ehepaar in Theben vom Polybos und dessen gattin Alkandra gastfreundlich aufgenommen und reichlich beschenkt wurde, wie ferner Menelaos vom meergreise Proteus über die unglücksfälle, welche die von Troja heimkehrenden Griechen betroffen hatten, belehrt wurde und endlich beide, nachdem Menelaos nach dem rathe des Proteus den zorn der götter durch darbringung von hekatomben beschwichtigt und seinem ermordeten bruder Agamemnon einen grabhügel errichtet hatte (v. 584), mit den in Aegypten erworbenen reichen schätzen (Od.  $\gamma'$ , 301  $\delta$ , 81 sq. Aelian V. H. IV, 20, 4 sq.), im 8ten jahre nach ihrer abreise von Troja (Od. δ', 82), glücklich in der heimath anlangten (Od. &, 585 sq.). Auf der heimfahrt nach dem Peloponnes lässt übrigens die sage beide noch auf dem meere umherirren: sie sollen nach den inseln Kos (Plut. Solon. c. 4. Schol. Aristoph. Eq. 1011) und Rhodos 49) verschlagen sein und daselbst verschiedene abenteuer bestanden haben.

<sup>46)</sup> Ptolem. IV, 5, 9. Plin. N. H. V, 9. Steph. Byz. s. v. Meré-

<sup>47)</sup> Vergl. v. Hoff, de mytho Helenae Euripid. Lugd Bat. 1843.
48) Bei der stadt Kanopos lag eine nach der heroine benannte insel Helenion (Hecatäus hist. (fr. 95 ed. Paris.) ap. Steph. Byz. s. v. Ellersoc. Eust. in D. P. v. 11.).

<sup>49)</sup> Polyagn. Strat. I p. 19 ed. Casaub., wo für Φιλιξώ »Πολυξώ» zu schreiben ist, nach Paus. III, 19, 9. Hygin. Fab. 15 u. 192. Tzetz. in Lyc. 411 p. 871 ed. Müller, wo dieser name in Φιλοζόη corrumpirt ist. (Ueber die verwechselung von Πολ- und Φιλ- am anfange von eigenna-

lm argumente der k. n. heisst es weiter: "Kalchas 50) aber, Leonteus und Polypotes, nebst anderen schlagen den landweg ein und gelangen nach Kolophon, wo Kalchas stirbt und beerdigt wird 31)." - Von Homer wird nichts hierüber erwähnt: der bistoriker Theopompos 52) hingegen, der mir ans den k. n. zu schöpfen scheint, giebt als motiv für die wahl des landweges den umstand an, dass sich Kalchas und seine genossen ihren, durch die länge der zeit und den zerstörenden einfluss der witterung schadhaft gewordenen schiffen nicht anzuvertrauen wagten. - In der gesellschaft des K. befanden sich: Polypotes, der sohn des l'irithoos und der Hippodamia, und Leonteus, der sohn des Perrhäberkönigs Koronos (Hom. II. p., 740 sqq. Tzetz. in Lyc. 426. 980), die beide früher zu den freiern der Helena gehört (Apollod, III, 10, 8 u. 8, 2), 40 schiffe mit Griechen aus Argissa, Gyrton, Orthe, Helone and Oloosson nach Troja geführt hatten (Hom. l. m. l. v. 735 sq.) und daselbst mit anderen helden im hölzernen pferde gewesen waren (Quint. Sm. XII, 18 u. 323. Tzetzes l'osthom. 646. Tryphiodor v. 176): ferner - und diese gehören wohl zu den ..anderen" im argumente der k. n. , nach Tacta, in l.vc. 426, 980, Amphiliches, der sohn des Amphiarans und der Eriphyle (Quint. Sm. XIV. 365) und der Asklepinde (5) Podoliries. Mit diesen männern reiste Kalchas die westkuste Kleinasiens entlang und kam nach Leisphon.

Dem heiligthume des Klarischen Apollo bei dieser stadt, dessen stiftung der Manto, der tochter des Tiresias, zugeschrieben wird (Perta Colophoniae, pag. 49 sqq., dem ich hinzufüge Ovid. Met. VI, 157: stand damals Mopous, der sohn der Manto und des Apollo 34), oder, nach Pausanias VII. 3, 21. IX. 33, 2), des

men vergi, meine bemerkungen im Philoi. IV p. 401 sq.' — Enst. in D. P. v. 11 ubrigens lässt den Men, und die Hel. seben auf der heinfahr nach Agggern nach Khodes gelangen.

50 Teber den Kolchas hanse der eyziker Antisthenes eine besondere schrift verfasst. Siehe Prog. Lucci. VI. (7 p. 252 ed. Meybon.

M. Es et nimich effender für Togetaus a Kalparius zu schreiben, nie bereits K. W. Müler de Cycl. ep. p. 36 z. k. Meineke Anall. Alex. pag. 79. Schneibenin im Phiol. 1 s. 32 bewerkt haben: dem Tiresias stark, zuch der geweinsemen überließerung des aberthams, an einem, im erhätzten zustande aus der Könlichen puelle Tüphussa gemissenen trunke wassers Unifomein. H. in Lav. Pail. v. 71 sp. Aprikeiter Ball. 111, 7, 3. Aden. II p. 41 s. Pail. v. 33, 3. Serzi. IV p. 411–413 fin v. Ohne rundle, siehle mein der dichter Samund au seinem, uns zur am Eust. in Chi. a. 466 p. 1764. 45 bekannten engeschen gewehrt. Digening den tod dessen seiners auf geseine weise der.

dieses sehers auf greiche weise dur.

32 Reun Euse in Scholl Hem. I. II. 135 — fr. 112 ed. Paris. —

53 Wintend Hemer E. 7, 731 7, 284, and noch Im wehl auch

100 givant Agais, iserier Hesion som Schol Hem. I. 7, 135 m. a. den

Pedialrus summ seine des Arming neumen, moch ihr aliena Arinines in

sumer 7, nor, min Schol Viene E. 7, 313 and Fass pag. 859,

45 no einem summer neu Paurona.

34 Genera de Ser. I. M., 35 de Nac Perer. II A. : Prompero Mel.

Rhakios, vor 55). Mit diesem Mopsos nun liess sich Kalchas in einen wettstreit in der weissagekunst ein, über den uns noch einige details durch Hesiod (bei Strab. XIV p. 642), dem vielleicht der dichter der k. n. das seinige verdankt, ferner durch Pherecydes l. infra l. u. Tzetzes in Lyc. 427. 439 erhalten sind. Zuerst frug K. den M. vor einem wilden feigenbaume: wieviele den winter über hinter den blättern nachgewachsene feigen derselbe trage? - M. antwortete sofort: zehntausend, die einen medimnos füllen, und eine sehr grosse, die nicht mehr darin platz hat; was sich beim nachmessen und nachzählen auch als richtig bewährte. Darauf richtete M. an den K. die frage: wieviele junge eine trächtige sau, die eben vor ihnen stand, in ihrem bauche trage? - Während dieser nun aus unkunde stillschwieg, errieth jener richtig die zahl der jungen, die auch wirklich am folgenden tage, wie er ebenfalls vorausgesagt hatte, zur welt kamen (Pherecydes ap. Strab. XIV pag. 643). Aus kummer über diese besiegung in der mantik 56) nahm sich Kalchas selbst das leben, wodurch ein ihm früher zu theil gewordener orakelspruch: er werde da sterben, wo er einen ihm an geschicklichkeit überlegenen wahrsager gefunden, in erfüllung ging (Conon. Narr. l. s. l. Tzetz. in Lyc. 427. 980. Callinus poeta ap. Strab. XIV p. 668). Uebrigens lassen nicht alle alten autoren Klaros das local dieses wettstreites und des todes des Kalchas sein: die einen, unter denen Euphorion (beim Serv. in Virg. Ecl. 6, 72), verlegen beides nach einem bei Gryneion, an der gränze Mysiens und Ioniens gelegenen hain, der wohl zu dem dortigen, von Strabo XIII p. 622 erwähnten tempel und uralten orakel des Apollo Gryneus gehörte, die anderen, wie Sophokles in seinem drama "die rückforderung der Helena" (bei Strab. XIV p. 675 coll. eod. p. 642) und Kointos Smyrnäos (XIV, 368) nach Mallos in Cilicien. Die eben citizten autoren Euphorion, Sophokles und Kointos Smyrnaios schöpfen offenbar nicht aus den k. n., da diese den tod des Kalchas nach Kolophon verlegen und, wie ich fest überzeugt bin, übereinstimmend mit Hesiod, Kallinos und den übrigen oben angeführten schriftstellern, in folge der in jener stadt stattgefundenen besiegung jenes sehers durch den Mopsos, erfolgen lassen. Auch die bestattung des Kalchas bei Kolophon war, nach der andeutung im argumente des Proklos zu schliessen, ausführlich in diesem kyklischen gedichte geschildert.

I, 17, 2. Conon Narrat. VI p. 127 ed. Westerm. Athen. VII p. 298 a. Tzetz. in Lyc. 427. 980.

55) Nicht uninteressant erscheint mir, dass nach Texier, Descript. de l'Asie min. T. II p. 300 sich noch jetzt in einem gebirgsthale bei Klaros eine grotte des Mopsos besindet.

56) Allein Seneca in seiner tragödie Medea v. 654 lässt nicht den Kalchas, sondern den Mopsos in diesem wettkampfe unterliegen, den er übrigens irrthümlicher weise, wie bereits Gronov in seiner ann. angiebt, mit dem gleichnamigen Argonauten, dem sohne des Amykos, verwechselt.

Nun bleiben uns noch die schicksale der übrig gebliebenen gefährten des Kalchas zu betrachten übrig. Was den Leonteus und Polypötes betrifft, so sollen diese nach Eust. in Il. p. 334, 27, die stadt Aspendos in Pamphylien erbaut haben, und, nach Aristotel. Peplos Ep. 27 Schn. im lande der Meder gestorben sein. - In betreff der weiteren schicksale des Podalirios findet eine doppelte überlieferung statt. Die eine lässt ihn in Kleinasien bleiben und daselbst der gründer der stadt Syrnos oder Syrna in Karien werden 57). Später sollen, nach dem historiker Theopompos (bei Phot. Bibl. Cod. 176 pag. 203 - fr. 111 ed. Paris. ---), nachkömmlinge des Podalirios aus Syrna die Asklepiadengeschlechter in Knidos 58) und Kos 59) begründet haben, bei denen der name Podalirios nicht selten vorkommt: so führte ihn z. b. von den Koischen Asklepiaden ein sohn des Gnosidikos und bruder des Hippokrates, des grossvaters des berühmten gleichnamigen arztes 60). - Nach einer zweiten, von dieser abweichenden überlieferung hingegen, wurde Podalirios auf seiner heimreise nach Messenien an die Daumischen gestade Italiens verschlagen. Hier errichtete er dem Kalchas auf dem gipfel eines bügels ein heroon, bei welchem die eingeborenen dem letzteren einen schwarzen widder zu opfern, und alsdann, um ein orakel zu erhalten, in dessen fell eingehüllt zu schlafen pflegten (Strab. VI p. 284). Nach dem tode des Podalirios erbauten diesem die Daunier an dem fusse des eben erwähnten hügels ebenfalls ein heiligthum, aus dem sich die quelle des flusses Althänos ergoss, die bei allen krankheiten der hausthiere heilende kraft besass (Strab. VI p. 284. Timäus hist. ap. Tzetz. in Lyc. 1050 fr. 15 ed. Didot -. Etym. M. ed. Gaisford p. 63, 4). - Welche von diesen beiden darstellungen der letzten schicksale des Podalir. aus den kyklischen n. geflossen ist, und ob vielleicht beide so zu verbinden sind, dass Podal. nach gründung von

<sup>57)</sup> Paus. III, 26, 10. Tzetz. in Lyc. 1047. Steph. Byz. s. v. Σύψνα,

der die gründungssage ausführlich erzählt.

<sup>58)</sup> În bezug auf die Knidischen Asklep, handelte gewiss hierüber der historiker Aristides ἐν τῷ πιρὶ Κνίδου, da aus dieser schrift der Schol. Pind. Pyth. γ΄, 14 eine genealogie des Podalirios und Machaon anführt. Ueber die Knidischen Asklepiaden cf. Galen. T. I, 128. T. XV, 364. 427 ed. Kühn, Sextus Empir. adv. Mathem. l. I p. 51 C: zu ihnen gehörte, nach Galen T. VIII p. 731 der arzt Ktesias. Ueber die Karischen asklepiaden im allgemeinen siehe Aristides Or. in Asclepiad. T. I p. 43 ed. lebb. Hierher gehört auch der Aeskulap auf den Knidischen münzen bei Mionnet, Descr. des Méd. T. III p. 342 n. 237. p. 343 n. 242.

<sup>59)</sup> Die Asklepiaden von Kos hingen mit dem auf dieser insel befindlichen, berühmten tempel des Aeskulap zusammen (Tacit. Ann. 4, 14.

<sup>12, 61.</sup> Strab. VIII p. 374 u. a.).

<sup>60)</sup> Siehe die in der Didotschen sammlung sehleuden fragmm. der historiker Pherekydes und Apollodor bei Soranus Ephes. Vit. Hippocrat. init. in Idlers Physic. et Med. Gr. min. Vol. 1 p. 252 und Steph. Byz. s. v. Kös p. 178, 35 ed. West.

Syrna auf der heimfahrt nach Daunien gelangte, lasse ich un-

Von den angeseheneren reisegefährten des Kalchas haben wir oben noch den Amphilochos in Kolophon verlassen: dieser ging nun, in begleitung des Mopsos, weiter nach dem süden Kleinasiens vor, bis an die Syrische gränze 61). In diesem südlichen theile Kleinasiens sollen beide folgende städte gegründet haben: Mallos in Kilikien 62), Poseideion, an der gränze dieses landes und Syriens (Herodot. 1. s. 1.), Phaselis in Lykien (Philostephanus ap. Athen. VII p. 297 f. sq.), Selge in Pisidien (Eust. in D. P. v. 858): auch Mopsuestia, Mopsukrensi oder Mopsos liberum in Kilikien (Steph. Byz. s. v. Moψ. έστ. Amm. Marcell. XIV, 8, 3 65). Plin. N. H. V, 27), so wie das orakel des Mopsos in diesem lande (Tertullian de Anima c. 46) erinnern an die anwesenheit des Mopsos in demselben. So rühren ferner, nach einer vom Schol. Dionys. Perieg. v. 852 überlieferten sage, die von den einwohnern der Pamphylischen stadt Aspendos der Aphrodite dargebrachten schweineopfer 64), daher, dass einst Mopsos, von dieser stadt aus auf die jagd gehend, das erste von ihm zu erlegende wilde schwein der Aphrodite zu opfern gelobte und auch wirklich opferte. Vom Mopsos ist auch der von Plin. N. H. V, 26 überlieferte name Mopsopia, den Pamphylien führte, herzuleiten. Nach der Rhode-und Pamphyle endlich, den töchtern des Mopsos, sollen, nach dem historiker Theopompos 65), die stadt Rhodia in Pamphylien (oder Lykien) und das land Pamphylien selbst benannt sein.

61) Herodot. VII, 91. Callinus poet, bei Strab. XIV p. 668. Eust. in Dion. Per. v. 854. Auch nach Quint. Sm. XIV, 366 sqq.:

– – τοϊσι (sc. Amphilocho et Calchanti) γάρ ήτν Αξσιμον αμφοτέροισιν, έης από τηλόθι γαίης,

Παμφύλων Κιλίκων τε ποτί πτολίεθμα ναίεσθαι.

kommt A. nach Kilikien und Pamphylien; aber in der gesellschaft des

62) Strab. XIV p. 675. Arrian. Anab. II, 5, 9. Euphorion p. 117 ed. Meincke. Eust in D. P. v. 858. - Um die oben erwähnte stelle des Sophokles über den bei Mallos erfolgten tod des Kalchas zu erklären, muss man annehmen, dass dieser bis hierher den Amph. und Mopsos begleitet hat.

63) Dass Amm. Marc. a. d. st. den Argonauten Mopsos fälschlich

versteht, bemerkt schon Valesius ad h. l.

64) Auf diese schw. beziehe ich den auf den Aspendischen münzen befindlichen »sanglier« bei Mionnet III p. 446 nn. 4. 5, der, meines wissens bisher noch nicht erklärt war. Andere beispiele von solchen opfern

sens oisner noch nicht erkiart war. Andere deispiele von solchen optern siehe bei O. Müller zu Aeschyl. Eumenid, pag. 146, dem ich nachtrage Athen. III p. 96 a: Αργετος Αφροδίτη ψιν θίουσο κ. τ. λ.
65) Theop. ap. Phot. Bibl. Cod. 176 p. 203 — fr. 111 ed. Paris —. coll. Eust. in D. P. 854: "Οτς ή Παμφυλία χώψα ἢ ἀπὸ γυναικὸς Παμφύλης κ. τ. λ. Steph. Byz. s. v. Παμφυλία — ἀπὸ Παμφύλης τῆς [Μόψου τοῦ] "Ρακίου και Μαιτοῦς (erst nach den von mir hinzogefügten, einstellen motten wegen. geklammerten worten, stimmt Stephanos mit dem Theopomp überein). Steph Byz. v. Podia, nolis Auxias, während sie nach Theop. im benachbarten Pamphylien lag.

Amphilochos wurde in dem obenerwähnten Mallos als heros verehrt <sup>66</sup>), und zwar noch zur zeit Alexanders des gr., der ihm daselbst ein opfer darbrachte (Arrian Anab. II, 5, 9): bei dieser stadt ferner, am flusse Pyramos eröffnete er ein orakel, welches unter dem namen "orakel des Amphilochos," sich noch im zeitalter des Lucian eines grossen rufes erfreute <sup>67</sup>).

Die antworten auf die, an dieses orakel gerichteten fragen geschahen durch Träume (Cass. Dio I. 72 c. 7 p. 1208 Reimar. Plut. de defect. orac. 5, 45). — Beiläufig bemerke ich noch, dass der in Pamphylien gelegene ort Menalippion (Hecataeus hist. bei Steph. B. s. v. Μεναλίππιον wo für ποταμός bei Westermann mit C. Müller — fr. 247 τόπος zu schreiben ist) mir vom Amphilochos nach dem, von seinem vater Amphilochos ermordeten Menalippos (Paus. IX, 18, 1. Eust. in II. ς' 255 p. 544, 8) benannt zu sein scheint.

Schon die gründung mehrerer städte in den südlichen landschaften Kleinasiens durch Amphilochos und Mopsos deutet darauf hin, dass es in deren absicht liegen mochte, sich hier niederzulassen und eine dauernde herrschaft zu begründen: in der that heisst es nun auch in Eusebii Chronic. p. 18 ed. Scaliger: nach Trojus zerstörung regierte Mopsos in Kilikien. Amphilochos, dessen reich namentlich Pamphylien umfasst zu haben scheint, trat die regierung über dasselbe dem Mopsos auf ein jahr ab und begab sich nach seiner heimath Actolien, und zwar zunächst in die stadt Argos Amphilochi (Apollodor. III, 7, 7, der vielleicht aus den k. n. schöpft), als deren erbauer bald er selbst 68), bald sein bruder Alkmäon angegeben wird (Strab. VII p. 326 init.). In betreff der folgenden schicksale des Amphil. gehen die alten autoren auseinander; Thukydides II, 68 lässt ihn von diesem Argos nach Akarnanien übersiedeln und daselbst der nachfolger seines bruders Alkmäon in der herrschaft werden: alle anderen hingegen, von denen Sophokles (bei Strab. XIV p. 676), der sich gewiss den k. u. anschliesst, das meiste gewicht hat, stimmen darin überein, dass er, nach einjährigem aufenthalte in Argos, wieder nach Kleinasien zurückkehrte. Hier aber weigerte sich Mopsos, ungenehtet der oben erwähnten übereinkunft, das ihm vom Amphil. auvertraute reich diesem wiederum abzutreten. Hiervon war ein zweikampf die folge, in welchem beide fielen (Tzetz. in Lvc. v. 440). Nach einer anderen version dieser sage gab ein wettstreit in der mantik den anlass zu dem mit ihrem beiderseitigen tode endenden zweikampf (Tretz. l. m. l. u. v. 980).

<sup>66&#</sup>x27; Auch in Athen und Oropos: siehe Paus, I, 34, 3, Liv. XLV, 27, 67) Luciau. Alex. 19 und 29. Philops. 38. Deor. Concil. 12 cum Schol. Euphorion p. 117 sq. ed. Mein, Cic. de Divin. 1, 40, 58. Tertullian, de Anima c. 46.

<sup>68)</sup> Apollodor. l. m. l. Hecataeus hist. ap. Strab. VI p. 417. Tzetz. in Lvg. 440. 980.

Sie wurden bei Magarsa am flusse Pyramos beerdigt und ihre noch zu Strabons zeit von den eingeborenen gezeigten grabhügel durch einen zwischen ihnen aufgeführten thurm so von einander geschieden, dass keiner von dem anderen aus erblickt werden konnte (Strab. XIV p. 676). - Ganz abweichend endlich wird das ende des Amphilochus von Hesiod (bei Strab. l. m. l.) dargestellt, der ihn von Apollo im Kilikischen Soli getödtet werden lässt; während andere das in demselben lande gelegene Aleische feld - über welches vergl. Plin. N. H. V, 27 - oder Syrien zum schauplatze dieses mordes machen (Strab. l. m. l.) -

Mehrere genossen des Amphilochos verliessen nach dessen tode Kleinasien und gelangten, nach langem umherirren, nach Iberien, wo sie eine stadt Amphilochi anlegten, deren umgegend ebenfalls diesen namen führte (Strab. III p. 157. Justin. Hist. 44, 3, 4). - Dieses sind die mir bekannt gewordenen sagen über des Kalchas und seiner gefährten schicksale nach Trojas zerstörung: wenn nun auch, wovon ich fest überzeugt bin, mehrere derselben nicht aus den k. n. herzuleiten sind: so glaube ich doch aus ihrer fülle nicht mit unrecht schliessen zu können, dass dieselben mit grosser ausführlichkeit in jenem gedichte behandelt wurden.

Nun beginnt ein neuer abschnitt im argumente der k. n. also: "Den Agamemnon nebst begleitern sucht das ihnen erscheinende schattenbild des Achilleus vergeblich von ihrer beabsichtigten rückreise dadurch abzuschrecken, dass es die ihnen bevorstehenden traurigen schicksale warnend vorhält. Ihr schiffbruch bei den Kaphereischen klippen und der bei dieser gelegenheit erfolgte untergang des Lokrischen Aias werden beschrieben".

In betreff der erscheinung des είδωλον des Achilleus findet zwischen den k. n. u. Euripides Hecub. 33 sqq. 110 sqq. (coll. argument. h. trag.) nebst den ihm folgenden autoren Quint. Smyrn. XIV, 212 sqq. Seneca Troad. 191. Ovid. Met. XIII, 439 sqq. (mit Gierigs note) insofern eine verschiedenheit statt, dass diese jene erscheinung nicht nach Troja, sondern nach Thracien verlegen und derselben die forderung in den mund legen: die Polyxena als opfer darzubringen. - Agamemnon nebst genossen 69) erreichten ohne weitere abenteuer, mitten durch das Aegeische meer segelad, die gestade Euböas; hier aber traf sie ein von dem Namplios veranlasstes misgeschick. Dieser Nauplios 70)

<sup>69)</sup> Einige derselben lässt die sage krankheitshalber in Kleinasien zurückbleiben, daselbst die stadt Pygela, die später zu lonien gerechnet wurde, gründen und in derselben der Artemis Munychia einen tempel errichten. (Theopompus hist. ap. Harpocration. s. v. Ilvyrla. Strab. XIV p. 639). Einen anderen ursprung dieser stadt nimmt an Plin. N. H. V, 31 "a fugitivis conditum".

70) Dieser Nauplius Euboicus ist wohl zu unterscheiden vom gleich-

namigen sohne des Poseidon und der Amymone, welcher dem Argivi-

nämlich, ein verwandter des Atriden - Klymene 71) die gattin des N. und Aërope, die mutter des Agamem. und Menel. waren beide töchter des königs Kutreus 72) - konnte den Griechen den durch die hinterlist des Odysseus vor Troja erfolgten tod seines sohnes Palamedes 75) nicht vergessen, und rächte sich nun auf folgende weise. Als die flotte der Griechen zur nachtzeit (Virg. Aen. XI, 259 sq. Solin. c. 11) bei Euböa angelangt war, entstand ein heftiger, von einem gewaltigen gewitter begleiteter sturm, der die schiffe entweder sogleich zerschmetterte, oder mit grosser gewalt ihrem unvermeidlichen untergange an den klippen der küste entgegen trieb. Gerade in der gefährlichsten gegend dieser küste nun 74) — den spitzigen klippen des Kaphereïschen vorgebirges 75) — hatte Nauplios mehrere feuer angezündet: die schiffbrüchigen, in der meinung, diese seien rettungssignale barmherziger eingeborner, lenkten, mit aufwendung ihrer letzten kräfte, ihre schiffe auf dieselben zu; fanden aber meist ihren untergang 76). Aus dieser stelle der k. n. entnahm gewiss Sophokles den stoff zu seinem "feueranzundenden Nauplios", so wie aus ihr auch ohne zweisel schöpften Euripides (Helen. v. 767 sq. Troadd. 90 sqq.), Stesicheros in seinen Nóστοις 77) (p. 81 sq. ed. Kleine) und Appollodor. (Bibl. II, 1, 5, wo in der Didotschen ausgabe mit Kuhn "ἐπυρσοφόρει" zu schreiben ist).

Bei der beschreibung der art und weise, wie der Lokrische Ains hierbei ums leben gekommen, folgte gewiss der dichter der k. n. — wie auch Heyne zu Virgil. Aen. I, 39 annimmt — dem Homer Odyss. IV, 499 sqq.:

schen sagenkreise angehört (siehe Heyne Excurs IV "de Palamede" ad Virg. Aen. II p. 407 ed. IV Wagner).
71) Nach einem fr. der k. n. bei Apollodor II, 1, 5 hingegen hiess

die gemahlin des Nauplios Philyra.

72) Apollodor. II, 1, 5, der, wie er selbst angiebt, hierin aus tragikern schöpft.

73) Siehe Heyne im e. a. Exc. u. O. Jahn, Palamedes. Ham-

burg. 1836.

- 74) Vergl. Heyne ad Virg. Aen. XI, 260. Muncker ad Hygin. fab. 116. Harless. ad Ov. Trist. I, 1, 83. Ruperti ad Sil. Ital. Punic. XIV, 143.
- 75) Mehrere von einander abweichende etymologien des namens Kaongeric finden sich bei Steph. Byz. s. h. v. Schol. Vatic. Eurip. Troad. 89. Schol. Lucian. Iupit. Trag. 15.
- 76) Siehe, ausser den im texte anzuführenden stellen, Procli Excerpta ex Arctini Ἰλ. πιφο. Strab. VIII p. 368 fin. Seneca Agamemn. III, 567 sqq. Lucian I. m. I. cum Schol. Dictys Cret. VI, 1. Ammian. Marcell. XXII, 8, 2. Propert. 4, 1, 115. Quint. Smyrn. XIV, 490—588 u. s. Vgl. auch Meursii Commentar. ad Lycophr. v. 385 und a Lennep ad Phalarid. Epist, p. 89.
- 77) Stesichoros scheint in seinen lyrisch epischen nosten den stoff aus den Lyklischen herübergenommen zu haben, wie Antimachos in seiner Thebais den seinigen aus dem kyklischen gedichte dieses titels. Vgl. über das letztere Bernhardy Gr. d. Gr. L. II p. 215.

Αίας μεν μετά νηυσί δάμη δολιχηρέτμοισιν. Γυρησιν 78) μεν πρώτα Ποσειδάων επέλασσεν, πέτρησιν μεγάλησι, καὶ έξεσάωσε θαλάσσης. καί νύ κεν έκφυγε Κήρα, και έχθόμετός πεο Αθήνη, εί μη ύπερφίαλον έπος έκβαλε, και μέγ' ἀάσθη. φη ο ἀέκητι θεών φυγέειν μέγα λαίτμα θαλάπσης. του δε Ποσειδάων μέγαλ' έκλυεν αὐδήσαντος. αθτίκ έπειτα τρίαιναν έλων χεροί στιβαρήσιν, ηλασε Γυραίην πέτρην, από δ έσχισεν αθτήν καί τὸ μέν αὐτόθι μεῖνε, τὸ δὲ τρύφος ἔμπεσε πύττω, τῷ ὁ Αΐας τὸ πρῶτον ἐφεζόμενος μέγ' ἀάσθη: τον δ'εφύρει κατά πόντον απείρονα κυμαίνοντα. [ως ό μεν ένθ' απόλωλεν, έπει πίεν αλμυρον ύδωρ.]

Hiermit stimmen in der hauptsache Kallimachos, Lykophron, Kointos Smyrnaios, Strabon 79) überein. Philostratos (Heroic. (p. 308 ed. Kayser) erzählt: Aias habe sich beim sturme bei Eubön, den zorn des Agamemnon, den die früher von ihm misshandelte Kassandra begleitete, fürchtend, auf einem kahne geflüchtet und sei, während er auf Tenos und Andros zufuhr, bei den Gyradischen felsen gescheitert und umgekommen. Nach einer dritten überlieferung endlich 80) wurde Aias beim schiffbruche am Kaphereïschen vorgebirge von einem blitzstrahle getroffen 81) und sein leichnam von den wogen nach Delos getragen, wo er von der Thetis bestattet wurde. Die Lokrer verehrten den Aias nach seinem tode als heros und feierten ihm zu ehren alljährlich festspiele - Aianteia genannt - bei der stadt Opous (Schol. Pindar. Ol.): auch in anderen, von den dichtern Kallimachus und Euphorion, den historikern Timäus und Polybius 82) überlieferten festgebräuchen lebte das andenken an den entschlafenen bei ihnen fort. - Die begleiter des Ains, soviele ihrer dem untergange bei Euböa entronnen waren, wurden lange auf dem meere umhergetrieben: von ihnen lässt die sage die Epiknemidischen Lokrer nach Bruttium in Italien und Sicilien verschlagen werden und daselbst die städte Aulon oder Kaulon und Matauros

<sup>78)</sup> Diese Gyräischen klippen befanden sich in der nähe der Kykladischen inseln Mykonos und Naxos. Siehe Schol. Palat. ed. Buttm. ad h. v., bei dem für Mynorov und Mynoros "Minorov" "Minorov" zu schreiben ist.

<sup>79)</sup> Callimach. Airtur fr. 6 ed. Bloomfield, Lycophron. v. 365 sq. (ct Tzetzes ad h. v.). Quint. Sm. XIV, 420 sqq. Strab. XIII p. 601 init. 80) Bei Euripid. Troadd. v. 77 sqq. Hygin. Fab. 116. Tzetz. in Lyc. 365. Virgil. Aen. I, 39-45. Sil. Ital. Punic. XIV, 479 sqq. Seneca Agamemn. III, 533 sqq. Id. Medea III, 661.

81) Der vom blitze getroffene Aias war das sujet eines vielbewun-

derten gemäldes des um ol. 94 lebenden, berühmten malers Apollodo-

ros aus Athen (Plin. N. H. XXXV, 36, 1).
82) Collimach. l. m. l. Euphorion. p. 23 ed. Meinecke Timäus hist.
sp. Tzetz. in Lyc. 1141 (coll. eod. 365) — fr. 66 ed. Didot — Polyb. XII, 5 p. 730 ed. I. B.

gründen 83), die Osolischen Lokrer hingegen an die unwirthbaren gestade Afrikas, nach Kyrenaika und den Nasamonischen inseln 84). Die im Homerischen schiffskataloge v. 581 erwähnten, aus der stadt Kynos gebürtigen Lokrer siedelten sich auf der insel Lesbos an, woselbst ihnen die gründung der stadt Kanai zugeschrieben

wird (Strab. XIII p. 615. Steph. Byz. s. v. Karai).

Ausser dem Ains Oileus kamen, nach den berichten der alten, die mir hierbei den k. n. zu folgen scheinen, noch mehrere andere Griechische anführer bei der Euböischen katastrophe ums leben. So Prothoos, der befehlshaber der Thessalischen Magneten 85): von den letzteren liess sich, nach jenes tode, der zehnte theil bei Delphi nieder, während andere auf Kreta sich ansiedelten (Apollodor. 1. m. l.) und in der folge, mit jenen vereinigt, nach Kleinasien gingen, woselbst sie die studt Magnesia am Lethaios anlegten 86) - Auch den Gouneus traf hier das todesgeschick (Aristotel. Pepl. ep. 32 Schn.); von seiner, aus der umgegend des Epirotischen Dodona stammenden Bnianischen und Perrhäbischen mannschaft (II.  $\rho'$ , 748 sqq.) wurden viele nach Libyen verschlagen und siedelten sich daselbst bei der, später Arsinoë genannten 87) studt Teuchira am flusse Kinyps an (Apollodor. l. m. l.). — Endlich büsste auch Meges, der befehlshaber der Dulichioten (Il. β' 602), am Kaphereischen felsen sein leben ein 88). -

Das argument der k. n. geht nun auf die rückkehr des Neoptolemos über: "Neoptolemos wählt, auf den antrieb der Tethis, bei seiner heimkehr den landweg durch Thracien und trifft in der stadt Maroneia dieses landes mit dem Odysseus zusammen, mit dem er, nachdem er zuvor seinen daselbst verstorbenen begleiter Phonix beerdigt, die reise gemeinschaftlich fortsetzt. In dem lande der Molosser angekommen, wird er vom Peleu=

<sup>83)</sup> Virgil. Acn. III, 398 sq. cum Servii adnot. Hyginus bei Serv. ad Aen. III, 553. Steph. Byz. s. v. Mararo. Vgl Cluverii Ital. Antp. 1301 sq. Heyne zu Virg. Aen. III, 399. Schirlitz, Handbuch de alt. geogr. s. 329 anm. 20 ed. 11.

<sup>84)</sup> Virgil. Aen. XI, 265 mit Servii comment. und Heynes bemerkung: "Maro habere potuit e Noorois," mit der ich ganz übereinstimme -

<sup>85)</sup> Apollodorus hist. ap. Tzetz. in f.yc. 902. Homer. II. & 75 5 coll. Aristotel. Pepl. ep. 28 Schneidew.

<sup>86)</sup> Strabo XIV p. 647. Conon. Narrat. Plin. N. H. V, 31, dem auch den alten namen *Thessalo*ie dieser stadt erwähnt. Vellej. Patere -1, 4, 1 coll. Boeckb Corp. I. Gr. N. 2910. 87) Plin. N. H. V, 5. Amm. Marc. XXII, 16, 4.

<sup>88)</sup> Apollodor, bei Tzetz. in Lyc. 902 ed. G. Müller: Murrys (?) de nat Πρόθοος er Ευβοία περί τον Καφηρέα n. τ. λ. διαφθείρεται Μάγτη & ist eine verunglückte conjectur Heynes: die codd. Vitt. 2 u. 3 babes "Mέγας", wosiir unstreitig "Mέγης" zu schreiben ist, dessen "άπολομένου iν θαλάσοη κενοιάφιον" auch von Aristotel. Pepl. ep. 25 Schn. erwähnt wird. Bin Magnes besand sich gar nicht unter den Griechische anführern vor Troja.

und Achilleus <sup>89</sup>) wiedererkannt." — In diesen worten fällt nun zunächst eine ungenauigkeit auf: denn wie kann N. zu lande von Treja nach Thracien gelangen? Offenbar ist das, vom nostendichter erwähnte überschiffen des Hellespontos vom Proklos, oder vielmehr dem diesen excerpirenden grammatiker, übergangen. — Bei Homer finden sich nur zwei stellen über die rückkehr des Neopt.: in der einen Od. III, 188 sq.:

εὖ μὲτ Μυρμιδότας φάσ ἐλθέμετ ἐγχεσιμώρους, οῦς ἄγ ἀχιλλῆος μεγαθύμου φαίδιμος υἰός. findet sich keine andeutung über den eigeschlagenen weg: nach der anderen Od. XI, 533 sq.

άλλ' ότε δη Πριάμοιο πόλιν διεπέρσαμεν αἰπήν,

μοίραν καὶ γέρας ἐσθλὸν ἔχων (scil. Νεοπτ.) ἐπὶ νηὸς ἔβαινεν κ.τ.λ. gewinnt es den anschein als ob Homer die rückreise des N. zur see angenommen habe; doch kann der dichter freilich ebensognt nur die überfahrt nach Thracien im sinn gehabt haben. -- Wie die k. n. lassen den beimkehrenden Neopt. auch Apollodor, Dares Phrygius und Servius 90) den landweg wählen; die quelle des letzteren weicht jedoch in sofern von den k. n. ab, als sie ihn dieses nicht auf den rath der Thetis, sondern des ihn begleitenden Helenos thun lässt. -- Neben dieser überlieferung existirte aber im alterthume eine zweite, nach der Neopt. zu schiffe sich in seine heimath Thessalien begab: dieses geht hervor aus Pindar Nem. VII, 36 sq., nach welchem Neoptolemos auf der heimkehr die insel Skyros verfehlt und, nachdem er längere zeit auf dem meere umhergetrieben, endlich Ephyra erreicht, so wie aus Schol. u. Eustathius in Od. 7', 189, die den Achilliden bis Thessalien das meer durchschiffen lassen. — Ueber das im argumente der k. n. erwähnte zusammentreffen des Neopt. und Odysseus in Maroneia habe ich sonst bei den alten nichts gefunden: die 'Tnoveoig zur Odyssee ed. Buttmann. init. führt nur an, dass Neopt. auf seiner heimkehr jene stadt berührte: nach Arktinos in seiner Ἰλ. πέρσ. (siehe Exerpta e Procli Chrestomathia) theilten Neopt. und Odysseus, nach der rückkehr von Troja, die daselbst gemachte beute in Griechenland. - Phonix, der aus Homer II. IX, 168 sqq. und öfter als erzieher des Neopt. bekannt ist, wird auch nach Apollodor a. o. a. o. unterwegs von seinem früheren zöglinge beerdigt; nach Strabo IX p. 428 bingegen befand sich das grabmal desselben am gleichnamigen flusse in Lokris. - Ueber die wiedererkennung des Neopt., Peleus und Achilleus endlich in Molossia haben wir schon oben bei gelegenheit der nekuia gehandelt.

89) Richtig nämlich scheint mir Welcker ep. cycl. p. 231 die lücke der excerpte hinter Andre durch "nad Andhet" auszufüllen.

<sup>90)</sup> Apollodor. bei Tzetz. in Lyc. 902: Νεοπτίλεμος δε μετά έπτα ημέρας πεξή εις Μολόσσους ἀπήλθε μετά Ελένου, καθ όδοι θάψας τον Φοίνκα. Dares Phrygius c. 44. Servius in Virg. Aen. II, 166.

An diese bemerkungen zum argumente des Proklos, die besouders den zweck verfolgten, die benutzung der k. n. durch andere alte autoren nachzuweisen, mögen sich nun einige andere anreiben, in denen ich versuchen werde, den die rückkehr des Neopt. betreffenden theil jenes argumentes zu vervollständigen.

Dass zunächst der dichter der k. n. den seher Helenos dem Neoptolemos als begleiter auf der heimkehr zugesellte, wie viele alte, zum theil weiter unten anzuführende autoren angeben 91), scheint mir mit bestimmtheit besonders aus dem oben anm. 88 mitgetheilten fragmente des Apollodor hervorzugehen, da es, wie wir nachgewiesen haben, auch in allen übrigen punkten mit den k. n. übereinstimmt. Bedenke ich nun ferner, dass die sage, wie wir im folgenden sehen werden, den Helenos mit der Asdromache, als gefangener des Neopt., in die innigste verbindung setzt; so glaube ich mich zu der annahme berechtigt, auch die Andromache habe in den k. n. den heimkehrenden Neopt. begleitet. Die von den dichtern Lykophron und Simias 92) überlieferte sage hingegen, dass, ausser der Andromache auch Aeneas dem Neopt. bei vertheilung der Troj. beute zu theil geworden und als gefangener nach Thessalien gefolgt sei 93), scheint mir nicht den k. n. entnommen zu sein. - Nachdem Neopt. in Thessalien angelangt war, bewog ihn ein gefühl kindlicher pietät, zunächst Phthia, die heimath seines vaters, zu besuchen; hierauf begab er sich auch nach Pharsalos 94). Homer nimmt an, dass Neopt. in Thessalien geblieben sei, da er Od. 8', 8 sqq. den Menelaos die Helena jene ihrem verlobten, nach Phthia senden lässt; viele alte autoren hingegen lassen den Neopt. vor Thessalien sich nach Epeiros übersiedeln. Ich werde im folgenden die betreffenden stellen der alten beibringen; ob dieselber aber aus den k. n., als ihrer quelle, herzuleiten sind, schein & mir aus zwei gründen sehr zweifelhaft: denn erstens würde so der nostendichter seinem vorbilde Homer ungetreu werden, was er doch sonst möglichst vermeidet: zweitens sagt der Schol. vulg. Homer. Od. γ', 189: Οἱ τεώτεροι (und ein solcher ist doch woll Agias nicht?) τον Λεοπτόλεμον είς την "Ηπειρον έλθείν λέγουσιν.

In betreff der art und weise, wie Neopt. nach Epeiros gelangte, sind uns durch den commentar des Eustathios und die

<sup>91)</sup> Allein Arktinos in seiner 'Ιλ. πέρα. lässt den Helenos vom Meneluos fortgeführt werden. Siehe Excepta e Procli Chrestom.

<sup>92,</sup> Lycophron v. 1232 sqq. (coll. Tzetz. ad h. l.) Simias poeta is I way in (vergl. Schneidewin Gott. gel. anz. j. 1847 s. 1550) beim Schol. Lobet. Burip. Andromach 14.

<sup>93,</sup> Lykophron läset den Aenens sich später in Thessalien aus seiner gelangenschaft betreien und nach Italien begeben, womit auch der bietsenker flelfankes beim Dionys. Halic. Archäol. 1 c. 72 übereintimmi, nur Appe er sint Theuselien Molossia neunt. 48, Enripides Andromach. 16. Tzetz. in Lyc. 1263.

scholien zur oben citirten stelle der Odyssee folgende details erhalten: nachdem Neopt. auf dem seewege in Thessalien angekommen, habe er, auf den rath der Thetis, seine schiffe verbrannt und seine reise nach Epeiros fortgesetzt. Als er nun hier leute angetroffen, welche ihre lanzen in die erde gesteckt und ihre kleider als dach darüber ausgespannt hatten, habe er er sich an diesem orte niedergelassen, indem er sich einer prophetischen mahnung des Helenos erinnerte: er solle dableiben wo er ein haus antreffe, dessen grund eisen, dessen wände holz, und dessen dach wolle sei. — Von dieser ganz einzeln dastehenden sage hat sich bei anderen alten autoren 95) nur der zug erhalten, dass sich Neopt: auf zureden des Helenos nach Epeiros gewendet babe; sie fügen hinzu, dass jener hier eine herrscherdynastie begründet habe, bei der, wie ich bemerke, sein früherer name Pyrrhos, wie sein späterer Neopt. sich nicht selten findet. Auch in das nördlich von diesem lande gelegene Illyrien scheint er streifzüge unternommen zu haben: wenigstens finden wir ihn als gründer der Illyrischen stadt Byllis genannt (Steph. Byz. s. v. Βύλλις).

Mit seiner gefangenen Andromache erzeugte Neopt. mehrere kinder: den Pyrrhos 96), Molossos 97) und Aiakides, welchen namen die späteren Epirotischen könige nicht selten führten. Pausanias (l, 11, 1) erwähnt als söhne des N. und der Andr. den Molossos, Pielos und Pergamos 98). — Zu seiner rechtmässigen gemahlin jedoch erwählte sich Neopt. die Lanassa, die tochter des Herakliden Kleodäos, die er aus dem heiligthume des Dodonäischen Zeus geraubt hatte 99). Nach dem tode der Lanassa machte Neopt. seine ansprüche auf die Hermione, die schöne tochter des Menelaos, geltend, welche ihm dieser schon vor Troja verlobt hatte (Homer. Od. 8, 5 sq. Quint. Sm. 16, 86): diese hatte sich jedoch inzwischen schon mit dem Orestes vermählt und wurde vom Neopt., mit erlaubniss ihres vaters, aus dem hause ihres

<sup>95)</sup> Pindar. Nem. VII, 38 sqq. coll. Schol. Pind. Nem. IV, 82. Paus. I, 11, 1: Plut. Pyrrhus 1. Virg. Aen. XI, 264. Justin VII, 6, 10. XVII, 3, 3. Vellej. Paterc. I, 1, 1.

<sup>96)</sup> Plut. Pyrrhus 1. 24. Justin. XVII, 3. Lucian de Salt. 9.

<sup>97)</sup> Euripides Andromach 24 et Schol. Paus. I, 11, 1. Servius in Virg. Aen. III, 297. Schol. Pind. Nem. VII, 56. Eust. in Hom. p. 1463, 38. Schol. E. G. Buttm. in Odyss. y, 188 und die von mir im Philol. IV p. 103 sq. angeführten beiden stellen.

de iv τη Λακωνική.

99) Siehe das fragm. νόστοι des Lysimachos, nebst meinem commentar, im Philol. IV p. 103 sqq., woselbst p. 103 statt ,τον 'Ακάνθιον Λυκομήθην εν τοξε Λακεθαιμονικοῖς ίστοψεῦν' nach Athen V p. 217 e (coll. eod. XIV p. 637 a. Philostrat. Vit. Soph. p. 257, 8 ed. Kayser) zu schreiben ist ,τον 'Ακ. Νικομήθην εν τοξε Μακεθονικοῖς ίστ."

I iu minumer. c. z. encymentelt wernen inch .... and the Tracks, see There ns de americano nos se Venes Pr time respects seen, in sectors decision of Die Delpuier issienten ein Von. wiere en en IS p. 421 . verenree in us nove une uranne des alliële lick ein trettenspiter eine Pare . 4. 4.

Also centers sensing necessarists. Automoral sons er ander (Paul II, 23. 6, und generalin ser morromene meter Scope, schoo friher den Malman venerannet. 11th. Dieser die emann anch wirklich die regierung über Epeinen. Ving den UA. 196. 3531 und grüsdete deselhet die studt Budrutes Stope. Ben s. in. v. Grid. Met. XIII. 720, sowie im rengenoueur Managemen die stiebe Elimois and Ilion (Steph. Byz. s. id., vv. . Einen theil au trat er an seinen hender Chara an . minnish eine anch letzteren benounte Chaonien 105 p. - Die Antromoche gebor dem Heleinen sohn – den Kentraus 1987 , nach weinbem spår

Ueber den hösteiher Nikomerius aus Akaminus wergt. Vons. de H. Gr. p. 475 ed. Westerm... wo die heitien einen einen fegunn... der Make-donde nachzutragen nind.

199 Sephecies in Herminae ap. Schul. Odysa. Barm. J., 4. Bu-id. Andrean. 15. Pherecydes hist. beim Schul. Eurip. Oresten 1654.— Homer jatselt bennt die vorhererfelgte vereheinebung des Or. mit det Herm, nicht, intem er Od. e. 8 sq. den Menclaus seine tochter su-minem hause dem Achilleiden zu-enden länst.

101, Siehe susser den ven mir im Philol. L. m. l. angeführten stel-ben Euripid. Androm. 1095. Paus. I, 4, 4. 102, Virgil. Aen III. 330 aq. Vellej. Patere. I, 1, 3. Justin. XVII, 3, 7. Izetz. in Lye 1332. 1374. Libanii narr. 8 p. 1101. Diet. Cret.

103) Pherecydes I, s. I. Sophocles in Hermione ap. Eust. in Od. p 1479, 10. Schol. Pind. Nem. VII v. 6. 36. 62. coll. Merrick ad Try-

phiodor, p. 470 ed. Wernike u. a.

104) Kurip. Andromsch. 1245. Virg. Aen. III, 329, Justin. XVII, 3, 69. hingegen berichtet, dass Neopt. dem Helenos die Andromache u. das regnum Chaonum, was nur einen theil von Epeiros bildete, noch hat vainen lebseiten übergeben habe, und fügt hinzu: Successor (seil. im übrigen Kpairon) huie (seil. Neopt.) Piakis (?) filius fuit, wo ich für Pia-lin "Pielus" nehreibe, nach Paun. 1, 11, 1, der den Miclos als sohn des The "Please" schreibe, nach Paus. 1, 11, 1, der den Metaec als sonn des Neupl, erwähnt. Eben sehe ich zu meiner freude aus Jac. Bongarfii Libellus Var. Lect. ed. Pischer p. 581 suse lust. ed., dass auch die edd, H(ongarsti). Aldi. Juntse "Pietus" haben. 10b) Virg. Acn. 111, 334 sq. Serv. in Virg. Acn. 111, 292. 297. Meltol. Arlstoph. Eq. 78.

100) Dianer Kontrinon erinnert noch daran, dass eine isolirt daste-

theil Thesprotiens, Kestrinia umgenannt wurde 107). Bei seim tode hinterliess Helenos sein reich dem Molossos, dem sohne s Neoptolemos, den Eratosthenes als stammvater der Molossiben Epirotischen könige betrachtet 108). Ueber das ende der dromache existiren 2 sagen: nach der einen, von Euripides in iner gleichnamigen tragödie benutzten, liess sie sich, als sie s herannahen ihres todes fühlte, in das land der Molosser brinn (Argument. Eurip. Androm.), was sich aus dem daselbst annommenen eingange in die unterwelt erklären lässt: nach eir zweiten, von Pausanias a. e. a. o. überlieferten, begleitete eden Pergamos, einen ihrer söhne vom Neopt., in das Kleiniatische Teuthoania und starb daselbst: in der dortigen stadt ergamos befand sich noch im zeitalter des obengenannten aurs ein heroon der Andromache.

Nun folgt der schluss der excerpte aus dem argumente der n.: "Zuletzt werden der mord des Agamemnon durch den Aesthos und die Klytämnestra, die rache des Orestes an den mörrn, endlich die heimkehr des Menelaos ins vaterland geschilrt". - Vorausgehen musste natürlich in dem kyklischen gethte eine angabe der schicksale, die Agamemnon nach dem arme bei Euböa, wo wir iho oben verliessen, überstanden. me zweifel liess ihn der nostendichter, mit Homer Od. IV, 12 sqq., durch der Hera beistand jenem sturme entrinnen. Geiss gehören auch die im folgenden mitzutheilenden irrfahrten s Ag. vor seiner ankunft im vaterlande wenigstens theilweise m k. n. an. Auf diesen irrfahrten kam Ag., nach einer, vom litodemos in seiner Atthis überlieferten sage, nach Attika und urde daselbst vom könige Demopbon des Trojanischen pallaums beraubt: nach Polyanos hingegen wollte umgekehrt Ag. m Dem. jenes palladium rauben; wurde aber von diesem dairch getäuscht, dass er ihm ein παραπεποιημέτον παλλάδιον sterschob 109). Auch Kreta soll Ag. berührt und daselbst, nach tephanos von Byzanz, eine stadt, nämlich Lampe, nach Vellejus aterculus aber deren drei: Mykenai, Tegea und Pergamon gegrünit haben 110). Andere 111) lassen den herold des Ag. Talthybios

inde sage beim Serv. V. A. III, 334 dem Helenos die Kestria, eine toch-

r des Epirotischen königs Kampos, zur gattin giebt.
107) Pans. 1, 11, 1 und 2. II, 23, 6. Steph. Byz. s. v. Κεστεινία αμμανία. Plin. N. H. IV, 1. Schol. Aristoph. Pac. 891 (924). bucyd. I, 46 erwähnt die Epeirotische landschaft Keorgien.

108) Paus. I, 11, 2. Schol. E. G. Buttm. in Odyss. γ' 185: ἀφ' (scil. Modoogor) nat to yeros fort two er Modoonta Bundewr, wis toget 'Equitoodirys.

109) Clitodemus in Atthide ap. Suid. s. v. 'Επὶ Παλλαδίφ. Polyān. rat. l p. 13 sq. ed. Casaub. Dass eine audere gestaltung dieser sage n Diomedes an die stelle des Atriden setzt, haben wir oben gesehen.

110) Steph. Byz. s. v. Δάμπη. Vellej. Patercul. I, 1, 1. 111) Steph. Byz. s. v. Tiγεα p. 272, 15 ed. W. Schol. vulg. Hom. l. i 175: Μετά τὰ Ἰλιακά Ταλθύβιος ἐκ Μεκηιῶν ῆγαγεν ἀποικίαν, beden gründer dieses Kretischen Tegea sein. - Einem fragmente der Philippika des historikers Theopompos zufolge kam Agamemnon auch nach der insel Kypros und vertrieb den dortigen, schon von Homer erwähnten könig Kingras: die Kyprischen Amathousier betrachten sich, nach dem Stephanos von Byzanz, als nachkommen der begleiter des Agamemnon 112). Vier von den schiffen des Ag. endlich wurden nach der bei Kos gelegenen insel Kalydna verschlagen, woselbst deren mannschaft blieb und sich mit den eingeborenen vermischte (Diodor. Sic. 54, 4). -Hinsichtlich der ankunft des Ag. in seinem vaterlande berichteten gewiss die k. n., in übereinstimmung mit der Odyssee IV v. 514 u. ff.:

άλλ' ότε δη τάχ' έμελλε Μαλειάων όρος αἰπὸ ἴξεσθαι, τίτε δη μιν ἀναρπάξασα θύελλα πόντον επ' ίχθυόεντα φέρεν, μεγάλα στενάχοντα, άγροῦ επ' έσχατιήν δθι δώματα ναῖε Θυέστης τὸ πρὶν, ἀτὰρ τότ' έναιε Θυεστιάδης Αίγισθος, άλλ' ότε δή και κείθεν έφαίτετο νόστος απήμων, άψ δε θεοί ούρον στρέψαν, καί οίκαδ' ίκοντο:

wie ferner, was den inhalt der folgenden verse bildet, Ag. beim betreten des vaterländischen bodens denselben geküsst und heisse thränen vergossen: wie seine ankunft von einem späher dem Aegisthos gemeldet und er von letzterem anscheinend freundlich aufgenommen, jedoch während eines gastmahls heimtückisch ermordet wurde. - Dass Klytaemnestra zur einwilligung in diese schändliche that erst nach langem widerstreben vom Aegisthos überredet worden, hatte gewiss der dichter der k. n. ebenfalls der Odyssee III, 264 sqq. entlehnt. — Der nämliche dichter mochte dem Homer auch darin folgen, dass, ausser den anderen begleitern des Ag., auch die Kassandra, welche dem letzteren bei der vertheilung der Trojanischen beute als gefangene zu theil geworden war 113), sein todesloos theilte 114). Nicht unwahrscheinlich ferner erscheint es mir, dass Pausanias II, 16, 6 die nachricht: es seien die zwillingskinder des Ag. und der Kass., Pelops und Teladamos 115), vom Aegisthos am grabhügel ihrer ältern erwürgt, aus den k. n. schöpfte. Auch in der bekannten rache des Orestes haben die k. n. in der Odyssee (III, 305 sqq.) eine vorgängerin. Auch darin endlich, dass die k.

zieht sich vielleicht hierauf. — Das grabmal des Talthybios war in Mykellai (Aristot. Pepl. Ep. 37 ed. Schn.).

112) Theopompus hist. in Photii Bibl. Cod. 176 p. 202 sq. — Hom. II. 1, 20. — Steph. Byz. s. v. "Aundoüg.

113) Aeschylus Agamemn. v. 1021 sq. u. öfter. Euripides Troadd. 41 sqq. (coll. Argument. h. tr.) Tzetz. in Lyc. 365. Diot. Cret. V, 13, u. a. 114) Homer. Od. XI, 421 sq. coll. IV, 536. Pinder. Pyth. XI, 20 sq. Athen. XIII p. 556 c.

115) Diesen, wie ihren eltern, wurde von den einwohnern der stadt Mykenai ein denkmal errichtet, (Paus. l. m. l.).

n. am schlusse die von uns schon oben behandelte rückkehr des Menelaos und der Helena erst nach der rache des Orestes erfolgen lassen, stimmen sie ganz mit Homer <sup>116</sup>) überein, dem sich auch in dieser beziehung Aeschylos im Agamemnon und Euripides in seinem Orestes "diesem sonderbaren gemische sehr alter fabeln und sehr neuer ansichten" <sup>117</sup>) anschliessen.

Ein doppelter rückblick möge nun diese abhandlung beschliessen; und zwar zunächst ein solcher auf unsre bemerkungen zum argumente des Proklos, dann ein zweiter auf die in eben diesem arg. ungeführten Griechischen helden, verglichen mit denen, die im Homerischen schiffskataloge erwähnt werden. Was zunächst den ersteren betrifft, so soll er zur beantwortung der frage dienen: in wie weit haben wir den dreifachen zweck, der uns, wie oben angegeben, bei der abfassung jener bemerkungen vorschwebte, erreicht! - In bezug auf die quellen des dichters der k. n. haben wir nachgewiesen, dass deren vorzüglichste die Homerische Odyssee, und zwar besonders deren drittes, viertes und eilstes buch, ist: die erzählungen des Nestor und Menelaos in jenen beiden bilden gewissermassen den kern, der in den k. n. weiter entwickelt wurde zu einem epos, welches dadurch poetische einheit erhielt, dass die schicksale der beiden Atriden in den vordergrund geschoben wurden; aus dem zuletzt genannten buche der Od. endlich ging vieles in die nekuia der nosten über. Ueberhaupt ist festzubalten, dass der ganze rahmen des kyklischen gedichtes, die in demselben auftretenden personen und deren charakteristik dem Homer entlehnt sind. — Ob bei den sagen über den wettstreit des Kalchas und Mopsos Hesiod und Kallinos dem Agias als vorbild vorschwebten, wage ich nicht zu entscheiden, da es, rücksichtlich des letzteren, nicht einmal feststeht, ob er vor dem nostendichter lebte. Dass die Ἰλίου πέρσις des Arktinos in mehreren punkten von den k. n. abwich, haben wir nachgewiesen; hieraus glaube ich schliessen zu können, dass jenes kyklische gedicht nicht unter die quellen, aus denen der nostendichter schöpfte, zu rechnen ist. - Die ergiebigste fundgrube für die in den k. n. behandelten sagen möchte aber die tradition bilden, die sich bei den einzelnen Griechischen volksstämmen sowohl, als bei einzelnen familien, von den schicksalen der theilnehmer am Trojanischen kriege erhalten hatte.

Gehen wir nun auf die benutzung des kyklischen gedichtes durch die alten autoren über, so suchten wir wahrscheinlich zu machen, dass, um zuerst die dichter zu erwähnen, Aeschylos in seinem Agamemnon, Sophokles in der Polyxena, im feuerunzundenden Nauplios und in der rückkehr der Antenoriden 118), Euripides

<sup>116)</sup> Hom. Od. III, 256 sqq. ib. 311. IV, 90 sqq. u. 547. Vgl. O. Müller zu Aeschylos Eumenideu p. 199.

<sup>117)</sup> O. Müller I. m. I.

<sup>118)</sup> la der »rückforderung der Helena« hingegen scheint er sich

in den tragödien Andromache, Troades und Orestes - nicht aber in der Helena und Hekuka —, Stesichoros in seinen nosten, Aristoteles in mehreren epigrammen seines Peplos, Kointos Smyrnaios, Lukophron und Dionysius Periegetes einzelne züge aus den k. n. schöpften, während dieses vom Pindar, Kallimackos und Euphorion nicht gilt 119). Von den Römischen dichtern scheint Virgilius an mehreren stellen seiner Aeneis dies kyklische gedicht vor augen gehabt zu haben. Unter den Griechischen prosaikern sahen wir die historiker Theopompos, Pherekydes und Apollodoros 120), den Pausanias, welche letztern beiden ja auch durch anführung von fragmm. ihre bekanntschaft mit den k. n. documentiren, den ethnographen Stephanos von Byzanz, den geographen Strabon mehr oder weniger häufig dieses gedicht benutzen: spätere autoren aber wie Tzetzes, Eustathios, Dares Phrygius und Diktys Kretensis mögen, wenn sie mit den k. n. übereinstimmen, aus quellen schöpfen, die erst aus jenen hergeleitet sind 121). Ueber das verhältniss der prosaischen nosten zu den kyklischen habe ich bereits in dieser zeitschrift IV p. 109 u. f. gesprochen. - Aus der zahl der römischen geschichtsschreiber endlich scheinen mir Vellejus, am leider! unvollständigen anfange seines werkes, und Justinus, in mehreren stellen seiner historien, den k. n. zu folgen. Beim grammatiker Servius scheint nur eine indirecte benutzung des kyklischen gedichtes angenommen werden zu können.

Was endlich drittens die vervollständigung des arg. der k. n. betrifft, so glauben wir zunächst dessen lückenhaftigkeit gezeigt und dasselbe an nicht wenigen punkten — ich nenne nur die irrfahrten des Menelaos, die rückkehr des Diomedes und Nestor die des Neoptolemos und Agamemnon, nebst der stelle über der schiffbruch am felsen Kaphereus — mit nicht geringer wahr scheinlichkeit ergänzt zu haben.

Vergleichen wir schliesslich die Gr. helden, deren heimkehrnach den excerpten aus dem argum. der k. n. und unseren obigen ergänzungen desselben, in diesem gedichte besungen war,
mit denen, die im schiffscataloge der Ilias erwähnt werden; so
finden wir, nachdem wir von letzteren natürlich diejenigen, die

nicht an den nostendichter anzuschliessen, wenigsteus was die darstellung des todes des Kalchas betrifft.

<sup>119)</sup> Ob der dichter Antimachos in seiner darstellung der heimkehr des Diomedes mit den k. n. übereinstimmte, oder nicht, lässt sich jetzt nicht beurtheilen.

<sup>120)</sup> Die historiker Ephoros und Hellanikos scheinen dagegen mit dem gedichte des Agias weniger vertraut gewesen zu sein.

<sup>121)</sup> So mag Tzetzes die nachricht über den Podalirios und Amphilochos, als begleiter des Kalchas, wie anderes, dem Apollodoros verdanken, der, wie auch dessen Pariser herausgeber C. Müller annimmt, in dem uns verloren gegangenen schlusse seiner bibliothek die sagen über der Griechen heimkehr von Troja behandelt und dabei, füge ich hinzu, vieles aus den k. n. entnommen zu haben scheint.

vor Ilion gefallen, abgezogen haben, eine ziemlich bedeutende anzahl derselben in jenem argumente gar nicht angeführt. Ich nenne, um mit den haupthelden zu beginnen, den Idomeneus und Philoktetes, deren rückkehr von Homer Od. III v. 190 sq. kurz berührt wird 122), den Teukros, den Meriones, den befehlshaber der Athenienser Menestheus, Pheidippos und Antiphos, die anführer der Koer, lalmenos und Askalaphos, welche die Minyer nach Troja geführt hatten, Leitos, der einzig übrig gebliebene führer der Böotier, Polyxenos und Thalpios, welche von den 4 führern der Elier allein dem tode vor Troja entronnen waren, Thoas, den befehlshaber der Aetolier, den Agapenor, der an der spitze der Arkadier gestanden hatte, endlich die beiden Theseiden Akamas und Demophon, die freilich erst bei den nachhomerischen dichtern vorkommen. Die abenteuer, welche alle diese helden auf der rückkehr von Troja erlebten, bilden den gegenstand einer grossen fülle von sagen bei den alten: woher stammen diese nun? - Sollte nicht wenigstens ein theil derselben aus den k. n. herzuleiten sein, indem wir annehmen, dass sie in den lückenhaften auszügen aus der chrestomathie des Proklos ausgefallen sind? - Ist es wahrscheinlich, dass, während die heimkehr des Kalchas, Polypötes, Leonteus, Podalirios und Amphilochos, die doch in der reihe der Gr. helden des trojanischen krieges nur eine untergeordnete stelle einnehmen, in den k. n., wie wir sahen, mit grosser ausführlichkeit geschildert wurde, die von männern ersten ranges, wie Idomeneus und Philoktetes, welche noch dazu Homer selbst andeutet, in dem kyklischen gedichte gar keinen platz gehabt habe? - Rücksichtlich der beiden zuletzt genannten manner bin ich vom gegentheile überzeugt; in bezng auf die übrigen oben erwähnten helden aber, mit ausnahme des Akamas und Demophon, die gewiss Agias im anschlusse an Homer überging, bin ich zweifelhaft. Jedenfalls sind die sagen über aller dieser helden heimfahrt von Troja von nicht geringem interesse: ich habe dieselben gesammelt und gedenke sie, wenn es anders dem verehrten herausgeber des Philologus genehm ist, in einem der nächsten hefte dieser zeitschrift zu veröffentlichen.

Berlin. R. Stiehle.

<sup>122)</sup> Vergl. auch Buttmann's bemerkung zum Schol. H. Od. a., 93, nach der am rande der codd. Q. u. Harlej, binter dem erwähnten verse folgende zwei eingeschaltet werden:

Exetder d' èς Κούτην τε (?) πας' Ιδομενῆα ἄνακτα.
Ο γιὰς δείτερος ήλθεν 'Αχαιῶν χαλκοχετάνων.
wo im ersteren verse wohl » Κείθεν δὲ Κούτηνδε« zu schreiben ist.

befangenen prüfung unterwirft: obwohl von den 2600 versen s cento der grössere theil eine frucht der mühe des mönches t, dem er sein dasein verdankt, so ist doch ein gutes drittheil m wenigsten den werken der tragiker, namentlich des Euripis, entlehnt; der verfasser hat dessen so wenig hehl, dass er gar ausdrücklich v. 3 seiner einleitung erklärt

νῦν τε κατ' Εὐριπίδην

το κοσμοσωτήριον έξερω πάθος.

Man würde indessen gewaltig irren, wenn man bei dem möne eine irgend ausgedehnte kenntniss euripideischer dramen vorımsetzte; im gegentheil, der kreis seiner lektüre ist ein sehr schränkter und umfasst weit nicht alles, was selbst späteren iten von stücken jenes tragikers erhalten blieb. Die entlehnn verse sind durchweg, abgesehen von einigen wenigen, welche m Aeschylos Prometheus und Agamemnon, so wie der zu ienen iten des ungeschmacks viel gelesene Lykophron lieferten, dem pripides entnommen; und zwar sind nachweislich benutzt Hede, Orestes, Hippolytos, Medea, Troerinnen, Rhesos und Bacen, diese aber auch allein und ausschliesslich. Der grund dan ist offenbar, dass die handschrift, welche dem verfasser des nto zu gebote stand, eben nur diese stücke enthielt; über ihren halt (vielleicht waren Aeschylos' Prometheus und Agamemnon mmt dem Lykophron gleich mit angebunden) hinaus erstreckte sein wissen nicht. Der werth dieser handschrift und somit eh der varianten, welche die vom verfasser in seinen cento zarbeiteten euripideischen verse, abgesehen von den änderunm, denen die willkühr des bearbeiters sie unterzog, zeigen, ist infig überschätzt worden. Eine genaue vergleichung hat mich lehrt, dass jene handschrift vielmehr der klasse von mss. anshört hat, deren repräsentanten für uns Palat. u. Flor. 2. sind, ed mit deren texte sie nach den proben zu urtheilen bis ins nzelnste übereinstimmte. Sie gewährte demnach einen vielfach terpolirten und völlig unzuverlässigen text; und ihre lesarten Junen auf keinen höheren grad von autorität anspruch machen. s den genannten beiden mss. zukommt; am allerwenigsten dürn-sie benutzt werden, um das zeugniss des Palat. u. Flor. 2. stützen oder zu verstärken. Damit ist aber die möglichkeit och nicht abgewiesen, dass jene handschrift die im Palat. unellständig überlieferten Bacchen vollständig enthalten habe. Denn e beregte lücke kann sehr wohl erst im originale des Palat. statanden sein und braucht nicht nothwendig als eine eigenthümchkeit dieser ganzen familie betrachtet zu werden. Die frage t nur, ob sich auch die wirklichkeit von dem erweisen lässt, essen möglichkeit allerdings nicht bestritten werden kanu. Ich laube diese frage bejahen zu dürfen, und zwar aus folgenden ründen. Nächst der Medea sind die Bacchen wohl dasjerige tück, welches vom ungenannten am stärksten benutst, worden

## IV.

## Ein supplement zu Euripides' Bacchen.

Rekanntlich steht der text von Euripides' Bacchen auf der autorität von nur zwei handschriften, des Palat. u. Flor. 2 (Laur. C.), die eben nicht zu den zuverlässigen gehören. Ueberdem enthält letztere nur den ersten theil des stückes bis v. 754, so dass für alles übrige die Pfalzer handschrift zur zeit unsere einzige quelle ist. Das original, dessen abschrift uns im Palat. vorliegt, war indessen durch den zufälligen verlust eines blattes hinter v. 1328, welcher dort am schlusse einer rückseite gestanden haben muss, verstümmelt. Daher an dieser stelle die bekannte grosse lücke, von deren vorhandensein der schreiber des Palat. keine ahnung hatte; er ging von jener rückseite auf die folgende vorderseite über, ohne den defekt zu bemerken. Längst ist nun freilich der durch unverstand eines schreibers äusserlich versteckte schaden wieder aufgedeckt, und von Tyrwhitt darauf hingewiesen haben die späteren herausgeber hinter v. 1328 eine lücke anzudeuten nicht unterlassen, mancke vermuthungen sind über den muthmasslichen inhalt des verlorenen geäussert, einige anderweitig erhaltene verse mit sicherheit in die lücke verwiesen worden; noch immer aber ist eine quelle nicht hiureichend genutzt worden, aus der ein grosser theil des eingebüssten wiederzugewinnen war, ich meine jenen euripideischen cento, der unter dem titel Χριστός πάσχων hinreichend bekannt ist.

Es ist freilich in neuerer zeit viel unfug mit diesem machwerk zu ähnlichen zwecken getrieben worden; selbst der text des Euripides hat viel zu leiden gehabt von leuten, die jenen cento als hülfsmittel für die feststellung desselben benutzten, ohne von dem werthe und der anwendbarkeit dieses hülfsmittels hinreichend klare vorstellungen zu besitzen; und mancher sieht desshalb vielleicht mit verzeihlichem misstrauen einer ergänzung entgegen, die solcher quelle entnommen ist. Die sache hat indessen in unserem falle nicht das mindeste bedenken, wie jeder sich leicht überzeugen wird, wenn er folgende thatsachen einer

unbefangenen prüfung unterwirft: obwohl von den 2600 versen des cento der grössere theil eine frucht der mühe des mönches ist, dem er sein dasein verdankt, so ist doch ein gutes drittheil zum wenigsten den werken der tragiker, namentlich des Euripides, entlehnt; der verfasser hat dessen so wenig hehl, dass er sogar ausdrücklich v. 3 seiner einleitung erklärt νῦν τε κατ Εὐριπίδην

τὸ κοσμοσωτήριον έξερῶ πάθος.

Man würde indessen gewaltig irren, wenn man bei dem mönche eine irgend ausgedehnte kenntniss euripideischer dramen voraussetzte; im gegentheil, der kreis seiner lektüre ist ein sehr beschränkter und umfasst weit nicht alles, was selbst späteren zeiten von stücken jenes tragikers erhalten blieb. Die entlehnten verse sind durchweg, abgesehen von einigen wenigen, welche ihm Aeschylos Prometheus und Agamemnon, so wie der zu jenen zeiten des ungeschmacks viel gelesene Lykophron lieferten, dem Euripides entnommen; und zwar sind nachweislich benutzt Hekate, Orestes, Hippolytos, Medea, Troerinnen, Rhesos und Bacchen, diese aber auch allein und ausschliesslich. Der grund davon ist offenbar, dass die handschrift, welche dem verfasser des cento zu gebote stand, eben nur diese stücke enthielt; über ihren inhalt (vielleicht waren Aeschylos' Prometheus und Agamemnon sammt dem Lykophron gleich mit angebunden) hinaus erstreckte sich sein wissen nicht. Der werth dieser handschrift und somit auch der varianten, welche die vom verfasser in seinen cento verarbeiteten euripideischen verse, abgesehen von den änderungen, denen die willkühr des bearbeiters sie unterzog, zeigen, ist häufig überschätzt worden. Eine genaue vergleichung hat mich gelehrt, dass jene handschrift vielmehr der klasse von mss. angehört hat, deren repräsentanten für uns Palat. u. Flor. 2. sind. und mit deren texte sie nach den proben zu urtheilen bis ins einzelnste übereinstimmte. Sie gewährte demnach einen vielfach interpolirten und völlig unzuverlässigen text; und ihre lesarten können auf keinen höheren grad von autorität anspruch machen, als den genannten beiden mss. zukommt; am allerwenigsten dürfen sie benutzt werden, um das zeugniss des Palat. u. Flor. 2. zu stützen oder zu verstärken. Damit ist aber die möglichkeit noch nicht abgewiesen, dass jene handschrift die im Palat. unvollständig überlieferten Bacchen vollständig enthalten habe. Denn die beregte lücke kann sehr wohl erst im originale des Palat. entstanden sein und braucht nicht nothwendig als eine eigenthümlichkeit dieser ganzen familie betrachtet zu werden. Die frage ist nur, ob sich auch die wirklichkeit von dem erweisen lässt, dessen möglichkeit allerdings nicht bestritten werden kann. Ich glaube diese frage bejahen zu dürfen, und zwar aus folgenden gründen. Nächst der Medea sind die Bacchen wohl dasjewige stück, welches vom ungenannten am stärksten benutzt worden ist. Man vergleiche die folgende übersicht, welche nahezu ständig sein dürfte: Eurip. Bacch. Christ. pat.

| Eurip. Bacch. | Christ. pat.          |
|---------------|-----------------------|
| v. 4          | v. 1546               |
| v. 7—11       | v. 1582—86            |
| v. 13—16      | v. 1587—90            |
| v. 17—20      | v. 1592—95            |
| v. 21. 22     | v. 1563—64            |
| v. 26         | v. 1547               |
| v. 27. 28     | v. 1550—51            |
| v. 29         | v. 1553               |
| v. 30         | v. 1555               |
| v. 31         | v. 1552               |
| v. 39. 40     | v. 1567. 68           |
| v. 45. 46     | v. 1570—71            |
| v. 47         | v. 1574               |
| v. 48. 49     | v. 1565. 66           |
| v. 50—52      | v. 1575—77            |
| v. 53         | v. 1512               |
| v. 54         | v. 1536, 1543         |
| v. 55—57      | v. 1602—3             |
| v. 58         | v. 1606 (?)           |
| v. 72—82      | v. 1139 seqq.         |
| v. 178—180    | v. 1148—50            |
| v. 181        | v. 1152               |
| v. 183        | v. 1153               |
| v. 185—187    | v. 1155—57            |
| v. 211        | v. 228                |
| v. 231. 32    | v. 1558. 59           |
| v. 263        | v. 191                |
| v. 264. 65    | v. 193. 95            |
| v. 280        | v. 571                |
| v. 283        | v. 570                |
| v. 285        | v. 569                |
| v. 287        | v. 572                |
| v. 289        | v. 577                |
| v. 291        | v. 580                |
| v. 312        | v. 584                |
| ▼. 813        | v. 586                |
| v. 814—16     | v, 262—64             |
| v. 360—63     | v. 1788—91            |
| v. 38893      | v. 1801 seqq.         |
| 1. 340. 44    | v. 1885. 86, 1928. 29 |
| 1. 220. 4.    | v. 2074. 75           |
| v. 448        | v. 2072               |
| 4. 4. 449     | v. 1654               |
| v. 472        | v. 1549               |

```
Eurip. Bacch.
                                      Christ. pat.
    v. 506
                              v. 279 (?)
    v. 655
                              v. 1529
    v. 666. (67)
                              v. 2212 (13)
    v. 668. 69
                              v. 2219. 20
    v. 670. 71
                              v. 2222. 23
    v. 672
                              v. 2233
    v. 679
                              v. 1846
    v. 683
                              v. 1833
    v. 684
                              v. 1835
    v. 692
                              v. 2007
    v. 693
                              v. 2018
   · v. 694
                              v. 1834
                              v. 2216
    v. 712
    v. 713
                              v. 2218
                              v. 2213
    v. 716
    v. 742
                              v. 1104. 1218
                              v. 2262—65
     v. 769-72
     v. 774
                              v. 2266 (?)
     v. 775
                              v. 2221
     v. 776. 77
                              v. 2244. 45 cf. 2222
     v. 778—80
                              v. 2227—29
     v. 787-
                              v. 2277-80
             -90
     v. 794. 95
                              v. 2268. 69
                              v. 1930
     v. 838
     v. 854
                              v. 2311
     v. 955
                              v. 1506
     v. 960
                              v. 1522
                              v. 1524--26
     v. 962-64
     v. 972
                              v. 1531
     v. 992. 93
                              v. 1099
     v. 1028
                              v. 647
                              v. 649
     v. 1030
                              v. 652
     v. 1033
    v. 1041
                              v. 653
    v. 1043. 44
                              v. 657. 58
   . v. 1046
                              v. 675
                              v. 676--78
     v. 1048-
                              v. 661
    v. 1065
                              v. 662
    v. 1073
                              v. 2256. 57
    v. 1078. 79
                              v. 2258-61
     v. 1082-85
                              v. 671, 2013
    v. 1086
                              v. 673
    v. 1087
                              v. 2017
    v. 1089
                              v. 2014. 15
    v. 1090. 91
                              v. 667. 68
    v. 1096. 97
Philologus. VIII. Jahrg. 1.
```

```
Christ. pat.
  Eurip. Bacch.
                         v. 1430-32
v. 1111—13
                         v. 1162
v. 1128
                         v. 1062
v. 1144
v. 1150-52
                         v. 1145-47
                         v. 1050-52
v. 1161-64
v. 1202
                         v. 1598
                         v. 1263-65
v. 1213-15
                         v. 1485
v. 1216
v. 1218
                         v. 1486
v. 1221
                         v. 1488 (?)
v. 1237
                         v. 163
v. 1241-43
                         v. 167-69
v. 1244, 45
                         v. 1048. 49
v. 1260-63
                         v. 1053-56; cf. 1891. 92
v. 1264
                         v. 1058
                         v. 1310
v. 1281
                         v. 1342. 43
v. 1315. 16
                         v. 1634. 35
v. 1317. 18
v. 1328
                         v. 1712
                         v. 1714
v. 1329
v. 1333
                         v. 1680
v. 1335
                         v. 1683
v. 1339
                         v. 1754
                         v. 1685
v. 1340
v. 1344
                         v. 2557
                         v. 2560
v. 1345
                         v. 2563
v. 1348
                         v. 1700-
v. 1352-
v. 1355
                         v. 1670
                         v. 1684, 1695
v. 1359
v. 1360. 61
                         v. 1696. 97
v. 1365
                         v. 1703
v. 1367
                         v. 1706. 7
```

Sieht man ab von den chorparthieen und trochaischen tetrametern, welche sich aus äusseren gründen zur benutzung weniger eigneten, so wie von denjenigen stellen, deren entweder zu allgemeiner oder specieller inhalt eine berücksichtigung nicht erlaubte, so sieht man leicht, dass die benutzung sich über alle in frage kommenden theile gleichmässig verbreitet und dass sich füglich behaupten lasse, der ungenannte habe die ganzen Bacchen, soweit dies irgend thunlich war, in seinen cento verarbeitet. Lag dem mönche wirklich eine vollständige handschrift des stückes vor, so wäre demnach eine nichtberücksichtigung des verloren gegangenen theiles, der nach einem ungefähren überschlag sich auf gut 50—60 verse belaufen haben mag, kaum anders als unter der voraussetzung erklärlich, dass derselbe

schlechterdings nichts enthalten habe, was hätte benutzt werden können. Wir wissen indessen anderweitig genug von dem inhalte des verlorengegangenen, um zu der behauptung berechtigt zu sein, dass jene voraussetzung nicht statthaft ist. Wir schliessen demnach mit vollem rechte, dass wenn dem verfasser des cento eine vollständige handschrift zu gebote gestanden hat, spuren von benutzung jener vermissten verse sich werden nachweisen lassen müssen. Finden sich demnach im cento verse, deren verfasserschaft aus unzweifelhaften gründen dem mönche nicht zugesprochen werden kann, deren quelle aber im bereich der stücke, auf welche sich nach dem oben bemerkten seine lektüre beschränkte, sich nicht nachweisen lässt, die ferner ihrem inhalte nach in dem nachweislichen zusammenhange des verlorenen eine passende stelle finden würden, so dürfen wir getrost voraussetzen, dass sie jener parthie wirklich entnommen sind. Die beutzung solcher verse erklärt sich dann durch die annahme, dass les ungenannten handschrift eine vollständige war, wie umgekehrt diese annahme durch das vorkommen solcher verse ihrerseits erwiesen wird. Von den kriterien an denen dergleichen verse mit sicherheit zu erkennen sind, wird an den geeigneten orten die rede sein.

Ich gehe zur betrachtung der einzelnen verse über, mit der ich zugleich die derjenigen reste verbinde, welche anderweitig erhalten sind und sich mit sicherheit der lücke zuweisen lassen. Zuvor wird es indessen nöthig sein, den inhalt des verlorenen unabhängig im allgemeinen festzustellen, um sicheren anhalt für die einreihung jener reste zu gewinnen. Mit v. 1328 unmittelbar vor der lücke beginnt, wie man deutlich sieht, eine ψησις der Agaue, welche aus dem bacchischen taumel erwacht das haupt ihres gemordeten sohnes in ihren händen erblickt hat und durch Kadmus belehrt worden ist, dass sie selbst die mörderin sei, die verse 1329-41 unmittelbar hinter der lücke gehören aber, wie sich aus dem zusammenhange ergibt, dem Dionysos. Es hat folglich innerhalb des durch die lücke verlorengegangenen ein personenwechsel stattgefunden und es fehlt die ganze  $\delta \tilde{\eta} \sigma \iota \varsigma$  der Agaue mit ausschluss des zufällig erhaltenen ersten verses, so wie der anfang des vom Dionysos gesprochenen, da die erhaltenen schlussverse mitten in einem zusammenhange einsetzen. Was nun zunächst den inhalt jener von der Agaue gesprochenen worte anlangt, so erhalten wir über denselben im allgemeinen befriedigenden aufschluss durch zwei stellen des Apsines bei Walz t. IX P. 587: κιτήσομεν έλεον [καὶ ἀπὸ τοῦ κατηγορείν έαυτῶν] αὐτοὶ κατηγορούντες έαυτών, τουτό έστι μέν εύρειν καί παρά τοις τραγι-20ίς ποιηταίς άμέλει παρά τῷ Εὐριπίδη τοῦ Πενθέως ἡ μήτηρ Αγανή απαλλαγείσα της μανίας και γνωρίσασα τον παίδα τον έαυτης διεσπασμένον κατηγορεί μέν αίτης, έλεον δε κινεί. u. p. 590: καὶ ἀπ' αὐτοῦ δέ (τις) τοῦ τεθτεῶτος έλεον κινεῖν δύναται, έὰν

μὲν ἢ διὰ φαρμάκων ἀνηψημένος, [καὶ] τὰ παρακολουθήσαντα τῷ φαρμακία διεξιών, τὰς ὀδύνας, τὴν ταλαιπωρίαν, τὸ μῆκος τὸ τῆς νόσου, τὸ σῶμα λυμανθὲν τοῦ ἀνθράπου ὑπὸ τῶν φαρμάκων ἐἰν δὲ βιαίως, ἐπιών τὰ τραύματα, τὸν τρόπον τῆς ἀναιρέσεως. τοῦτον τὸν τρόπον κεκίνηκεν Εὐριπίδης οἶκτον ἐπὶ τῷ Πενθεῖ κινῆσαι βουλόμενος. ἔκαστον γὰρ αὐτοῦ τῶν μελῶν ἡ μήτηρ ἐν ταῖς χεροὶ κρατοῦσα καθ' ἔκαστον αὐτῶν οἰκτίζεται. Dass beide stellen auf unsere verlorene rede der Agaue zielen, ist von Musgrave bemerkt worden und bedarf keines beweises. Damit haben wir aber eine völlig sichere grundlage für weitere operationen gewonnen. Mit bestimmtheit verweise ich nämlich in diesen theil der lücke folgende verse:

- 1) Schol. Aristoph. Plut. v. 907 : ἰδίωτ τῶν ἰδιωτικῶν. καὶ Εἰριπίδης ἐν Βάκγαις
  - εί μη γάρ ίδιον έλαβον είς χείρας μύσος.

Diesen vers verwies zuerst Tyrwhitt hierher. Dass er der Agaue gehört, geht aus den worten selbst hervor; sie meint die befleckung, die sie sich dadurch zugezogen, dass sie ihr eignes kind gemordet und das haupt desselben als spielzeug in händen getragen hat. Seine stelle dürfte der vers unfern des ersten in der handschrift noch erhaltenen gehabt haben: "du siehst, vater, wie sehr mein schicksal sich zum unheil gewendet hat, glücklich war ich und wäre es noch; denn wenn ich nicht u. s. w."

Die folgenden verse sind durchweg dem Chr. p. entnommen. Jener theil der rede der Agaue, welcher nach des rhetors zeugniss ihre selbstanklage enthielt, eignete sich seinem inhalte nach nicht zur benutzung für unseren mönch; keiner der personen, die er in seinem drama auftreten liess, liess sich eine solche in den mund legen. Wir dürfen also von vornherein nicht erwarten, brocken derselben im cento verarbeitet zu finden; und wenn sich solche in der that nicht finden, so ist dies weniger zufällig, als in der natur der sache begründet. Ganz anders verhält es sich dagegen mit jenem zweiten theile, der klage der mutter über die zersleischten gliedmassen ihres gemordeten kindes. Wie der ausdruck auch im einzelnen beschaffen sein mochte, sicher eigneten sich die verse vortrefflich für die Beozóxog; namentlich mussten sie sich leicht und ohne schwierigkeit für die klage derselben über dem leichname des herrn nach der abnahme vom kreuze herrichten lassen. Und wie der mönch alle einschlagenden verse der Medea und der Troerinnen, die nur irgend verwendbar schienen, zum aufputz dieser stelle herbeigezogen hat, so wird er unfchlbar jene für seinen zweck wie geschaffenen verse aus der rede der Agaue sich nicht haben entwischen lassen, wenn diese ihm wirklich bekannt war. Und sie waren ihm bekannt und wurden von ihm benutzt, sind noch jetzt im wuste, der sie umgibt, deutlich zu unterscheiden. Ich gehe sie hier in

der reihenfolge durch, in der sie im texte des dichters selbst gestanden haben mögen.

2) v. 1312. 13.

πῶς καί τιν ἡ δύστηνος εὐλαβουμένη πρὸς στέρνα Φῶμαι; τίνα Φρηνήσω τρόπον;

Dass diese verse nicht vom verfasser des cento herrühren können, sieht jeder ein, der sich mit seinem machwerk auch nur oberflächlich bekannt gemacht hat. Mit recht urtheilte daher Porson, dass sie der é $\eta\sigma\iota_{\mathcal{G}}$  der Agaue entnommen seien. Für die situation, in der wir sie uns nach Apsines' angaben zu denken haben, sind jene worte wie geschaffen. Der metrische fehler im zweiten verse (nicht vom standpunkte des mönches, dem  $\alpha$ ,  $\iota$ , v für mittelzeitig gelten) deutet eine vorgenommene änderung an. Richtig bemerkte Porson, dass im texte des dichters  $\tau i \nu a$  de  $\partial \rho \gamma \nu i \sigma \omega$   $\sigma i \nu a$  gestanden haben müsse; der dreisylbige fuss, der mit den metrischen principien des Byzantiners sich nicht vereinigen liess, musste einmal wohl oder übel beseitigt werden.

3) v. 1254 ff.

άνιτ' άνιτε θάσσον ώς άν μοι νέκυν καταγάγητε, δεσποτείας ώλένας ὅπως κατασπάσαιμι καὶ σύμπαν μέλος κυνοῦσα σάρκας, ἄσπερ ἐξεθρεψάμην.

Der letzte vers rührt entschieden nicht vom mönche; für den vorletzten wird benutzung eines vorbildes wahrscheinlich durch die wiederholung v. 1314. 15:

αὐτὸς δὲ δοίης καὶ προσειπεῖν σ' ώς νέκυν καὶ πῶν κατασπάσαι με σὸν μέλος, τέκνον.

Beide verse kommen in den vom verfasser benutzten stücken sonst nicht vor, beide müssen als entlehnt betrachtet werden. beide fanden in der rede der Agaue einen schicklichen platz. Die annahme also, dass sie dorther entlehnt seien, kann unter diesen umständen kaum umgangen werden. Und zwar ist der zweite unverändert aufgenommen, dagegen der erste dem jedesmaligen zusammenhange gemäss variirt, weshalb die ursprüngliche gestalt desselben sich nicht mehr ermitteln lässt; gesichert als dem originale gehörig sind durch die wiederholung die worte  $\pi \tilde{a} r$ und μέλος, so wie eine form des verbums κατασπάζεσθαι, dem aktive endungen zu geben der mönch die konsequenzen seiner metrischen änderungen nöthigten; wahrscheinlich stand entweder κατασπάσασθαι oder κατασπάσωμαι, was denn, wie man leicht sieht, am anfange des verses gestanden haben muss. Vielleicht verstecken sich in der unmittelbaren umgebung der ausgehobenen verse noch andere brocken; jedenfalls ist ihre originale gestalt dermassen entstellt, dass sich weiter zu wagen bedenklich scheint.

4) v. 921.

ω φιλτάτη πρόσοψις, ω ποθουμένη

Mitten unter ähnlichen ausrufungen, welche Maria an den eben verschiedenen erlöser richtet und von denen er sehr vortheilhaft absticht. Zwar findet sich ω σιλτάτη πρόσοψις in der Helen. v. 636, aber diese tragödie gehörte nach den obigen bemerkungen nicht zu den stücken, welche der mönch benutzen konnte; ich urtheile daher, dass der vers den Bacchen entnommen und der Agaue zuzutheilen sei.

5) v. 1120 ff.

οί δ' οὐδὲ φροντίζουσί σ' ἐνθεῖναι τάφφ.
πῶς οὖν ἐγώ σε τοῦ ξύλου καταγάγω;
ποίφ δὲ τύμβφ καταθείμην σὸν δέμας;
οἶοις τε πέπλοις κατακαλύψω νέκυν;
πῶς καὶ τὰπιχώρια μέλψω σοι μέλη;

Für den ersten vers wird die entlehnung fast ausser zweifel gesetzt durch die variante v. 1230:

σε δ' οὐδε φροντίζει τις ένθειναι τάφφ. auch ist er im rhythmus und ausdruck zu gut für den mönch. Welche von den beiden variationen das ursprüngliche gibt, lässt sich nicht ausmachen; vielleicht stand auch nicht φροτείζουσι oder poorzilei, sondern poorziovoi oder poorziei. Der zusammenhang ist unschwer nachzuweisen; Pentheus, der gottesverächter und vom beleidigten gotte sichtbar gezeichnete wird selbst im tode von allen gemieden und eines ehrlichen begräbnisses nicht gewürdigt werden. Die folgenden verse hängen zu eng mit dem vorhergehenden zusammen, als dass ihr schicksal von dem seinigen getrenut werden dürfte. Der mönch liebt es, wo möglich nicht einzelne verse, sondern gleich ganze reihen von versen zu parodiren, wo der zusammenhang es irgend verstattet. Der zusammenhang ist auch im munde der Agaue passend: "Wenn niemand die letzten ehren zu erweisen sich herbeilassen will, so muss ich es wohl; aber wie kann ich das, allein, ohne hülfe? Es bedarf keiner erinnerung, dass im zweiten verse nur der aufang ächt ist, die worte τοῦ ξύλου καταγάγω aber vom mönche herrühren, der das überlieferte seinem zusammenhange anzupassen hatte. Im dritten deutet das metrum auf geschehene änderung hin; auch der optativ zuradeiung verräth des mönches hand, ich denke, dass ein dreisilbiger fuss es wieder gewesen ist, der ihn zu der vom antiken standpunkt aus unmetrischen und ungrammatischen abänderung drängte; im ausdruck lag schwerlich eine nöthigung. Also stand etwa: κατακαλύψω σον δέμας. Im folgenden verse ist wohl zunächst notors für otors herzustellen. Das κατακαλύψω scheint der mönch nach seiner messung aus dem vorhergehenden verse heruntergenommen zu haben. Stand etwa άθλιον κρύψω νέκυν, und schaute der fromme sinn des mönches von der bezeichnung des leichnamen des herrn durch άθλιος νέχυς zurück! Dass endlich auch der letzte der verse entlehnt sei, scheint einmal die dem mönche nicht geläusige krasis in τάπιχώρια und sodann die variation v. 1606 zu bethätigen:

έᾶτε τἀπιχώρι ἐν νεκρῷ μέλη.

obwohl zu letzterer auch Bacch. v. 58 αἴρεσθε τἀπιχώρι ἐν πόλει Φρυγῶν, | τύμπανα vorbild gewesen sein könnte. Doch scheint mir diese ähnlichkeit mehr eine zufällige zu sein. Ich denke es sind im vorliegenden falle die bestandtheile zweier verse vom kompilator in einander verschmolzen worden. Im originale stand etwa: πῶς καὶ δὲ τἀπιχώρι ἐπὶ νεκρῷ μέλη | μέλψω. Für ἐπὶ νεκρῷ ward an zweiter stelle ἐν νεκρῷ, um den dreisylbigen fuss zu vermeiden, das erste mal ἐπὶ νεκρῷ ganz ausgelassen, um raum für das heraufzunehmende verbum zu gewinnen.

6) v. 1126

οίμοι, τί δράσω; τίς γένωμαι παντλάμων;

 γ. 1469 ff.
 ω φίλτατον πρόσωπον, ω νέα γένυς, ἰδοὺ καλύπτρα τῆδε σὴν κρύπτω κάραν·
 τὰ δ αἰμόφυρτα καὶ κατηλοκισμένα ¹) μέλη σὰ καὶ μέρη πέπλοις καινοῖς σκέπω, πλευρὰν νυγεῖσαν πᾶσαν ἡματωμένην.

Namentlich die drei ersten verse verrathen hier deutlich im ausdrucke ächtes, wenn auch verwischtes gepräge, und der zusammenhang, in dem sie mit den vorhergehenden standen, ist nicht schwer zu errathen. Agaue hat ihre rathlosigkeit bemeistert und schickt sich an zu thun, was sie vorläufig zu thun allein im stande ist: sie hebt die zerstückten glieder, vor allem das haupt, in ihre eigenen gewande, da andere nicht zur hand sind. "Sieh", spricht sie nachdem sie wieder und wieder das nicht aus ihren händen gekommene haupt geliebkost, "mit diesem schleier (den sie dahei sich selbst abnimmt) verhülle ich dein haupt". Kåqa ist dem mönche constant ein femininum,

1) So Dübner nach der besten hd., welche κατητλοκισμέτα bietet. Die übrigen geben κατητλακισμέτα.

weshulb er das σὸν κάρα des originals in σὴν κάραν zu änders sich gemüssigt fand. Weiter fährt sie fort: "die blutbesudelten und zerfleischten glieder aber hülle ich" freilich nicht in neue gewande; diese brauchte der mönch für seinen Joseph von Arimathia und schwärzte darum jenes xairois ein; Agaue verhüllt die glieder mit ihrem eigenen gewande, wie sie für das haupt ihren schleier bereits hergegeben hat. Folglich stand etwa έμοισι (oder τοῖσδε) πέπλοισι oder dergleichen. Denn auch καὶ μέρη sind kaum ächte worte, vielleicht nicht einmal σά. Die verfasserschaft des letzten verses könnte zweifelhaft erscheinen; allein gerade der mangelhafte zusammenhang, in dem er mit dem vorhergehenden steht, deutet darauf hin, dass eine unebenheit hier hinein gebracht worden ist durch abänderung des ursprünglichen gewissen zwecken zu liebe, dass also auch zu diesem verse ein euripideischer das original abgab. Die wunde in der seite konnte unmöglich übergangen werden; und so ward πλευράν νυγείσαν hineingezwängt ohne besondere rücksicht auf die unangemessenheit, die dadurch in die satzfügung kam. Aecht ist vielleicht nur das schlusswort ἡματωμέτην, wahrscheinlich indessen auch  $\pi \tilde{\alpha} \sigma \alpha v$ .

Wir kommen zur  $\delta \tilde{\eta} \sigma \iota \varsigma$  des Dionysos. Ueber den allgemeinen inhalt derselben gibt das argument der Bacchen aufschluss. Διόνυσος δε, heisst es dort, επιφανείς μεν πασι παρήγγειλεν, εκάστφ δε α συμβήσεται διεσάφησεν έργοις ίνα μη λόγοις υπό τινος των έκτὸς ώς ἄνθρωπος καταφρονηθη. Wie diese augenfällig verderbten worte auch immer ursprünglich gelautet haben mögen, so viel geht aus ihnen sicher genug hervor, dass jene rede in einen allgemeinen und einen besonderen theil zerfiel, deren letzterer sich vornehmlich mit den späteren schicksalen der an der handlung betheiligten personen beschäftigte, indem er sie mit denselben bekannt zu machen bestimmt war. Insofern diese schicksale mehr oder minder als folgen des im drama selbst geschilderten ereignisses zu betrachten waren, musste der dichter den gott eben von diesem ausgehen lassen; alles unglück, welches des Kadmos stamm betroffen hatte und noch betreffen sollte, musste als göttliche strafe der schuld dargestellt werden, welche ganz Theben durch missachtung des gottes auf sich geladen hatte. Ereilt batte das strafgericht bereits den Pentheus und die töchter des Kadmos; im taumel bacchischer raserei, in den sie willenlos hineingerissen worden waren, hatten sie willenlos eine blutschuld auf sich geladen, die an ihnen noch zu sühnen war. Aber nicht Pentheus allein und die tochter des Kadmos hatten sich am gotte vergangen; ganz Theben hatte sich gleicherweise versündigt und hat demnächst seine schuld zu büssen zur verherrlichung des gottes. Ihre stadt wird von den Argivern erobert, sie selbst müssen die heimath meiden und in die fremde wandern ins barbarenland zu den Eucheleern (vgl. Herod. V, 61.). Selbst unschuldige, wie Kadmos und seine gemahlin Harmonia ereilt das verhängniss; auch sie müssen ins elend hinaus und werden in schlangen verwandelt, ja, Kadmos erlebt den schmerz in dieser gestalt barbarenheere gegen das heimathland führen zu müssen. Das etwa dürfte der inhalt der worte des Dionysoa gewesen sein. Der erhaltene schluss derselben beschäftigt sich lediglich mit den schicksalen des Kadmos und der Harmonia; was in dem verlorengegangenen theile derselben etwa gestanden haben muss, lässt sich darnach etwa abnehmen. Auch diesen theil hat der kompilator stark benutzt für den aufputz der prophezeiung, welche er dem Johannes in bezug auf die schicksale des jüdischen volkes in den mund legt. Ich nehme die verse wieder in dem zusammenhange durch, in dem sie mir ursprünglich gestanden zu haben scheinen.

1) v. 1665. 66.

τοιαύτα λαός ὁ σερίν ήγαπημένος εὐεργέτην ἔδρασε θυμωθείς φθόνφ.

Ich erwähne diese verse, weil es nicht unmöglich ist, dass sie hierher gehören könnten, obwohl ich das mit bestimmtheit zu behaupten mir nicht getraue. Jedenfalls sind sie stark alferirt und mindestens im ersten ὁ πρὶν ἡγαπημένος vom kompilator herrührende worte.

## 2) v. 1692

αὐτὸς μὲν εἶπας, ὡς μανεὶς ἄλγους ὕπο. 
vom Judas Ischarioth. Der ausdruck, namentlich der gebrauch des μὲν, hat antiken anstrich. Nur ἀλγους ist jedenfalls parodie und am anfang scheint vielmehr αὐτοὶ μὲν εἴδετ gestunden zu haben. Es ist die rede von Pentheus' vergehungen. Unmittelbar daran schloss sich wahrscheinlich

## 3) v. 1664

είς δεσμά τ' ήλθε καὶ λόγους ἐμπαιγμάτων was ursprünglich von Pentheus gesagt zu sein scheint, der den verkappten gott in bande schlagen liess und auf mannigfache weise verhöhnte. Gegen ende stand wohl besser λόγων ἐμπαί-γματα. Unmittelbar oder wenigstens ganz nahe darauf folgte

4) v. 1663
τοίγας τέθνηκεν ὧν έχςῆν ἥκισθ' ἕπο,
ein vers, wie ihn der mönch nie zu stande gebracht haben würde.
"Das war die strafe, dass der lästerer sterben musste von seiner mutter händen". Hieran schliessen sich ungezwungen

5) v. 1667 ff.

καὶ ταῦτα μὲν πέπονθεν οὖτος οὐκ ἄκων. ἃ δ' αὐ παθεῖν δεῖ λαὸν οὐ κρύψω κακά.

λίπη πόλισμα βαρβάροις είχων ἄχων, von denen dasselbe gilt wie vom vorigen. Nur οὐχ ἄχων am ende des verses ist gefälscht, um ihn auf den heiland anwenden zu können; ursprünglich stand etwa ἐνδίχως oder dergleichen. Im dritten verse ist zu anfang λείψει herzustellen und βαρβάροις dürfte für πολεμίοις eingesetzt worden sein, um einerseits den dreisylbigen fuss fortzuschaffen, anderseits die Römer als solche genauer zu bezeichnen. Auch ἄκων weisen metrische gründe als eigenthum des mönches aus. Der nun folgende v. 1670 ist aus dem v. 1352 der Bacchen parodirt. Es folgten meiner ansicht nach im original

6) v. 1678 ff.

πόλεις δε πολλάς είσαφίκωνται ζυγόν δούλειον ἀνέλκοντες οἱ δυσδαίμονες, αίχμαϊς άλωτοί, χρησμός ὡς λέγει θεοῦ

Die ächte grundlage schimmert zu deutlich durch, als dass sie leicht zu verkennen wäre. Den anfang des ersten verses änderte der mönch entweder ungeschickt oder fand ihn in seiner handschrift bereits entstellt vor; jedenfalls ist zu schreiben πόλεις δ' ἐπ' ἄλλας und εἰσαφίκωνται einfach in εἰςαφίξονται zu ändern; auch oben bereits war das futurum λείψει durch den konjunktiv λίπη verdrängt worden. Im zweiten verse deuten sowohl das metrum, als das in dieser verbindung ungewöhnliche kompositum ἀπέλκοντες auf vorgegangene fälschung; doch wüsste ich das ächte mit sicherheit nicht nachzuweisen. Die zweite hälfte des dritten verses, χρησμὸς ὡς λέγει θεοῦ ist aus Bacch. v. 1331 genommen, wo nur statt θεοῦ ein Διὸς zu lesen ist. Das was auf αἰγμαῖς ἀλωτοὶ noch im originale folgte, lehrt uns kennen die variation

7) v. 1672

αίχμαῖς άλωτούς, πόλλ' ἀνατλάντας κακά.

Die wiederholung der ersten vershälfte bürgt dafür, dass wir nicht irrten, wenn wir entlehnung vermutheten. Der vers lautete demgemäss in seiner ursprünglichen gestalt, wie aus der vergleichung beider stellen sich deutlich ergibt: αἰχμαῖς ἀλωτοί, πόλλ ἀνατλάντες κακά. Alle diese verse bezichen sich auf die vertreibung der Kadmeer durch die Argiver und ihre auswanderung zu den Encheleern. Die folgenden verse beschäftigen sich dagegen augenscheinlich mit dem schicksal der unglücklichen Agaue und ihrer schwestern:

8) v. 1673 ff.

ἀναιρέταις γὰρ πᾶσιν αὐδῷ παγγενῆ λιπεῖν πόλιν τήνδ' ἀνοσίου μιάσματος δίκας τίνοντας τῷδ', δν ἔκτειναν φθόνφ, καὶ μηκέτ' ἰδεῖν πάτριδ' οὐ γὰρ εὐσεβὲς μένειν φονευτὰς ἐν τάφοις νεκρουμένων.

Vom ersten verse ist kaum mehr als  $\alpha \dot{v} \delta \tilde{\alpha}$  ächt, wofür  $\alpha \dot{v} \delta \tilde{\omega}$  gestanden haben wird, so gut wie  $\delta \dot{\epsilon}$  für  $\gamma \dot{\alpha} \dot{\varrho}$ . Unversehrt dagegen ist der zweite vers. Der dreisylbige fuss, so wie der umstand, dass den schluss des verses ein nicht auf der vorletzten sylbe betoutes wort bildet, beweist unwiderleglich, dass der

vers den mönch nicht zum verfasser haben kann, wenn die farbe des ausdruckes dies zu erweisen nicht ausreichen sollte. folgenden verse ist rivorras gesetzt worden für rivovaas, weil die verse einmal auf die Juden bezogen werden sollten, und φθόνφ zum schluss aus demselben grunde an stelle eines anderen wortes getreten, das sich sicher nicht mehr nachweisen lässt. Im folgenden verse gab ein dreisylbiger fuss, wie so oft, dem mönche anlass zu einer fälschung leichterer art, indem ideir offenbar aus diesem metrischen grunde für eoideir gesetzt worden ist. Im letzten verse endlich ist das schliessende γεκρουμέτων dem tragischen sprachgebrauch zuwider und es muss angenommen werden, dass im originale etwas anderes, wenn auch ähnliches, gestanden habe. Der übergang auf Kadmos scheint mir sodann durch folgenden vers vermittelt worden zu sein, der aus diesem grunde nicht fern vom schluss der lücke gestanden haben kann:

9) v. 1690

ούτος δ' ἃ μέλλει πήματ' ἐκπλήσειτ, φράσω. einen vers, dessen ausdruck seinen urheber nicht verkennen lässt. Da, wie aus dem erhaltenen schluss der rede hervorgeht, Dionysos den Kadmos anredet, so ist anzunehmen, dass der mönch für seinen zweck eine unbedeutende änderung vorgenommen habe, indem er für das αὐτὸς δ' ἃ μέλλεις des originals setzte οῦτος δ' ἃ μέλλει.

Endlich erwähne ich nur der vollständigkeit halber, dass der unvermittelte anfang der in der hs. erhaltenen schlussworte von Matthiä durch den vers δράκων γετήση μεταβαλών δάμαρ τε σή, den ein citat beim Schol. Dionys. Perig. v. 391 gewährte, ergänzt worden ist. Sollte auch manches in den obigen aufstellungen sich bei näherer prüfung als voreilig und unbegründet erweisen, so wird doch, denke ich, im ganzen das nicht bestritten werden können, dass wir berechtigt sind, beim verfasser des cento die kenntniss des in der lücke verlorengegangenen vorauszusetzen, und dass wenigstens einige der oben ausgehobenen verse dem Euripides sicher gehören. Zum schluss setze ich diese verse in übersichtlicher anordnung hierher, und zwar in derjenigen gestalt, welche sie in der hs. gehabt haben mögen. Alle véränderungen und zusätze sind durch klammern bezeichnet.

ΑΓ. ὦ πάτερ ὁρῷς γὰρ τᾶμ' ὅσφ μετεστράφη

εί μη γάο ίδιον έλαβον είς χείρας μύσος

πῶς καί τιν ἡ δύστητος εὐλαβουμένη πρὸς στέρτα Θῶμαι; τίτα [δέ] θρητήσω τρόποι;

- - ω φιλτάτη πρόσοψις, ω ποθουμένη
- 15 ω φίλτατον πρόσωπον, ω νέα γένυς.
  ἰδοῦ, καλύπτυα τηθε σ[ο]ν κυύπτω κάυα·
  τὰ δ' αἰμόφυρτα καὶ κατηλοκισμένα
  μέλη σὰ . . . . . . . πέπλοισ[ι] σκέπω
  . . . . . . . . . πάσαν ήματωμένην.

∆lON.

- - αὐτο[ί] μὲν εἴ[δεθ'], ὡς μανεὶς . . . . ὅπο εἰς δεσμά τ' ἢλθε καὶ λόγ[ων] ἐμπαίγματ[α]· τοίγαρ τέθνηκον ὧν ἐχρῆν ἢκισθ' ὅπο
- - . . . . . [δε] . . . . . αὐδ[ω] . . . . . λιπεῖν πόλιν τήνδ ἀνοσίου μιάσματος δίκην τινο[ύσ]ας τῷδ, δν ἔκτειναν . . . . ,
- 2) Mein kollege hr. Nauck macht mich darauf aufmerksam, dass hinter diesem verse das sonst nicht bei Euripides nachweisbare original von Chr. pat. 1715 αὐτὸς δ΄ ἐαυτὸν αἰτιάοθω τῆς δίκης, der wohl auch unzweiselhast entlehnt ist, gestanden haben könnte. Er meint, dass etwa zu schreiben sei αὐτὸς δ΄ ἐαυτὸν αἰτιασάοθω . . . . . Ich halte diese vermuthung für nicht unwahrscheinlich.

καὶ μηκέτ [ἐσ]ιδεῖν πατρίδ' οὐ γὰρ εὐσεβὲς 35 μένειν φοτευτὰς ἐν τάφοις . . . . . . . . .

[α] ὖτὸς δ' ἃ μέλλει[ς] πήματ' ἐκπλήσει», φράσω.

δράκων γενήση μεταβαλών δάμαρ τε σὴ έκθηριωθείσ όφεος άλλάξει τύπον etc.

Zu spät, als dass ich bei den obigen erörterungen noch darauf hätte rücksicht nehmen können, sah ich, dass auch hr. Hartung in seiner ausgabe der Bacchen gewisse verse aus X. II. in jene lücke verwiesen hat. Ausser den beiden schon von Porson angemerkten versen (3, 4) so wie dem beim scholiasten des Aristophanes erhaltenen (2) sind dies die auch von mir aufgenommenen 5, 6 und 17, deren ersten er auf eine höchst arbiträre weise abändert und ergänzt. Auch die konjektur xaταλελακισμένα in v. 17 hätte er sich sparen können, wenn er Dübners ausgabe zu rathe gezogen hätte. Was er ausserdem heranzieht, muss unbedingt abgewiesen werden. Spasshaft ist, wenn er Chr. pat. v. 1309 αγ', ω τάλαινα χείο έμη, νεχούν λάβε mit der unnützen änderung des νεκρόν λάβε in νεκροῦ θίγε uns als einen vers aus den Bacchen glaublich machen will. Denn dieser vers stammt vielmehr aus der Medea, wo er v. 1244 so lautet: ἄγ', ο τάλαινα χεὶρ ἐμή, λάβε ξίφος. Mit eben so wenigem rechte wird ferner Chr. pat. v. 914 έγω σ' έτικτον, οίδα δ' ως σ' έγεινάμην hervorgezogen. Ebendieselben worte finden sich wiederholt v. 769, lauten aber v. 119, 428, 516, 2402 έτικτον αὐτὸν, οίδα δ' ώς έγεινάμην, und in dieser gestalt stehen sie ihrem originale näher. Denn der erste verstheil stammt augenscheinlich aus Med. v. 930 έτικτον αὐτούς. ζην δ' δι' έξηύχουν τέκνα. Die quelle des zweiten theiles vermag ich zwar nicht nachzuweisen, zweifele aber nicht im geringsten, dass Euripides auf die ehre der verfasserschaft keinen anspruch hat. Was endlich den aus Lucian (Piscat. 2. t. III. p. 131. Lehm. καὶ μὴν ἄριστον ἢν καθάπερ τινὰ Πενθέα ἢ Όρφεα λακιστόν εν πέτραισιν ευρέσθαι μόρον) eingesetzten vers anlangt, so hat zwar schon Musgrave auf ihn hingedeutet, allein es lässt sich weder beweisen, dass derselbe dem Euripides gehört, noch geht aus Lucians worten hervor, ob er auf Pentheus oder Orpheus zu beziehen ist. Wir haben also vorläufig gar keine veranlassung und berechtigung, ihn gerade den Bacchen entlehnt zu denken.

Berlin.

A. Kirchoff.

## Ueber den Socrates in den wolken des Aristophanes.

Die stellung und das verhältniss des grössten philosophen zum grössten komödiendichter der klassischen zeit Athens, des Socrates zum Aristophanes, wie er in den "wolken" erscheint, ist, so viel auch alterthumsforscher und philologen ihre kräfte an der lösung dieser in mannigfacher beziehung wichtigen frage versucht, noch immer nicht entschieden. In der neuesten zeit hat Theod. Kock in der einleitung zu seiner ausgabe der genannten komödie den auffallenden widerspruch dadurch zu erklären versucht, dass Socrates von der einen seite mit den sophisten seiner zeit in so fern auf gleicher stufe gestanden, dass sie beiderseits die alten zustände in der religion wie in der sittlichkeit beseitigt wissen wollten, jene freilich nur, um in ihrem maass · und zeitlosen egoismus durch eine gänzliche untergrabung alles bestehenden sich selbst zur geltung zu bringen und zum unwandelbaren mittelpunkte alles strebens zu machen; Socrates hingegen - um eine feste dauernde grundlage des wahrhaft edlen und schönen an die stelle des alten, morschen baues zu setzen. Hiedurch sei es denn geschehen, dass Socrates nicht blos dem ungebildeten volke, sondern auch dem gebildetern theile der gesellschaft Athens nicht verschieden von den sophisten erschienen, so dass man den schein vielmehr als das wesen seiner lehre erfasst, und somit seine person um so mehr zum gegenstande der komödie geeignet finden musste, je mehr bei ihm allein die bekannte äusserlichkeit der innern verkehrtheit entsprach, wie dies bei den vornehmen und eleganten Protagoren, Hippien, Gorgien etc. etc. nicht der fall war.

Ziemlich hiemit übereinstimmend widerlegt Petersen, bei gelegenheit einer recension des genannten Kock'schen buches (allgem. monatsschr. 1852. decbr.) die bis dahin gewöhnlich vorgebrachten meinungen, nach welchen Aristoph. bald von Anytos und seinem anhange bestochen gewesen sein soll, um die stimmung des Athenervolkes gegen den Socrates gleichsam zu sondiren und vorweg einzunehmen (Aelian). Und hierin wird wohl jeder

gern hrn. P. beistimmen. Wenn jedoch geltend gemacht wird, dass die "wolken" um 20-24 jahre vor dem processe des Socrat. angeführt worden, so möchte dies kaum stichhaltig sein, da eben der ungünstige erfolg, den beide aufführungen der komödie beim volke gehabt, wohl veranlassung gewesen sein kann für die ankläger, die acten einstweilen zu reponiren. Bald wieder sollte Aristoph. im Socrat. das treiben der damaligen sophisten, denen dieser ja selbst der schärfste gegensatz gewesen. persiffirt haben. Wenn wir aber auch hiergegen nichts einzuwenden haben, so scheint doch eben die auskunft, die hr. P. giebt, es habe nämlich Aristoph., ein eifriger anhänger der alten sitte, jede neuerung für verderblich gehalten und hierin nicht mit Socrat. übereingestimmt, der zwar das beste gewollt, zu diesem zwecke aber manchen missbrauch abgeschafft wissen wollte, nicht einleuchtend. Abgesehen nämlich, dass ja auch Aristoph. missbräuche, wie z. b. das sykophantenunwesen und den ostracismus (vögel), die volksgerichte (gegen diese eigentlich mehr als gegen die processsucht der Athener sind die wespen gerichtet) offen bekämpft, so wie andererseits hinwiederum Socrates jede neuerung in musik u. turnübung (rep.) scharf und bestimmt zurückweist: so kommt ja diese annahme immer nur auf das hinaus, wogegen P. sich so entschieden erklärt, auf eine persönliche feindschaft des Aristoph. und Socrat., und wir gewännen weiter nichts, als dass wir eine politische disharmonie als ursache dieser feindschaft wüssten. Aristoph., sagt P. weiter, habe in eben jener principiellen ansicht sich gegen alle philosophischen systeme, die damals in Athen sich geltend zu machen anfingen, ausgesprochen, habe aber, da die öconomie der alten komödie eine namhafte ausführung so vieler sophisten und professionellen gelehrten, als es zur zeit in Athen gegeben, unthunlich machte, nur eben einen als repräsentanten aller thorheiten der zeit, und zwar den Socrat., genommen, als denjenigen, der, wie Kock schon gezeigt, sich am besten hiezu geeignet. - Die vordersätze vollständig zugegeben, so ist doch die schlussfolge keineswegs erklärt, abgesehen, dass auch diese deutung sich von der alten ansicht, dass nicht Socrat., sondern in ihm das sophistische princip preis gegeben werden sollte, in nichts unterscheidet. Die frage bleibt nun immer: wie in aller welt konnte Aristoph., blos seiner satyrischen laune luft zu machen, so gehässige beschuldigungen, solche todesverbrechen auf die person eines unschuldigen, eines freundes zumal häufen und dabei gleichsam sagen wollen: Ich habe dich nicht gemeint - ohne die grösste persönliche feindschaft, ja, ohne trotz dieser selbst nicht den abscheulichsten charakter zu verrathen? Aristoph. war, wie hr. P. nach der apologie des Plato bemerkt, der intellectuelle urheber der verurtheilung des Socrat., und wenn die anklage der komödie auch für den augenblick den erfolg, den ein Anytos und Meletos gewünscht, nicht hatte, so galt doch auch hier das calumniare audacter, semper aliquid haeret; und so waren es namentlich, mit beseitigung aller lächerlichkeiten, die die komödie dem Socrat. aufgebürdet, die hauptelemente der anklage, die dieser selbst aus der komödie in seiner apologie (p. 19) anführt: Socrates frevelt und beschäftigt sich mit untersuchungen über - und unterirdischer dinge, verdreht unrecht in recht (καὶ τὸν ήττω λόγον κρείττω ποιών), so wie er andere auch hierin unterweist. -Wenn wir nun aber auch uns keinesweges berufen fühlen, eine apologie des Aristoph. zu schreiben, für die uns das alterthung so wenig material geboten, so ist doch seine persönliche erscheinung (in verschiedenen parabasen wie im symposion des Plato) überall eine zu sehr achtung gebietende, als dass wir ihn mit dem Aelian für einen βωμολόγος und κατάρατος hinnehmen könnten, vorwürfe, die er selbst so oft von der bühne herab gegen seine komödienhelden vernehmen lässt.

Die überzeugung also glauben wir festhalten zu müssen, dass eine bestimmte, gleichviel ob gerechte oder ungerechte ursache vorhanden gewesen sein muss, die einen Aristophanes bewog, auf solche weise gegen einen Socrat. aufzutreten. Es fragt sich nun blos, ob es mit aller sonstigen ehrenhaftigkeit des charakters sich nicht vereinbaren lässt, wenn der komödiendichter nach gegebener veranlassung trotz aller persönlichen freundschaft auch den freund nicht schonen und in seinem eifer dann auch wohl weiter gehen mochte als es ursprünglich vielleicht seine absicht gewesen. Konnte ein Archilochos - wir wollen zu seiner ehre glauben - gegen seine absicht - den Lykambes mit seinen iamben bis zum stricke bringen, liess Aristoph. selbst sich von seiner ästhetischen antipathie gegen den Euripides nicht nur zum tadel seiner schlechten tragödien, sondern auch so weit hinreissen, demselben seine abkunft von einer grünzeughändlerin (Acharn. Thesm.) wiederholentlich, von seinem politischen widerwillen gegen einen Pericles so weit hinreissen, demselben sogar einen Diebstahl, eine kassendefraudation (frieden) vorzuwerfen, warum sollte nicht irgend eine veranlassung im stande gewesen sein, denselben gegen den Socrates um so heftiger aufzubringen, wenn es hier vielleicht darauf ankommen mochte, eine persönlich empfindliche kränkung zu rächen, und zwar gerade um so mehr, weil Socrates des Aristoph. freund gewesen?

Dass nicht eben der komödie des Aristoph. eine eigentliche feindschaft zu grunde gelegen haben muss, können wir daraus erkennen, dass Aristoph. ja mit dem tragödiendichter Agathon auf so freundschaftlichem fusse lebte, dass er sogar zu seinem krönungsfeste sich laden und splendide bewirthen liess (Plato gastm.), ohne sich darum abhalten zu lassen, auch den Agathon, dem er doch sonst alle gerechtigkeit widerfahren lässt (frösche

84), and ähnliche weise fast (Thesm.) wie den Euripides (Acharn.) zu persiffliren. Ja, ist Kock's (a. a. o. s. 24) argumentation richtig, dass die verbesserte ausgabe der wolken theilweise im j. 420 oder 419 v. Chr. verfasst worden, so fiel dieselbe fast in die nämliche zeit, wo Agathon in den Lenaeen gekrönt worden (al. 90, 1 = 420 v. C.), wo also Aristoph mit Agathon, Socrates und Eryximachos, der ja als arzt ehen auch in den wolken nicht leer ausgeht, im besten einvernehmen lebt, von letzterm sogar ärztlichen rath anzunehmen scheint.

Es fällt hiemit auch die angabe Kock's (a. a. o. s. 17) nach welcher "einige jahre nach den wolken" Aristophanes und Socrates in ein genaueres verhältniss zu einander getreten sein sollen, zumal Kock hiebei mit sich selbst gewissermassen in widerspruch geräth. Ueberdies können wir in der von Kock angeführten stelle der apologie (p. 18. D) so wenig eine entschuldigung des komikers 1), als in den stellen irgend einer komödie der letztern einen "harmlosen" scherz in bezug auf Socrates 2) finden.

Wir glauben deshalb so viel als gewiss annehmen zu dürfen, dass

1. durchaus kein grund vorhanden zur voraussetzung, es habe eine persönliche feindschaft zwischen Socrates und Aristoph. stattgehabt, vielmehr spricht ihre zusammenkunft bei Agathon, vielleicht selbst um die zeit, da die wolken zum zweitenmale aufgeführt worden, für ein freundschaftliches, Aristophanes' invectiven wenigstens für kein feindseliges verhältniss, wenn wir nicht eben so annehmen wollen, er sei ein feind des Agathon, Pericles und aller hervorrageuden männer 3 gewesen.

2. Wenn dem Socrates vorzugsweise vor den andern, selbst dem Euripides und Kleon, eine ganze komödie gewidmet worden, so hat dies vielleicht seinen grund in einer wirklichen persönlichen beleidigung, die Aristoph. von diesem erfahren oder erfahren zu haben sich eingehildet.

Bei dieser zu kühn scheinenden hypothese werden wir uns einer möglichst genauen begründung nicht entziehen dürfen. —

1) Wenn ein unterschied gemacht wird zwischen denjenigen feinden, die aus hass - und verläumdungssucht, und denen, die in selbsttüschung das volk täuschen und mit sich fortreissen: so ist die frage, in welche kategorie der komödiendichter gehören soll.

2) Harmlos ist es wohl nicht, wenn Socrat. als personificirter lump und hungerleider (vögel 1282) dargestellt, oder von einem ungeschlachten unflätigen (aloutos impurus) Socrat. gesprochen wird (fbid. 1554). Von

einer andern stelle wird weiterhin die rede sein.

3) In der that scheint die komödie jener zeit nur von eines Kleon niedriger seele rache gefürchtet (ritter 231) zu haben, bis späterbin erst der eitle Alkibiades, der doch wirklich nur mit einem harmlosen scherze (wespen 42) weggekommen, dem spasse überhaupt mit dem verbote ein ende gemacht, irgend jemand auf der bühne namentlich lächerlich zu machen.

Dass Aristoph. mit allen gangbaren philosophemen, ja mit dem standpuncte aller wissenschaft seiner zeit genau bekannt gewesen, so dass auch nicht aus unkundiger verwechselung des Socratischen lehrsystems mit dem sophistischen treiben der zeit jener statt dieser zur zielscheibe der satyre gewählt worden, hat Petersen sehr schön aus der komödie selbst dargethan und darf auch a priori keinem zweifel unterliegen. Gerade diese hohe wissenschaftliche bildung des Aristoph. aber, diese genaue kenntniss aller gelehrten forschungen der zeit war es vielleicht, die ihm gelegenheit gegeben, sich von Socrates empfindlich verletzt zu sehen.

Es wurde nämlich bisher immer nur einseitig aus dem Aristoph. Sokrat. zu retten und zu vertheidigen gesucht, das andiatur et altera pars, die rechtfertigung oder vertheidigung des Aristoph. aus dem Socrat., unsers erachtens mit unrecht, gur nicht unternommen. Wir kennen aber die lehren des Socrates theils pragmatisch-historisch aus dem Kenophon, theils mit eignem scharfsinne erweitert und ausgeschmückt, so zu sagen idealisirt durch Plato. Beider werke sind meist, besonders so weit sie die person des Socrates betrafen, erst nach dessen tode bekannt gemacht worden, nachdem nichts desto weniger ihr inhalt, die eigentliche grundidee der ansichten und meinungen des philosophen nicht blos dem gelehrten theile der Athener 4) lange zuvor bekannt gewesen. - Zu den berühmtesten schöpfungen des Plato wurde schon in der ältesten zeit der staat gerechnet, nicht nur seiner vollendeten, gerundeten, auf ächter philosophie beruhenden ausarbeitung wegen, sondern auch wegen seiner tief durchdachten, in die wichtigsten lebensverhältnisse des individuums sowohl als des gesammtwesens unmittelbar eingreifenden inhalts. - Bekannt ist nun und vielfach besprochen des Socrat. urtheil über den werth der dichter für den staat und scheinen besonders folgende stellen äusserst bemerkenswerth: "Alles dies (395. A. komödien, tragödien u. s. w.) sind nachahmungen (C.). Wenn man aber nachahmt, so muss man von kindheit auf das angemessene, tapfern, besonnenen, frommen, edeln männern u. dgl. m. nachahmen, unedles aber weder thun, noch nachzuahmen geschickt sein, noch sonst etwas von schändlichen dingen, damit man nicht

<sup>4)</sup> Die jungen leute meines umganges, reicher männer söhne, finden, wenn sie irgend zeit haben, ihr vergnügen daran, da sie von mir die leute in die enge getrieben (iξεταιζομέτους) sehen, auf eigne rechnung auch ihrerseits oft meinem beispiele zu folgen und versuchen es andere in die enge zu treiben." Apol. S. p. 23. — Hierauf bezieht es sich wenn die "gerechte rede" (1053) sagt: "Das ist es eben, was fortwährend den tag hindurch schwatzender jünglinge voll das badehaus macht, die ringbahn hingegen leer." — Ferner: die "ungerechte rede" (1058): "Ich will nun von da auf die sprache kommen, welche, wie diese (gerechte rede) behauptet, junge menschen nicht üben dürfen, ich das gegentheil behaupte."

aus der nachahmung das sein erlange u. s. w." --- "Wir werden also (395. D) nicht zugeben - -, dass männer sich als weib verkleiden" u. s. w. - "Wie nun? (396. D.) Sollen sie wiehernde pferde, brüllende stiere, rauschende flüsse, schäumende see und alles, was sonst der art, nachahmen?" --- "Je schlechter (397. A.) einer ist, um so eher wird er alles nachahmen und nichts seiner unwürdig zu sein glauben, so dass er im ernste und vor dem volke alles, was wir eben erwähnt haben. nachzuahmen versuchen wird, donner sowohl als sturmesgeheul. schlossen und achsen und rollen und trompeten und flöten und pfeifen und aller instrumente tone, ferner auch der hunde, schafe, vogel stimmen, und es wird nun eines solchen mannes rede in stimme und geberden ganz und gar aus nachahmung bestehen und nur wenig im charakter der erzählung." -- "Einen mann nun, wie ich glaube (398. A.), der so geschickt ist, dass er mannigfache gestalten annehmen, alle möglichen dinge nachahmen kann, wenn ein solcher selbst zu uns in die stadt käme und seine dichtungen aufführen lassen wollte: wir würden ihn wie einen heiligen, wunderbaren und liebenswürdigen menschen anbeten. aber bemerken, dass ein solcher mann für unsern staat nichts ist, noch in demselhen sein darf, und würden ihn wo anders hin schicken, sein haupt mit myrrhen gesalbt u. s. w." -- -

Wir gestehen, diese stellen erst dann verstanden zu haben, als wir mit den komödien des Aristoph. bekannt geworden; sie werden offenbar nur auf den komödiendichter und schauspieler bezogen gedacht werden können und so unter einander sowohl, als auch mit den verschiedenen komödien (z. b. den vögeln, wespen, fröschen, die hyperbolisch durch "wichernde pferde, brüllende stiere und allerhand thiere" ungedeutet werden, ja den wolken selbst, wenn von "rauschenden wässern, tobenden stürmen u. a. nachahmungen natürlicher erscheinungen" die rede ist, in genauere beziehung gebracht, so wie "die weibliche verkleidung" sehr leicht an den Mnesilochos, der in die Thesmophorien sich einschleicht, so wie den späterhin als alte kupplerin verkleideten Euripides erinnert—) in zusammenhang gebracht auf diese weise, scheint es uns, vollkommen klar und deutlich.

Bei allen schöpfungen des Plato aber muss in chronologischer wie exegetischer hinsicht eine wesentliche trennung gemacht werden dessen, was als socratisches grundthema betrachtet werden kann, von dem, was Plato gewissermassen commentirt und variirt hat. — Socrates, dürfen wir denn auch hier annehmen, will jede unedle, leichtfertige nachahmung, wie sie die attische komödie seiner zeit mit sich brachte, aus seinem staate verhannt wissen. Genauere bezeichnungen und andeutungen beziehen sich theils auf schon zur zeit vorhanden gewesene, einzelne komödien, mögen theils sogar innerhalb der vier jahre, die zwischen der ersten und zweiten aufführung der wolken lagen, theils auch spä-

ter durch Plato hinzugekommen sein. - Socrat. ferner ist es, der nur einen schlechten menschen einer jeden nachahmung fähig hält, und will solche geschickte nachahmer mit guter manier, aber um jeden preis aus der stadt entfernt wissen, will sogar (402. B.) "die dichter zwingen, nur ein bild der guten sitte in ihren dichtungen darzustellen, üble, zügellose, unedle, unanständige sitte weder in bildern von thieren, noch von wehngebäuden" (man denke an Kukukswolkenheim, Grübelnest - goortiozigior), "noch in irgend einer händeurbeit zu machen oder arbeiten za lassen." - Die grundidee des Socrutes, ohne alle ausschmückung wiedergegeben, finden wir denn auch in Xenophon's denkwürdigk. d. S. (lib. III, p. 453. l. 39. ed. Steph.): "Auch die würfelspieler und possenreisser, sagte er, thuen etwas, alle diese jedoch, sagte er, scien müssiggänger, denn sie könnten besseres thun, als dies, vom bessern jedoch zum schlechtern (ἀπὸ τῶν βελτιόνων επί τὰ γείρω) zu gehen, darf niemand musse haben," ein ausdruck, den wir auch wohl in den wolken (ror xpsizzor, ooris έστὶ [sc. λύγος], καὶ τὸν ἥττοτα) wiedererkennen dürften, wiewohl diese theorie, wesentlich, wie der δίκαιος und άδικος λόχος dem Gorgias (459. D) angehört (S. Apol. s. 19. B). - "Wenn er es aber" fährt Xenoph. fort "thäte, so, sagte er (Socr.), habe er eine beschäftigung, betreibe aber ein schlechtes geschäft."

Dass nun dergleichen stellen (und sie liessen sich leicht vielfach vermehren) wohl geeignet sein mussten, die aufmerksamkeit des Aristoph. auf sich zu ziehen, zugleich aber auch seine empfindlichkeit auf's äusserste rege zu machen, lässt sich von vormherein denken, wird aber auch in der 20 j. spätern vertheidigungsrede nicht unwesentlich dadurch gestützt, dass Socrat. dem Meletus wenigstens die kränkung über seine (des Socrat.) äusserungen und urtheile über die dichter als grund seiner anklage (Μέλητος μεν ύπες των ποιητών άχθόμενος. 23. C. v. Ran. 1302. Aelian. V. H. I. X. 6. Suid. in voce), da er [M.] selber dichter sei, zum vorwurfe macht. Wenn er hei dieser gelegenheit nicht das nämliche vom Aristoph. sagt, so ist hiebei nichts auffallendes, da es einmal gegen den letztern, der nie als sein ankläger aufgetreten, keiner vertheidigung bedurfte, sodann aber Aristoph. z. z. wohl längst todt 5) gewesen. Was nun einem Meletus ursache zur tödtlichen verfolgung war, konnte dem heitern sinne eines Aristoph. wenigstens veranlassung zur beissenden satyre geben. Finden wir ja den idealistischen communismus in seiner weitesten ausdehnung, wie ihn derselbe Plato in seinem strate eingeführt wissen will, in den Eccles. (590 ff.) auf's treffendste der satyre preis gegeben, womit sich hier, wo er nicht persönlich betroffen, der dichter freilich begnügen konnte, da eine porsönliche feindschaft gegen Socrat. ihm eben fern lag.

<sup>5)</sup> Arist. blühte nuch Eusebius Ol. 85, 4. Socrat. nahm um fast 40 j. apšier den giftbesher.

Betrachten wir nun aber die betreffenden stellen beider schriftsteller etwas genauer, so dürften wir sogar finden, dass Aristoph. bald mit rube, bald mit bitterer komik sich gegen die allgemeinen beschuldigungen des Socrat., nicht selten, wie man glauben sollte, indem er worte des Socrat. selbst und ausdrücke mit einer art von verhöhnung braucht 6), vertheidigt. Und wenn auch nicht überall worte und sätze genau, wie sie bei Plato lauten. sondern oft nur durch einen parodirenden gebrauch, durch eine einzelne reminiscenz vorgeführt werden, so wird man gewiss darum nicht eine vergleichung der betreffenden stellen als zu weit hergeholt ansehen dürfen, wenn man bedenkt, dass einmal Aristoph. nicht eben die worte des Plato, sondern den (und zwar mündlichen) originalausdruck des Socrat. oft wohl nur vom hörensagen, vor sich gehabt, sodann aber kennt jeder, der mit unserm komödiendichter vertraut, dessen gedrungene, oft genug nur dem zuhörer seiner zeit verständliche art der parodie ?).

- 3. Denken wir uns nun einen menschen in demjenigen, was ihm am meisten werth und theuer, in seiner ehre, in seiner moralischen und physischen existenz gekränkt, und auf's empfindlichste verletzt, verletzt von einem bei seinen feinden selbst in hoher achtung stehenden manne, von einem freunde aber, der nach seines herzens inniger überzeugung gesprochen, weil ihm die wahrheit mehr gilt als selbst die freundschaft, denken wir uns einen solchen menschen noch dazu ausgerüstet mit allen gaben einer eindringenden satyre, mit den schärfsten waffen der beissenden attischen komödie, einen menschen, der sobald der stachel des Satyros ihn antreibt, unaufhaltsam (qvoet ter mit zehovotäfor, wie Sokrat. Apol. 22, C. sagt) dabinrennt,
- 6) In der parabase (553 seq.) weist er den vorwurf der nachahmung von bildern gewisser thiere durch τὰς εἰκοῦς τῶν ἐγχέλεων τὰς ἐμὰς μιμούμενοι von sich auf seine nebenbubler, Eupolis und Phrynichus, zurück, als wollte er sagen: Nicht ich bin der nachähmer von thieren, sondern diejenigen, die meine aale nachäffen; εἰκοῦς und μιμετοθαι sind on Socrat. selbst gebrauchte wörter. Wenn Socrat. von ταιό ρους μιντωμένους, μῆτε ἐν εἰκοῦκ λώων spricht, so sagt Aristoph. höhnend: ἤδη τοτ ἀναβλίψας, εἰδες «κφίλην Κειταίνω όμοία», | ἢ παφάλει, ἢ λύκω, ἢ ταιό ω; Socrates: ποταμῶν ζαθέων κελαθήματα, | καὶ πόντον κελαθόντας με κ. w. Aristoph.: ποταμῶν ζαθέων κελαθήματα, | καὶ πόντον κελάθοντα βαφύθρομον. Socrat.: ταίνωυς μυκωμένους. Aristoph.: βρόντῆς μυκησαμένης und vieles dgl. m. Aristoph.: Wer an seinen komödien wohlgefallen fände, werde für alle zeit weise sein (κὖ φορικίν), im gegensalze zu Socrates (hei Xenoph) κακῶς πμάττειν oder οι πορία ποιοῖεν α ποιοῖεν, wie Socrat. (Apol. 22. u. s. w.) die dichter characteris irt u. s. w.
- 7) Der beröchtigte, so vielfach geneckte vers des Euripid. ἡ γλῶσος ἀμώμος ἡ δὲ φρῆν ἀνωμοιός wird (Acharn.) durch κοῦκ ἔντον ἔντον ἔντιν ἡν οιαφες ἔδης, wie wohlweislich hinzugefügt wird, parodirt, was denn darauf hinauskommt: Sein geist ist ausgeflogen und sucht in höhern regionen stoff für tragödien, Euripides aber ist drinnen (in seinen hängelkorb) und schreibt tragödien (also ohne geist, wie dort die zunge ohne das herz geschworen).

freund und feind in seinem laufe darniederstürzt, ohne irgend die folgen zu bedenken, der die maske des gefürchteten Kleon sogar vornimmt, du kein anderer es wagen will, einen menschen mit einem worte, den man treffend mit dem prädicate eines "ingezogenen lieblings der Musen" bezeichnet; denken wir uns dies alles im Aristoph, vereinigt, und wir werden uns wundern, wenn er nicht mit affectirter demuth, mit scheinheiliger liebe seine beleidigungen hinnimmt und ruhig erträgt! wenn er vielmehr auf seine weise sich gegen einen Socrat. zu rächen sucht, unbarmherzig seine geisel schwingend, bis er zuletzt, wie dieser den komödiendichter aus der stadt gewiesen wissen will, damit endet, sein quortiatiquor ihm über dem kopf anzuzünden und seine ganze schule, wie dies vor nicht zu langer zeit mit den Pythagoreern zu Kroton ergangen, aus einander zu sprengen? Dieses motiv seiner komödie scheint endlich Aristoph. selbst (frosche 1491) zu verrathen, wenn er singt: Angenehm nun ist es, nicht hei Socrates 8) zu sitzen und zu schwatzen, musenwerk zu verwerfen und, was das wichtigste ist, die tragödienkunst aufzugeben, eine stelle, die Kock als "harmlosen" scherz citirt.

4. So sehr nun aber auch das äussere des Socrat., wie hr. Kock so schön auseinandergesetzt, für die komische maske nichts zu wünschen übrig liess, so war doch sein inneres wesen, seine lehre selbst eine so vollkommen reine, edle, ein solcher diametraler gegensatz der komödie, dass Aristoph. hier kein anderes mittel sah, als eines oder das andere, die form oder den inhalt, zu ändern. Dass sein zweck aber vorläufig nicht, wie zwei jahre später der des Eupolis, gegen die sophisten gerichtet gewesen, so blieh ihm nichts übrig, als die innere perversität der sophisten mit der äussern caricatur des Socrat. zu amelgamiren, und hierüber durfte ein Aristoph. sich um so weniger gewissensbedenken machen, der gegen das gesetz des Solon selbst den todten Euripides, ja, seinen verstorbenen freund Agathon (frösche) nicht in ruhe lässt und auf s übelste verläumdet.

Haben wir nun, wie wir glauben, die komödie des Aristoph. psychologisch zu motiviren gesucht, so wird sich uns

5. die frage von selbst entgegenwersen, in wie weit die immerhin scharsen, wenn auch nicht so arg gemeinten angrisse auf den Socrat. einen rückschluss auf den charakter des Aristoph. zu machen berechtigen? Wiewohl wir nun aber, wie schon bemerkt, weder berusen, noch bei dem mangel bestimmter nachrichten berechtigt sind, an eine charakterschilderung des Aristoph. zu denken: so lässt sich doch mit möglichster sicherheit hehaupten, dass es dem Aristoph. um eine wahrhaft seindselige verfolgung des Socrates keineswegs zu thun gewesen, dass er

<sup>8)</sup> Dass hier von einem andern Socrates die rede ist, wird wohl niemand mit *Panaetius* glauben, wohl aber μουσική auf die dichtkunst im allgemeinen, deren eine art die τραγφδική τέχνη, beziehen.

vielmehr, eingedenk des ridentem dicere, schon dadurch, dass er seinen helden dem gelächter preisgegeben, ihn um so sicherer dem hasse des volkes fern zu halten hoffen durfte. Lachen und hassen zugleich ist eine psychologische unmöglichkeit, und der zorn des donnerers selbst ist augenblicklich verloschen, als es dem Hephästos gelungen, das zwerchfell der himmlischen götter zu erschüttern. - In der that aber giebt es auch unsers wissens kein beispiel, dass irgend eine komödie den missbrauch, oder das übel, das sie lächerlich gemacht, zu beseitigen im stande gewesen, der peleponnesische krieg dauerte trotz "frieden" und "Lysistrata," Kallius lehrte trotz den "schmarotzern" des Eupolis fort u. s. w. - Zudem wurde dem Socrates der komödie so vieles aufgebürdet, was, trotz dem mit recht von Petersen geltend gemacht worden, dass das volk in seiner unkenntniss des systems das äussere treiben des Socrat. dem der sophisten gleich gefunden, doch, wie z. b. das lehren für geld, die feierliche weibe der schüler, das "grübelnest" (da Sokrat. stets auf freiem markte, im lycaeum gelehrt) dem volke so offenkundig unwahr erschienen, dass schon durum der persönliche schuden verbütet, darin aber auch leicht der grund gefunden werden konnte, dass es den "wolken" nie gelingen wollte, beifall beim volke zu finden. - Hiedurch widerlegt sich nun aber auch am gewissesten

6. die beschuldigung einer bestechung des A. durch Anytos und Meletos, da man von einem menschenkenner, wie Aristoph., von einem manne, der durch vielgeübten umgang die stimmung und den charakter seines volkes gewiss am richtigsten zu beurtheilen verstanden, unmöglich einen so argen missgriff voraussetzen dürfte, sich auf diese weise seines auftrags zu entledigen, so gänzlich dem zwecke entgegen zu wirken, den er und seine auftraggeber sich gesteckt, wuth und leidenschaft zu be-

schwichtigen statt aufzuregen.

7. Wenn demnach die "wolken" auf keine weise geeignet waren, das gesellig freundschaftliche verhältniss des Aristoph. zu Socrat. ernstlich zu trüben, so werden wir uns nicht wundern, dass auch in der vertheidigungsrede des Socrat. nur eine allgemeine, kurze erwähnung des komödiendichters geschieht. und zwar wird das volk selbst zum zeugen angerufen (μάρτυρας δ΄ αὐτοὺς ὑμῶν τοὺς πολλοὺς παρέχομαι), dass von den dort ausgesprochenen beschuldigungen keine einzige ihn treffe. Jahrelanger vorbereitungen bedurfte es darum, fast vergessen im volke war die komödie des Aristoph., die bekannten mannigfachen, zum theil durch Socrat. selbst herbeigeführten umstände mussten zusammenwirken, damit es dem neid und der bosheit gelinge, den sieg über gerechtigkeit und tugend davon zu tragen und den edelsten der meuschen dem tode der verbrecher zu überliefern.

Breslau. M. Landsberg.

### VI.

## Ueber den historischen werth der schrift de Melisso, Zenone. Gorgia.

Wenn en der kritiminen forsenung gelingt. werecht gedeutete zengmese in the wahres licht zu stellen, oder fälschlich verdachtigte genögend zu rechtiertigen: so steht ein solcher erfolg einem glücklichen aufflichen unentdeckter quellen zwar an reiz der nenheit nach, ist ihm aber an werth für die förderung unserer philologisch historischen erkenntniss gleichzunchten. wird es für unsere einsicht in die eleatischen lehren als ein poattiver zuwache gelten durfen, wenn es sich mit gewissheit ausmachen lasst, von wem die schrift, welche unter dem titel de Menophane, Zenone, Gorgia als ein Aristotelisches werk auf uns gekommen ist, in jedem ihrer drei theile handle, und wenn erwiesen werden kann, dass sie ohne untreue gegen die pflicht der vollen kritischen strenge als ein historisch glaubbaftes zeugninn hetrachtet werden durf. Dass der erste theil (cap. 1-2) weder von Xenophanes noch von Zeno, sondern von Melissus handle, und dessen lehren getreu überliefere, steht seit der gründlichen beweisführung Spaldings 1) mit allgemeiner anerkennung fest. licher den zweiten theil aber (c. 3-4) herrschen sehr vernehiedene ansichten: Fabricius, Spalding, Brandis, Ritter, Cousin, Karsten, Bergk, Mullach, Steinhart 2) beziehen denselben auf Xenophanes; dagegen Fries, Marbach, Schleiermacher, Hegel, Zeller 3, auf Zeno; die letzteren aber sind wieder untereinader

<sup>1,</sup> Spaiding, Vindiciae phil. Megar. subj. Comment. in primam partem lib. de Xen., Zen. et Gorgia. 1793. Vgl. Brandis, Commentt. Eleat. 1813; gesch. der philos. 1, s. 354; 398 ff. 1835.

<sup>2)</sup> Kabria. ad Sext. Emp. Hypot: Pyrrh. 1 p. 59 not. N. Sp. und Ur. a. a o. Ritter, g. d. phil. 1 s. 447. 1829. Consin, Xénophane, in n. Nouveaux fragmens 1829. Karsten, Xenophanis reliquiae. 1830. Theod. Herghii comm. de Ar. I. de Xen., Zen. et Gorgia. 1843. Mullach in s. ausg. d. schr. Arist. de Mel. Xen. Gorg., Praefat. 1845. Steinhart, ein-leitung zu Plato's Parmenides (vor der Müller'schen Uebersetzung) 1852.

3) Fries, gesch. d. ph. 1, 157—167. Marbach, gesch. d. ph. 1, 145 f.

darüber uneins, ob die abhandlung für einen glaubhaften bericht über Zeno, oder (wie Zeller meint) für eine grossentheils aus Xenophaneischen und Parmenideischen sätzen zusammengestückte darstellung zu halten sei. Dass endlich der dritte theil (c. 5-6) von Gorgias handle, ergibt sich aus der übereinstimmung der handschriften und aus der vergleichung der auszüge, die Sextus Empir. (adv. Math. VII, 65-85) aus der schrift des Gorgias περί του μη όντος mittheilt, mit gewissheit, und ist niemals bezweifelt worden. Unsere aufgabe kann demnach nur in der untersuchung bestehen, von welchem philosophen der sweite theil der schrift handle, und ob den darin enthaltenen angaben histo-

rische glaubwürdigkeit zukomme.

Ueber die ansicht, welche diese abhandlung (c. 3-4) auf Xenophanes bezieht, können wir nach Zellers gründlicher untersuchung (s. 135-139) kurz sein. Wer aufmerksam die stelle der Aristotelischen metaphysik 4) erwägt, wonach Parmenides das eine logisch und darum auch begrenzt, Melissus materiell und darum auch unbegränzt auffasste, Xenophanes aber hierüber nock keine bestimmte ansicht geäussert und weder die eine noch die audere behauptung aufgestellt hat - kann unmöglich für wahr halten, dass Xenophanes die in cap. 3 angegebenen antinomien aufgestellt habe: das eine seiende sei nicht begrenzt, und es sei nicht unbegrenzt; es sei nicht bewegt, und es sei nicht unbewegt. Wenn sich die vertreter dieser ansicht auf ein von Simplic. (in Ar. phys. f. 6) überliefertes vermeintlich Theophrastisches zeugniss berufen, welches ihm die nämlichen antinomien zuschreibe: so darf es von vorn herein nicht nur als unwahrscheinlich, sondern als eine innere unmöglichkeit bezeichnet werden, dass Theophrast über die lehre des Xenophanes in einer weise berichtet habe, welche dem so bestimmten und unzweidenügen ausspruch des Aristoteles schnurstracks zuwiderläuft; und sollte ja noch ein bedenken übrig bleiben, dass dennoch vielleicht, der logik zum trotz, das unmögliche wirklich sein möchte. so muss auch dieses schwinden, sobald wir die stelle des Simplicius selbst ansehen. Seine worte lauten: μίαν δε την άρχην ήτοι εν τὸ ὂν καὶ παν, καὶ ούτε πεπερασμένον ούτε ἄπειρον, δύτε μιτούμενον ούτε ήρεμουν Ξενοφάνην τον Κολοφώνιον τον Παρμενίδου διδάσχαλον ύπυτίθεσθαί φησιν ο Θεόφραστος, όμολογῶν έτέρας είναι μαλλον ή της περί φύσεως ίστορίας την μνήμην της τούτου δόξης. Was Simplicius weiter berichtet, führt er nicht mehr weder auf die physik des Theophrast (wohin es auch

Schleiermacher, g. d. ph. s. 61 f. Hegel, g. d. ph. 1, 304. Zeller, phil. der Griechen I, s. 133-140. 1844.

<sup>4)</sup> Met. A, 5 S. 20. p. 936 l. 14 diò καὶ ὁ μὲν πεπευμομένον, ὁ dè untenor proce eirer auris. Zerogiceng de ... ouder dienapfeioer, oude rif φίσεως τούτων ούθετέρας δοικε θιγείν, αλλ' ελς τον ύλον οίζανον αποβλέψας રતે દેશ સ્ટેંગલાં જુગુલા દલેંગ ઉસ્લંગ.

schlecht passen würde) noch überhaupt auf Theophrast zurück; er hat es aller wahrscheinlichkeit nach grade aus cap. 3 der von uns besprochenen schrift de Xen. etc. entnommen. Was aber bedeuten jene aus Theophrasts physik gezogenen worte f Simplicius versteht sie (wie seine folgenden äusserungen beweisen) in dem sinne, Xenophanes habe jene antinomien aufgestellt; aber sie lassen sich ebensowohl auch so auffassen, Xenophanes habe weder das eine, noch das andere behauptet, er habe über diese puncte überhaupt noch keine ansicht geäussert. Wenn nun grammatisch beide erklärungen zulässig sind, wird dann diejenige die wahre sein, welche das zeugniss des Aristoteles lügen straft, oder diejenige, welche mit demselben auf das vollkommenste harmonirt! Hier wird es unmöglich anzunehmen, dass Simpl. in dem zusammenhange, in welchem jene worte in der (für uns verlornen) physik des Theophrast stehen mochten, den grund zu seiner auffassung gefunden habe; dieselbe ist nichts als ein blosses durch die grammatische unbestimmtheit des sinnes möglich gewordenes missverständniss. Und gerade dieses missverständniss mag den weiteren irrthum veranlasst haben, wonach Simpl. den zweiten theil der schrift de Xen. etc. auf Xenophanes beziehen zu müssen glaubte (ebenso, wie es ja auch diesen irrthum bei den neueren befestigt hat); wir bedürfen nicht einmal der annahme (die doch auch nichts unwahrscheinliches haben würde), dass er in irgend einem codex die falsche lesart negi Zerogárovs als überschrift des zweiten theiles jener schrift gefunden habe. Dass endlich Bessarion (in calumniatorem Platonis II, 11) uns nur einen auszug aus Simpl. liefere (dazu noch mit der ungenauigkeit, dass er dem einen des Xenoph. nur schlechthin die unbewegtheit beilegt), wird nach dem gesagten nicht mehr zweifelhaft sein.

Wenn aber in dieser beziehung das resultat der Zellerschen kritik unumstösslich ist <sup>5</sup>): so scheint uns dagegen die andere frage, ob in c. 8—4 des schriftchens lehren des Zeno überliefert wer-

<sup>5)</sup> Zwar findet die bereits in so manche neuere werke eingegangene ansicht, welche c. 3 und 4 auf Xenophanes bezieht, auch nach Zellers gegenbeweis immer noch vertreter; aber die einen von diesen stützen sich nur auf ziemlich vage wahrscheinlichkeitsgründe, wobei sie die für eine historische kritik in betracht kommenden momente unbeachtet lassen (so Steinhart a. a. o.); die andern bestreiten ohne grund die glaubwürdigkeit des Aristoteles, in dieser richtung geht am weitesten Mullach, welcher meint, der "auctor commentarii" (was nur auf Aristoteles, nicht auf den von M. angenommenen epitomator gehen kann) habe "refutandi studio incensus" jene lehren auf grund des Xenophaneischen princips selbst ersonnen und dem Xenoph. angedichtet, nur um etwas zu haben "quod commode posset redargui" (ausg. praef. p. XVI; vgl. p. XII); und doch meint Mullach, wiewohl er solcher annahmen bedarf, sagen zu dürfen: "Sic omnia videor expediisse, in quibus litteratissimi aetatis nostrae et ingeniosissimi homines haeserunt, qui de libri hujus scriptore commentati sunt." (p. XV—XVI).

den, noch keineswegs zur entscheidung gebracht zu sein. Zwei puncte bedürfen dahei der untersuchung, ob die schrift selbst ihren bericht auf Zeno beziehe; und ob sie glauben verdiene. Was das erste betrifft, so hat u. a. auch Zeller (I s. 136) anerkannt, nach der absicht des verfassers gehe die abhandlung (c. 3-4) ganz gewiss auf den Zeno; wir stimmen dieser absicht bei, wiewohl wir uns mit der beweisführung nicht durch weg einverstanden erklären können. Es scheint uns nämlich die erwähnung des Zeno cap. 6. 979b, 22 und daher auch die hierauf bezügliche cap. 5. 979 a, 22 noch keine beweiskraft zu halen. Dort wird berichtet, wie Gorgias zu beweisen suche, dass das unendliche nicht sei. Zuerst wird gezeigt, es sei weder in einem andern, noch in sich selbst; es scheint nun übrig zu bleiben, dass es zwar nicht an einem orte sei, aber doch sei, nämlich unräumlich. Darauf wird erwidert: μηδαμοῦ δὲ οτ οὐδὲ είναι. κατά τον Ζήνωτως λόγον περί της γώρας (scil. λαμβάτει Γοργίας). Nun ist es keineswegs offenbar (wie Zeller meint), dass der hier erwähnte Ζήτωνος λόγος übereinkomme mit der cap. 3. 977b, 13 angeführten behauptung: το γάρ μη ον ουδαμή είναι, denn wer behauptet, das nichtseiende sei nirgend, sagt damit noch keineswegs auch das umgekehrte: was nirgend sei, sei überhaupt nicht, oder (was hiermit gleichgeltend ist): das seiende könne nicht nirgend, musse nothwendig an irgend einem orte sein. Freilich werden in c. 3 dem Zeno ähnliche umkehrungen in anderer beziehung zugeschrieben: das nichtseiende sei unbegrenzt und unbewegt, daher könne das seiende nicht unbegrenzt und unbewegt sein, und als grund angeführt: οίον τὸ μη ον οὐν αν είναι τὸ or (eine argumentation, welche dann Aristot. in c. 4 widerlegt); dass aber die gleiche umkehrung auch von dem satze: das nichtseiende sei nirgend, gelten solle, wird daselbst nicht gesagt und liegt auch nicht einmal im zusammenhange, da er derselben zum zweck der beweisführung c. 3. 977 b 13 nicht bedarf. Noch weniger kann der erwähnte Zýrwvog lóyog in den worten c. 3. 977 b, 3 ἄπειρον τὸ μὴ ὂν είναι κτλ. enthalten sein; denn wenn dort auch gefolgert wird, das seiende könne nicht unbegrenzt sein, so heisst dies doch nicht: das seiende könne nicht nirgendwo sein. Somit sind wir nicht berechtigt, in der erwähnung des Zeno c. 5 und 6 eine zurückweisung auf c. 3 finden zu wollen; ju es lässt sich bezweifeln, ob c. 5-6 mit c. 1-4 ursprünglich zusummengehört oder ein selbstständiges ganzes gehildet habe, dessen schluss (der die kritik gewisser dem Gorgias eigenthümlicher lehren enthalten haben müsste) sich in unseren handschrr. nicht erhalten hätte. Ein argument aber, welches in der that entschieden für die beziehung von c. 3-4 auf Zeno spricht, ist die durch das unzweifelhafte citat in c. 4. 977 b, 21: πρώτον μεν λαμβάνει και ούτος το γιγνόμενον γίγνεσθαι έξ οντος, ιώσπευ ὁ Μέλισσος gesicherte verbindung mit der in c. 1 und 2

euthultenen abbandlung über Melissus und die ungereimtbeit, die darin liegen würde, Xenophanes, den stifter der Eleatenschule, erst nach einem der späteren glieder dieser schule zu behandeln. Ein zweites argument liegt in der erwähnung des Zeno c. 4. 979 a, 4, we die hasche. haben: οθ γάρ δη το τοιούτον εν, ωςπεο ὁ Ζήτων, πολλά είται φύσει (und. φήσει), kann aber erst durch ein näheres eingehen auf den zusammenhang entscheidend werden, da sonst bei der sinnlosigkeit der überlieferten worte Mullach ebensosehr im rechte zu sein scheinen könnte, der, um die beziehung des ganzen auf Xenophanes zu retten, nach  $Z_{\eta r \omega r}$ ein άλλα in den text einschiebt und statt φύσει (oder φήσει) φήσι setzt (womit freilich auch wenn jene beziehung richtig wäre, doch kein wahrer gedanke gewonnen sein würde). Aristoteles will zeigen, dass das eine des philosophen, den er bekämpft, sich seiner natur nach allerdings (wiewohl jener es nicht zugeben wolle s. c. 3) kreisförmig bewegen könne, da dasselbe, weil kugelförmig, nothwendig auch körperlich sei (αὐτὸς γὰρ σῶμα λέγει είναι τον θεόν ... ἀσώματος γάρ ὢν πῶς αν σφαιgoειδής είη;), und wiederum, wenn körperlich, seiner natur nach in sich einfack (womit eben die bedingung erfüllt ist, an welche der bekämpfte philosoph selbst nach c. 3 die möglichkeit einer solchen bewegung geknüpft hatte). Diese consequenz der inneren vielfachheit jenes einen sollen unzweifelhaft die angef. worte: ου γάρ καλ. aussprechen. Die dem sinne vollkommen angemessene alte übersetzung des Felicianus: "quippe quum unum, quod Zeno inquit, multa natura esse videatur" scheint auf einen etwas anderen text als den unserer handschrr. zu. deuten, Wir conjiciren: οὐ γὰρ δεῖ (statt δὴ) τὸ τοιοῦτον ἔν, ῶςπερ ὁ Ζήνων ... πολλά είναι φύσει; Soviel ist evident, dass in den worten ωςπες ὁ Ζήτων, kein anderer als der bekämpfte philosoph bezeichnet wird. Es ist somit nicht zu bezweifeln, dass der verfasser der abhandlung selbst den inhalt von c. 3 und 4 auf Zeno heziehe, und dass demnach die überschrift dieses theiles: περί Ζήτωνος, welche sich auch in der mehrzahl der handschriften noch vorfindet, durchaus die richtige sei.

Noch bleiht aber die frage zu erledigen, ob dem inhalte der abhandlung historische glaubwürdigkeit zukomme. — In c. 1—2, dessgleichen auch in c. 5—6 ist keine lehre enthalten, die nicht mit dem, was sonst über die dort behandelten philosophen, Melissus und Gorgias, berichtet wird, sehr gut zusammen stimmte; es darf daher von vorn herein für sehr unwahrscheinlich gelten, dass derselbe verfasser, wer er auch sein mag, der sich der lehre des Melissus (und, falls c. 5—6 wirklich zugehört, auch der des Gorgias) sehr wohl kundig zeigt, über Zeno so ganz geirrt, oder gar in absichtlicher fälschung ein lehrgebäude "zusammengestückt" habe. Ein fälscher würde auch schwerlich einen indirecten hericht, vielmehr wohl in directer darstellung ein

vorgebliches werk des Zeno verfasst haben. Dass der widerspruch, in dem unsere schrift gegen das vorgeblich Theophrastische zeugniss bei Simplic. und Bessar. steht (s. o.), beide zeugnisse verdächtig mache, sagt Zeller (I s. 137-38; 139) mit unrecht, da ja, wie er selbst anerkennt, das zeugniss des Simplicius auf einem offenbaren missverständniss der Theophrustischen stelle beruht; es ware aber doch wunderlich, wenn jene abhandlung (c. 3-4) durch ihren widerspruch gegen ein anerkannt: unwahres zeugniss minder glaubwürdig werden sollte. Doch erwägen wir die inneren gründe. Dass die dialektische form der beweisführung nicht Zenonisch sei, lässt sich keineswogs behaupten: wenn Zeller (s. 139) sich auf die schwäche einiger der in iener schrift dem Zeno zugeschriebenen beweise beruft, so möchten doch auch mehrere der allgemein als Zenonisch anerkannten beweise nicht geringere mängel baben; dem von Zeller angeführten ehrenden urtheil des Aristoteles, der (nach Diog. L. IX, 25) Zeno den urheher der dialektik genannt haben soll, stehen auch urtheile wie: ούτος (scil. ὁ Ζήνων) θεωρεί φορτικώς (Met. B, 4 §. 41) zur seite; überhaupt gilt ja auch hier, dass die echtheit der überlieferten beweise nicht deren unwiderleglichkeit in sich schliesst. Aber der inhalt der dort angeführten behauptungen, neint Zeller, passe nicht zu den übrigen lehren Zenos. Allein mit unrecht. Bekanntlich hat Zeno (nach Plat. Phaedr. 261, Parm. 127 ff.) in einer von ihm als jüngling verfassten schrift den beweis zu führen gesucht: wenn vieles sei, so müsse es zugleich ähnlich und unähnlich, eins und vieles, ruhend und bewegt sein; dies aber sei unmöglich, mithin die voraussetzung, dass vieles sei, falsch; hierin liegt dann ein indirectes argument für die auch von Zeno vertretene Parmenideische lehre, dass nur das eine sei. Dieses positive resultat der Zenonischen dialektik wird nun in jener abhandlung in directer form ausgesprochen, indem eben c. 3 von der lehre des Zeno über das eine bericht erstattet, und in sofern stimmt der inhalt jener abhandlung mit dem, was wir sonst von Zeno wissen, ohne zweifel sehr wohl überein. Dass er dieses seiende, welches er nach c. 3 als ewig und einheitlich, überall sich selbst gleich und kugelförmig, als weder begrenzt noch unbegrenzt, weder ruhend noch bewegt auffasste, 1901 genannt habe, hat durchaus nichts unwahrscheinliches, zumal da er, der dem vielen alle existenz absprach, nur die wahl hatte, entweder in dem einen, wahrhaft seienden die gottheit zu erkennen oder gradezu die gottheit zu läugnen - der vorwurf des atheismus wird aber ihm so wenig, wie überhaupt den Eleaten gemacht; wie denn auch die abhandlung nicht gegen den sinn des. Parmenides verstossen möchte, wenn sie (c. 4 978 b 8) sein seiendes gott nennt. Dass sich sowohl in den prädicaten, die Zeno dem einen seienden oder der gottheit beilegt, als in der beweisführung viele anklänge an Xenophanes und Parmenides

finden, ist durch die historische stellung Zenos innerhalb der Eleatenschule bedingt, wie ja auch Parmenides und Melissus das wesentliche ihres systems, die lehre von der einheit, gleichförmigkeit, unbewegtheit des einen gottes (wie Xen.) oder des seienden (wie sie selbst es nennen) mit Xenophanes theilen; Zeller hätte es daher keineswegs als thatsache bezeichnen dürfen, dass uns in ienen anklängen ein blosses conglomerat vorliege, das nur auf rechnung des berichterstatters zu schreiben sei. Mehr gewicht scheint es zu haben, wenn Zeller sagt (s. 139 anm. 4), in dem berichte werde "der widerspruch ungelöst ins eins selbst verlegt." Aber es wird dabei der wesentliche unterschied verkannt: dem vielen, sagt Zeno, müssten, wenn es wäre, die einander entgegengesetzten prädicate (der ruhe und bewegung u. s. w.) zugleich zukommen, und so würde ein wahrer widerspruch entstehen, was unmöglich ist und daher das nichtsein des vielen beweist; dem einen, seienden hat er dagegen die einander entgegengesetzten prädicate der ruhe und bewegung, begronztheit und unbegrenztheit zugleich abgesprochen, was keineswegs nothwendig ein widerspruch ist, im gegentheil mit jener lehre von dem vielen sehr wohl zusummenstimmt und gleichsam nur deren zugehörige gegenseite bildet, sofern nämlich das eine über die ganze suhäre der räumlichkeit und zeitlichkeit, welcher jene gegensätze ungehören, erhaben gedacht wird. Es ist aber dieses resultat des Zenonischen deukens so wenig ein gehaltloses, dass wir vielmehr selbst noch bei unserem Kant fast die nämlichen antinomien wiederfinden, mit eben dieser lösung, dass der wirklichen oder an sich seienden welt keins von beiden prädicaten zukomme, weil sie nicht unter den begriff falle, der beiden gegensätzen übergeordnet sei, näntlich den des zeitlich und räumlich existirenden. Nun ist freilich andererseits nicht zu verkennen, dass wir bei Zeno erst die tendenz zu dieser lösung, aber noch keineswegs deren vollendung finden: er bekundet durch seine negationen die ahnung, dass etwas übersinnliches anzunehmen sei, fällt aber bei dem versuche, eine positive anschauung von demselben zu gewinnen, doch wieder in die sphäre des sinnlichen zurück, indem er (gleich wie Parmenides) dem seienden die kugelgestalt beilegt. Dass in folge dieses mangels ein innerer widerspruch in die Zenonische lehre eingehen musste, ist leicht zu sehen, und in der that, zu der lehre, dass das eine weder begrenzt noch unbegrenzt sei, will die kugelgestalt schlecht passen; aber dieser widerspruch ist bei Zeno nicht zufallig, noch auch von der art, dass wir glauben dürften (wie Zeller meint), ein compilator habe ihn ohne historischen grund willkührlich selbst geschaffen, sondern er ist theils speciell durch den anschluss an die lehre des Parmenides bedingt, der Zeno so wenig als andrerseits den consequenzen seines eigenen denkens untreu werden wollte, theils auch durch den allgemeinen standpunct Zenos; denn die positive erkenntniss des geister zu gewinnen und als princip den rove zu setzen, der in wahrheit über jene gegensätze erhaben ist, war einer späteren und höheren entwicklungsstufe der philosophie vorbehalten. Der verfasser der besprochenen schrift übt die durchaus wahre kritik, indem er nicht etwa nur einzelne, mehr zufällige mängel der beweisführung rügt, sondern den eigentlichen grund des widerspruchs klar herverhebt in den schlusswoiten von c. 4: έπεὶ μόνως γ' αν ούτως ούτ' αν χινοίτο οὐτ' αν ήψεμοῖ, μηδαμοῦ γε ών έπεὶ δὲ σωμά έστι κτλ. — Auch steht jener widerspruch nicht vereinzelt im Zenonischen system; es lässt sich, so spärlich auch die uns erhaltenen nachrichten über dasselbe, und besonders über seine positive seite, die lehre von dem einen, sind, doch noch ein zweiter von ganz analogem charakter nachweisen. Aristoteles bezeugt nämlich 6), das eine könne nach Zeno nicht gleich dem puncte untheilbar und ohne alle räumliche ausdehnung sein, da, was weder wenn es zugefügt werde, vergrössere, noch wenn es weggenommen werde, verkleinere, gar nicht ein seiendes sei (worin keineswegs etwa bloss dies liegt, dass es nichts sinnliches sei). Andrerseits aber bezeugt Themistius 7) und nach ihm Simplicius 8), das eine könne nach Zeno nicht theilbar sein; denn wäre es dies, so würde es nicht mehr im strengen sinne eins sein, sondern in eine unendliche vielheit auseinandergehen. Setzen wir die richtigkeit beider angaben voraus (und wir haben keinen grund an derselben zu zweifeln), so hat Zeno seinem einen auch sowohl die untheilbarkeit, als die theilbarkeit abgesprochen, altein auch bei dieser antinomie nicht das wahre mittel gefunden, beide negationen zu vereinigen. Es gelang ihm nicht, die positive erkenntniss eines unräumlichen, geistigen wesens zu gewinnen und dadurch das eine über die sphäre dessen, worauf jene prädicate anwendung finden, wahrhaft hinauszuheben - er nahm dazu nur einen anlauf durch seine bekannten argumentationen gegen die realität des raumes sondern er suchte die vereinigung äusserlich, indem er (wiederum gleichwie Parmenides) eine art von physischer untheilbarkeit und continuitat der raumerfüllung annahm (συνεχές αὐτὸ [sc. τὸ ὄν] elrai xai adicciperor nach Themist.), was wieder sehr gut zu der kugelgestalt des einen seienden stimmt; auch bei dieser liess sich, freilich in gleich äusserlicher weise, eine gewisse vereinigung des nichtbegrenztseins (da wenigstens die kugeloberfläche

<sup>6)</sup> Arist. Metaph. B 4 S. 41: ετι ει αδιαίμετον αυτό τό εν, κατά μέν το Ζήκωνος αξίωμα οιθέν ων είη. ο γάψ μήτε προςτιθέμενον μήτε άφαιψούμενον ποιεί μεζον μηθε έλαττον, οῦ φησιν είναι τοῦτο τῶν ὅντων. Arist. ſūgt hinzu: ὡς δήλον ὅτι ὅντος μεγέθους τοῦ ὅντος.

<sup>7)</sup> Themist, in Ar. Phys. Ζήνων ἐκ τοῦ συνεχές τε εἶται καὶ ἀδιαίψετον, ἕν εἶναι τὸ ῗν κατεσκεὐαζε, λέχων ώς εἰ διαιμεῖται, οὐδὲ ἔσται ἀκμιβῶς ἕν διὰ τὴν ἐπ᾽ ἄπειμον τομὴν τῶν σωμάτων.

<sup>8)</sup> Simpl. in Ar. Phys. f. 30 A.

nirgend in solcher weise, wie etwa das quadrat, bestimmte grenzlinien zeigt) mit dem nichtunbegrenztsein (da die ausdehnung der
kagel nicht eine unendliche ist) annehmen. Somit ist das system
des Zeno von inneren widersprüchen keineswegs frei; aber sie
tragen alle den nämlichen charakter, sofern sie sämmtlich jenes
lkarische geschick des Zeno bekunden: das zurücksinken in die
sinnliche, anschauung mitten in dem streben sich über dieselbe zu
erheben.

Stehen somit der wahrheit der berichte, welche jene schrift enthält, keine triftigen gründe entgegen, so verliert damit auch der zweifel an der autorschaft des Aristoteles das einzige fundament, worauf er sich stützen konnte; vielmehr wird nun umgekehrt der name des verfassers, für den fast einstimmig die handschriften zeugen (alle bezeichnen als solchen den Aristoteles ausser einer, die statt seiner den Theophrast nennt) als eine bürgschaft für die historische glaubwürdigkeit des inhaltes gelten dürfen.

Bonn.

η.

Fr. Ueberweg.

#### Vermischtes.

Sophoel. ap. Hes. s. v. Ως: ως καὶ τύραντι \* πᾶσ έγγίζεται φυγείν scheint zu ändern in ως καὶ τυραννίς πᾶσιν έχθίστη φύσει.

Dio Chrys. II, 30 p. 27 Emp. heisst es vom Achilt: υστερίζοντα ἐν τῷ στρασοπέδφ. Man vermisst hier, wenn auch νστερίζειν wohl ohne genitiv vorkommt (Demosth. 1341, 7. 49, 2 u. a.), doch die angabe dessen, um was er zu kurz kam. Emperius fühlte das, und schlug κιθαρίζοντα yor. Dio selbat nennt Achill einen aufrührer seditionum στασιάζοντα 29, 18. 57, 6.— Schade, dass δυσερίζοντα der gräcität widerstrebt (Schaef. melet. crit. 6, 68.).— Mir scheint jedoch die stelle heil, wenn wir ἐρίζοντα von νστ loslösen, welches letztere missverstandnes

compendium (ov) von ovzoc (d. i. Homer) zu sein scheint.—Ganz anders denkt sich den Achill der verf. des priap. anthol. lat. n. 1683 t. II p. 242 Meier: Ille Pelethronia cecinit miserabile carmen ad citharam, cithara tensior ipse sua.

Anacreon ap. Dion. Chrys. II 62 s. 35. ὑψηλὰς ὀρέων κορυφάς, widerstrebt ebenso dem metrum, als dem dialecte. Auffällig ist, dass Philo Iud. p. 355 Hoeseb. in einer anspielung auch ὑψηλοτάτων ὀρῶν αἱ κορυφαί sagt. Sollte aber nicht umzustellen sein: ὑψηλῶν κορυφὰς ὑίων ἐ

Oels.

M. Schmidt.

rack Eaker Latinten eigesvalgrave i ich sold i de voort in die eine bestellijke in de verbeilijke verbeilijke in de verbeilijke verbeilijk ing then becoming to all the confirmation of the con-country from the conservation of the artificial terms of the conwas been first with the second of the state state of the 1978 B. C. W. W. Law & Phys. Probability of the second of t 

Barrell James

# Ueber den gnomischen aorist.

Die folgende untersuchung soll nach der absicht des verfassers einen beitrag liefern zu dem beweise des satzes, dass den temporalen bedeutungen der verbalformen modale bestimmungen zu grunde liegen, welche ansicht für die erkenntniss der innern spruchentwicklung, mithin für die geschichte des menschlichen geistes von wichtigkeit ist; zunächst aber geschieht es im interesse einer lebendigen konntniss der griechischen sprache, wenn der unterzeichnete an der hand einer gewissenhaften exegese es unternimmt, eine erscheinung im gebrauch des aorist nochmals zu erörtern, über deren bedeutung die acten schon --nach seiner überzeugung zu frühe - geschlossen wurden. Die berrschende erklärung des gnomischen norists (aorist des pflegens) rührt von G. Hermann her. Dieselbe geht bekanntlich von der temporalen bedeutung der indicativ'schen aoristform, als eines präteritum aus, welche als die ursprüngliche und unbedingt geltende vorausgesetzt wird, und sucht daher von dem begriffe der vergangenheit, in derjenigen modification, in welcher der aorist denselben darstellt, einen übergang zu dem begriffe des pflegens oder der gewohnheit aufzusinden. Hermann selbst dachte sich diesen übergang nicht immer ganz auf die gleiche weise. Der sorist, meint er in der schrift d. emendd. rat. gr. gr. s. 187. gelange zu der bedeutung des pflegens dadurch dass er die ganze vergangenheit zusammenfasse (altera significatio hujus aoristi ea est, quae omnes praeteriti temporis partes complectitur, quod quidem facile intelligitur aliter sieri non posse, quam ut aliquid significetur promiscue quacunque parte praeteriti temporis factum esse. Id autem nibil aliud est, quam fieri aliquid solitum esse. Hine aoristorum secunda significatio est iterationis, frequentationis, moris, consuctudinis. Aus einer zusammenfassung der ganzen vergangenheit jedoch, als einem universalen urtheil schien überall, wo nicht beschränkende bestimmungen hinzutraten --und viel häufiger ist der aorist in generellen sätzen ohne solche - nicht sowohl ein pflegen und eine gewohnheit, als vielmehr ein ausnahmsloses gesetz, zunächst für die vergangenheit, sodann nach einem wahrscheinlichkeitsschluss für gegenwart and zukunft bervorzugehen. Nun aber lässt gewohnheit und pflegen ausnahmen zu, und auch Hermann übersieht diess so wenig, dass er von der bedeutung des pflegens unmittelbar die von ihm aufgestellte bedeutung des aorist ableitet, qua posse aliquid fieri indicatur, während doch der begriff desjenigen, was unter gewissen umständen immer geschieht, wohl zu dem gedanken der nothwendigkeit, aber nicht zu demjenigen der möglichkeit führen kann. Diess scheint der grund gewesen zu sein, der den unermudeten wahrheitsforscher zu einer anderen ansicht leitete. Er fand nun in jenem aorist nicht mehr die zusammenfassung der ganzen vergangenheit, sondern die aufstellung eines von der erfahrung entlehnten beispiels; in den adnotatt. zum Vigerus: prior ratio (aoristorum, qui pro praesente usurpari dicuntur) est, qua fieri aliquid solere indicatur, quod non potest fieri nisi in sententia generali, qua quid ut exemplum commemoratur. Man berufe sich nicht auf die vergangenheit im ganzen, sondern auf ein beispiel der vergangenheit, um anzudeuten, dass etwas zu geschehen pflege: "es ist vorgekommen" statt "es pflegt zu geschehen". Gegen diese erklärung lässt sich einwenden, dass von einem falle der wirklichkeit unmittelbar nur auf die möglichkeit der suche, nicht auf eine gewohnheit, so und nicht anders zu geschehen, geschlossen werden kann. Indessen könnte immerhin noch geltend gemacht werden, dass die sprache (ader vielmehr die rede der menschen) oftmuls den schwächern ausdruck wählt, um sich eben dadurch in der weise einer litetes nur um so stärker auszudrücken, und dass so die berufung auf ein beispiel der erfahrung zur bezeichnung einer leicht und gern sich verwirklichenden möglichkeit werden konnte. Auf diese weise würden wir den gnomischen abrist nicht als eine grammatische, sondern als eine rhetorische erscheinung anzusehen haben. Das wäre gleichgültig; allein wie, wenn bei unbefangener ansicht des thatsächlichen in den meisten fällen des gnomischen aorist an einen rhetorischen charakter der art gar nicht gedacht werden könnte? Rost, der wie Hermann eine berufung auf die erfahrung annimmt, spricht theils von energisch ausgesprochuea sentenzen, theils von solchen aus der erfahrung entlehnten behauptungen, welche nicht als absolut gültig oder nothwendig dargestellt werden sollen, wogegen das präsens in solchen allgemeinsätzen stehe, die entweder eine wahrheit nach vernunftgründen, oder ein empirisch durchgängig sich bewährendes urtheil aussprechen. Diese unterschiede an und für sich, abgesehen von ihrer erklärung, sind aus einer unbefangnen beobachtung des wirklichen sprachgebrauchs geschöpft und werden uns weiter unten wieder begegnen, nur reichen sie einerseits nicht aus, um die ganze erscheinung zu charakterisiren, andrerseits gehöand the second

ren sie nicht alle it dem nämlichen gebrauch des aorist, indem sich; nach meiner überzeugung wohl eine gewisse Classe jener genorgisch ausgesprochnen sentenzen;" aber keineswege alle im aorist gegebnen generellen aussagen durch eine berufung auf die vergangenheit erklären lansen. ... K. W. Krüger freilich giebt in seiner griechischen aprachlehre s. 178 eine zusammenstellung von beispielen, die verniege eines sehr verführerischen scheines den leser zu der meinung hinreissen könnte, dass alle sätze generellen inhalts im aorist von der gleichen grammatischen natur seien. Er beginnt nämlich mit solchen stellen, die effenbar, wie aus beigefügten bestimmungen, ηδη, πολλοί, πολλιέzig, ovdsig, erhollet, eine nachdrucksvolle berufung auf die erfahrung enthalten; und lässt sodann eine anzuhl von beispielen folgen, die solcher bestimmungen entbehren, durch die zusammenstellung andeutend, dass auch diese in dem nämlichen sinne zu fassen. Eine solche zusammenstellung aber könnte nur in zwei fällen, eine wahrhaft wissenschaftliche bedeutung haben. Entweder müsste sie chronologisch sein und nachweisen, dass man in älterer zeit immer ηδη, πολλάκις und dgl. beifügte und erst später abkürzend den blossen aorist in gleicher bedeutung anwendete; eine nachweisung, welche unmöglich ist, da der gnomische aorist in seiner selbständigkeit den homerischen gedichten schon ehense geläufig ist, wie der attischen prosa. es müssten die angeführten beispiele in der gegebnen folge glieder der nämlichen rede sein, so dass der norist mit jenen zusätzen in den ersten beispielen dem selbständig auftretenden aorist der nachfolgenden das gleiche gepräge aufdrücken würde. Ich leugne, nach dem bisherigen, keineswegs, dass die griechische sprache, wie jede andere, des präteritums sich bedienen kann, um mittelst einer berufung auf die erfahrung dasjenige mit nachdruck auszusprechen, was allgemeine geltung hat, sei es unter dem charakter des nothwendigen oder des möglichen. Aber ich bestreite, dass dieser gebrauch identisch sei mit jenem in unsrer sprache durch kein präteritum nachzubildenden gebrauch des aorist, den die grammatik den gnomischen oder den norist des pflegens nennt. Ich werde im folgenden zuerst zu beweisen suchen, dass dieser letztere durch eine angenommene berufung auf die vergangenheit nicht erklärt werden könne, um sodann eine andere erklärungsweise theoretisch und empirisch zu begründen.

Die schwierigkeiten, die sich der bisherigen erklärung des gnomischen aorist entgegenstellen, sind so bedeutend, dass man sich wundern darf, wenn sie bisher unbeachtet blieben. Aber der satz, dass der aorist im indicativ ursprünglich und in allen fällen ein präteritum sei, war ein so unumstössliches axiom, dass die einzige erklärung, die unter dieser voraussetzung möglich war, keiner apologie zu bedürfen schien. Denken wir uns für einmal wenigstens die möglichkeit, dass es eine andere grundlage geben könne, so werden uns folgende drei erwägungen ohne zweifel antreiben, dieselbe aufzusuchen.

1) Sehr häufig wechseln im generellen darstellungen schnell pach einander das präsens des allgemeinen gedankens und der gnomische aorist. Dieser wechnel, auffallend wie er int; würde gleichwohl, nach der bisherigen theorie als gerechtfertigt gelten können, wenn nur entweder in der sache oder im sweck des redenden ein motiv zu finden wäre, das eine mal unmittelbar das allgemeine auszusprechen, das andere mal, sei es nun des nachdrucks wegen, sei es zur bezeichnung einer blossen möglichkeit, auf die erfahrung sich zu berufen. Nun aber erscheint iener wechsel in zahlreichen fällen, wo eine motivirung der art durchaus nicht vorliegt. Thucvd. 1, 70 in der korinthischen schilderung des athenischen volkscharakters heisst es: xaì & uès & έπινοήσαιτες μή έπεξέλθωσιν οίχεια στέρεσθαι ήγουνται; α δε αν έπελθόντες μτήσωνται, όλίγα πρός τὰ μέλλοντα τυχεῖν πράξαντες. ην δε άρα του καί πείρα σφαλώσιν, άντελπίσαντες άλλα έπλήρωσαν την χρείαν. Warum hier, müssen wir fragen, nach ήγουνεαι der aorist ἐπλήgωσαν, dem dann wieder präsentische sätze: ελπίζουσι, μοχθοῦσι, ἀπολάνονσι folgen? Es war weder grund vorhanden, durch den aerist einen besondern nachdruck zu bezwecken, noch kann eine blosse möglichkeit gemeint sein; nicht minder wie in den präsentischen sätzen soll ein stets sich bewährender charakterzug der Athener gegeben werden. Cap. 84 in der schilderung des spartanischen charakters kommt ein wechsel der tempora vor, der scheinen kann sich der bisherigen theorie zu fügen: μόνοι γάρ δι αὐτὸ εὐπραγίαις τε οὐκ έξυβρίζομεν καλ ξυμφοραίς ήσσον έτέρων είκομεν, τών τε ζων έπαίνο έξοτρυνόν των ήμας, έπὶ τὰ δεικά παρά τὸ δοκοῦν οὐκ ἐπαιρόμεθα ἡδονή, καὶ ην τις άρα ξὺν κατηγορία παροξύνη οὐδεν μαλλον άρθεσθένπες άνεπείσθημεν. Hier kann in der beziehung, welche Archidamos auf die vorwürfe des vorredners nimmt, der grund einer veränderten, lebhafteren ausdrucksweise gefunden werden, die sich auch in dem beigefügten ana kund giebt. Demgemäss wird die bisherige theorie hier in der anwendung des aorist eine energische berufung auf die erfahrung erkennen. dessen wird doch eine unbefangene ansicht einräumen müssen, dass ein solches zeugniss der vergangenheit ohne einen generalisirenden zusatz, als niemals, in keinem fall, und dergl. hier ziemlich matt und bedeutungslos wäre. Wir wollen im zweiten theile unsrer untersuchung diese stelle nochmals ins auge fassen. — Demosth. 2 Olynth. p. 24: άςπες γάς έν τοῦς σώμασι, τέως μεν αν έξξωμένος ή τις, ούδεν έπαισθάνεται, έπαν δε άξ- $\delta$ ώστημά τι συμ $eta_{ ilde{q}}$ , πάντα κινείται  $\ldots$ , ούτω καὶ τῶν πόλεων καὶ τών τυράννων, έως μεν έξω πολεμώσιν, άφανη τα κακά τοις

πολλοϊς દેવરામ, દેવસાઉલેમ છેદે ઉμογος πόλεμος συμπλακή, πάνται έπο ίn ser exonta. Warum hier nach dem präsens der aorist, wenn dieser die erfahrung bezeichnen sollte? Man sieht keinen grund, warum nicht beide so nabe verbundene glieder als erfahrungssätze gegeben wurden. Ueberhaupt aber argumentirt hier der redner gar nicht mit der erfahrung, sondern mit dem vorangeschiekten gleichnisse. - Isocrat. ad Demonic. 1. ei per rao τους φίλαυς παρόντας μόνον τιμώσιν, οί δι και μακράν ἀπόντας elyuniou: nai ràs pèr son paylor ovrotias olives rooras dué-Συσε, τας δε των σπουδαίων οὐδ αν ο πας αιών εξαλείψειεν. Kine berufung auf die vergangenheit muss hier nach den präsentischen sätzen gewiss unmotivirt erscheinen; ein besonderer nachdruck fällt auf diese im sorist gegebne behauptung nicht, androrseits apricht sie die nämliche allgemeine gültigkeit, wie die vorhergebenden sätze an; dazu kommt, dass es sehr nahe liegt, in dem aor. optat. des gleich folgenden gegensatzes den gleichen sinn zu finden, der dielbugs hervorrief; dort aber verbieten die worte o sas aiwr ausdrücklich, allein oden auch nur zuerst an die vergangenheit zu denken. - Ebensa wenig wird der wechsel der tempora bei Homer. Il. 16, v. 689 nach der gewöhnlichen auffassung des gnomischen aorist erklärt werden können: άλλ' αἰεί γε Διὸς κρείσσων νόος, ήέ περ. άνδρων, όστε καὶ άλκιμον άνδρα φοβεῖ καὶ ἐφείλετο νίκην ἡριδίως, ὅτε δ' αὐτὸς ἐποτρύνησι μάχεσθαι. Diese beispiele mögen genügen, um die schwierigkeit anschaulich zu machen, die aus dem wechsel von präsens und aorist in generellen darstellungen für die bisherige theorie des gnomischen gorist hervorgeht. Noch andre beispiele, die ich sogleich unter anderm gesichtspuncte anführen werde, gebören ebenfalls bierher,

2. Es giebt zahlreiche fälle des gnomischen agrist, wo eine berufung auf die vergangenheit entweder unpassend und geschmacklos oder sogar unmöglich ist. Mehrmals wechselt der gnomische aorist mit dem präsens in jener mythischen darstellung bei Plato im Phädrus, die p. 246a beginnt. Hier ist nun durchaus keine wirklichkeit, auch nicht der schein einer solchen wird bezweckt; offen erklärt. Sekrates gleich zu anfang das ganze für ein gleichniss (o de folker . . .; folker de . . ) und dieses gleichniss ist nicht einmal aus dem gebiete einer möglichen erfahrung hergenommen, wie wenn der dichter irdische wirklichkeiten schildert, um seinen gegenstand zu veranschaulichen oder zu heben; rein im reiche des gedankens verweilet die rede. Wer könnte nun bier in dem gnomischen aorist eine berufung auf die vergangenheit finden? Und diese unmöglichkeit wird gewiss um so mehr einleuchten, wenn man die besondern fälle, wo dieselbe eintritt, für sich betrachtet: p. 246 c; 247 c, e; 248 a. - Hierher gehört auch die stelle in Lucians Charon (cap. 19) wo die menschen mit den blasen des schaums vergli-

chen werden: rit, qualidas kirm, ich wr grayeigerat i ing gogexeiror roiror riier ner unroui einir uni abrina' expereiden uneσβη α α τη αί δ' επί πλέον διαρκούσι και προγγωρουσών αθταίς ras allas avras incompositional es urrioros ornos dipostas, elta uivrot nitation mirem; 'è ξεββάγησάν nort . . . . rove è écrir à άνθρώπου βίος . . . καὶ οί μὲν ολγγηγρόνιον έγουσι καὶ ολκέπορον so φύσημα, οἱ δὲ άμα sῷ ξυσεήναι ἐπαύσαντο: Wein in freed einer generellen darstellung ein ernstes interesse der wahrheit und wirklichkeit liegt, wie in den obigen stellen aus Thucydides, Demosth, und lsokrat., so lässt sich eine berufung auf die erfahrang immerhin nicht so von vorn herein zurückweiseit: "Anders aber in beispielen, wie dieses, wo in dem bilde als solchem die ganze bedeutung liegt, mit dem ein interesse der wahrheit und wirklichkeit sich nur mittelbar verknüpft; in solchen darstellusgen kann unmöglich von einem guten sehriftsteller der korist gewählt werden, um zur bestätigung des dargestellten die erfahrung in anspruch zu nehmen. Man versuche nur jene schilderung in diesem sinne nachzubilden und man wird das pedastische und geschmacklose, das in einer solchen auffassung liegt, erkennen: "die blasen meine ich, ans denen sich der schaum bildet; von diesen sind einige klein und es ist vorgekommen, dass sie sogleich zersprangen und verschwanden (ἀπέσβησατ); andere aber dauern länger aus und erheben sich, indem einige hinzutreten, sich aufblähend zu einem bedeutenden umfange, dann aber ist vorgekommen, dass auch diese gänzlich zersprangen (έξεφφάγησαν)". Achnliches liesse sich von zahlreichen vergleichungen Homers und Hesiods sagen. Doch bedarf es hier keiner grösseren ausführlichkeit.

3. Wir haben endlich eine thatsache, die für jeden unbefangnen auch von grammatischer seite her den sprechenden beweis liefern muss, dass die Griechen bei ihrem gnomischen aorist gar nicht an die vergangenheit dachten. Es ist bekannt, dass im Griechischen gewisse arten von nebensätzen, welche in verbindung mit einem präsentischen hauptsatze den conjunctiv mit oder ohne ar haben, den optativ annehmen, wenn der hauptsatz historisch ist. Zwar gilt dies nicht ohne ausnahme, und nicht selten tritt inmitten der erzählung der conjunctiv mit seinem präsentischen charakter in den nebensätzen ein. Jedoch beschränkt sich dieser freiere gebrauch des conjunctivs auf die absichtssätze, die mit diesen verwandten objectssätze und auf die oratio obliqua im weitesten sinne des worts; dagegen auf relatio- und zeitbestimmungssätze generellen charakters und auf bedingungssätze erstreckt er sich in oratio recta nicht. Wäre nun der gnomische aorist wirklich, wie behauptet wird, eine wahrhaft historische form, wiese er auf etwas hin, was und sofern es in der vergangenheit vorgekommen ist, so würde mit recht in den ihm angehörigen nehensätzen jener art der optatio erwartet. Die-

sen aben erscheint, weines wissens, ausser in bedingungssätzen, weil ei mit opt, auch rein präsentisch ist (Hesiod erg. 34) nie; immer statt seiner der conjunctiv mit år, wie bei präsentischen hauptsätzen, z. b. Thucyd. 1, 70 u. 84; Demosth olynth. 11, p. 24. Pleto p. 247, c (ήνίκ' αν προς απρφ γένωνται . . . έστησαν) p. 154, a (όταν ίδη . . έφριξε) p. 255, c (όταν δὲ χρο-ซะไร้สู ซอบีซอ ซออัซ . 👉 ซอร์ ที่อีก ก ซอซี อู้อยู่แลซอร อี่หล่าวอ ตกาก 🗀 🖂 πολλή φερομέτη πρός του έραστήν, ή μέν είς αθτόν έδυ, ή δε άπομεστουμένου έξει ἀποδόει), auch p. 245 a; ferner Hom. Il. 16 v. 690, Odyss. 4, v. 857. Hesiod theog. v. 81 ff. v. 972 ff. erg. v. 450, 740. Vielleicht aber wird man, um dem gewicht dieser thatsache zu entgehen, den gnomischen aorist als eine art perfectischen gebrauches ansehen und den präsentischen charakter des griechischen perfects für ihn in anspruch nehmen. Will man bei dieser annahme sich die handlung, "deren abgeschlessenheit mit bezug auf die gegenwart" durch den perfectischen aorist bezeichnet würde, als eine wirkliche, nicht bloss vorgestellte, denken, welche sich mithin in der vergangenheit abschloss, so liegt darin wieder eine berufung auf die vergangenheit und die schwierigkeiten, welche wir vorhin gegen eine solche erklärung hervorgehoben, behalten auch hier ihre geltung. Meint man aber eine bloss vorgestellte actio perfecta, so ware damit die bisherige erklärung aufgegeben und eine neue angebahnt, die ich nicht bekämpfen werde. - Uebrigens glaube ich nicht, dass der norist, wenn er statt des perfects einer wirklichen handlung steht, dadurch eigentlich seinen historischen charakter verliere, so dass die nebensätze präsentische natur annehmen müssten; es ist nicht sowohl ein tausch der formen, als ein wechsel der vorstellungsarten, in fällen, wo der unterschied derselben vermöge des zusammenhangs in bezug auf den zweck der rede gleichgültig erscheint. — Aber, wirft man ein, das perfectum kommt ja selbst, ganz gleichbedeutend mit dem gnomischen aurist, nur seltner, in generellen sätzen vor. Hierüber zum schlusse unsrer widerlegung noch ein wort. Da mit dem aorist, wie wir gesehen haben, das präsens, wenn schon mit einem specifischen unterschiede, den wir zeigen werden, abzuwechseln pflegt, das perfectum aber entschieden präsentische natur hat, so liegt die vermuthung ganz nahe, dass es, in generellen sätzen gebraucht, nicht für den aorist, sondern für das präsens stehe. So Iliad. 16, v. 384 ( $\delta \rho \omega \rho \epsilon$ ) und v. 633 ( $\beta \epsilon \beta \rho \rho \partial \epsilon$ ); so auch wohl in der von Krüger angeführten stelle aus Platos Protagoras p. 328b. Eilen wir jedoch nun zur aufstellung unsrer theorie.

11.

Wenn ich die ansicht Hermanns und seiner würdigen nachfolger über den gnomischen aorist aus vorstehenden gründen verwerfe, so bin ich doch weit entfernt, auf die alte erklärung dig-

ses gebrauchs, welche im grunde keine ist, zurückenkommen, wie dieselbe noch in Buttmanns grammatik gegeben wird, wo es heisst, dass der aorist in dieser auwendung "im vollsten sinne unbestimmtes tempus" sei. Ich erkenne in dem streben Gr Hermanns diesen "gräcismus" für den rationalen boden zu gewinnen, jener vagen ansicht gegenüber einen wahren fortschritt der wissenschaft, und werde, dem rationalen princip der wissenschaft getreu, ohne welches sie aufhört wissenschaft zu sein, mich bemühen, durch einen klaren zusammenhang bestimmter, fassbarer begriffe die dunkle erscheinung verständlich zu machen: Za diesem sweck ersuche ich zuvörderst den leger, mit, in einigen allgemeinen betrachtungen über das wesen des abrist zu folgen. Der aorist in seiner vollständigen erscheinung, im inbegriff aller seiner modi, wird mit unrecht von der ältern grammetik als ein tempus, d. i. als ausdruck eines zeitverkältnisses bezeichnet. Mag man mit aller consequenz durun fenthalten, dass die indicativform des aorist ein präteritum sei; anerkannt ist längst, dass die formen seines conjunctivs, optativs, infinitivs, nur unter gewissen umständen und keineswegs vermöge einer unmittelbaren consequenz ihres eigentlichen wesens die vergangenheit ausdrücken, dass der imperativ vollends in seiner aeristform nie (oder sehr selten) diese bedeutung gewinnt. Die neueste bearbeitung der griechischen grammatik (formenlehre des homerischen und des attischen dialects von L. Ahrens) bezeichnet den aorist mit recht als ein system - vom gesichtspuncte der formen aus natürlich als mehrere systeme. Ich nehme diese benennung an; nur dass es sich natürlich hier nicht handelt um die formen als solche, sondern um das eine system der begriffe, welche in organischem zusammenhange in jener gesammterscheinung des aosist sich ausgeprägt haben. Welcher begriff aber, oder welches merkmal ist es nun, in welchem alle formen des aorist sichberühren, welches sie sämmtlich als ihre gemeinsame ursprüngliche natur ausprechen? Wir antworten: die bestimmung des momentanen, des schlechthin vollendeten, der in einem ungetheilten denkact als abgeschlossen vorgestellten that. Diess ist anerkannt und unbestritten. Denn, so wahr es ist, was K. W. Krüger in seiner sprachlehre hervorhebt, dass der aorist das eintreten einer bandlung bereichne (mitbin, könnte man sagen, nicht die handlung in ihrem abschluss), so wenig steht diess in widerspruch mit jener grundansicht. Bei handlungen, in welchen ihrer natur nach, wenn wir sie ganz ins auge fassen, des merkmal der dauer vorherrscht (z. b. stehen, śozárai), erfasst eben der aorist den eintritt derselben als eine handlung für sich und stellt diesen naturgemäss als momentan dar (sich hinstellen, hintreten, hinstehen, στηται). Die bestimmung des momentanen nun ist an sich weder dem gegenwärtigen, noch dem vergangnen, noch dem zukünftigen als solchem eigen; sie kann erscheinen in jeder der drei neiten. Diese sind eben nur zeitverhältnisse. Inden der redende ausgeht von der wirklichkeiter an der auch er antheil nimmt, no nennt br denjenigen zeitpunct oder zeitraum, in dem er will, wirkt und leidet, dazu alles andere geschehen, welches gleichzeitig damit ist, gegenwärtig, was ihm vorangeht, rergangen, was folgt, sukunftig. Das momentane dagegen ist kein verhältniss, sondern ein attribut, das der handlung selbst, oder wenigstens, unserer vorstellung von derselben an und für sich zukommt, chenso wie die entgegengesetzte bestimmung, des dauernden, unvollendeten, welche gleichfalls in jedem der dnei zeitverhältnisse geltung hat. Hierbei aber muss eingeräumt werden, dass der begriff den momentanen, vollendeten handlung in näherer beziehung zu dem verhältniss der vergangenheit steht als su den übrigen zeitverhältnissen; wie andererseits der begriff der dauer am nüchsten verwandt ist mit dem verhältniss der gegenwart. Und dies liegt in der nutur der sache. Dem selbsthewussten praktischen ist nichts so wichtig wie seine wirklichkeit, seine möglichkeit zu wirken und die zeit, in welcher er es kann; und indem er nun auf diese, von welcher er in gedanken auszugehen pflegt, eine vollendete handlung bezieht, so erscheint sie ihm nothwendig als vergangen; denn eine wirklich vollandets handlung kann nur resultat einer vorhergehenden entwickelung sein. Aber die kategorie der wirklichkeit ist auch nöthig, um diesen übergang zu vermitteln. Schauen wir noch einmal auf die modi des aorist. In was für sätzen geht der conjunctiv und der optativ desselben in die bedeutung der vergangenheit über? In attributivsätzen und bedingungssätzen. In welchen nicht? In hauptsätzen und in absichtssätzen. Nun sieht man leicht ein, dass dort, in den relativ - zeitbestimmungs - und bedingungssätzen, wo entweder ein attribut oder ein begleitender umstand oder ein mitwirkendes moment angegeben wird, der aorist des nebensatzes jedesmal einen übergang bezeichnen muss, der als vollendeter mit der haupthandlung zusammengedacht, mit ihr zu einer gesammtvorstellung verschmilzt (z. b. μέγ' έστὶ κέρδος, η τ διδάσκεσθαι μάθης). Hiezu, besonders zu den bedingungssätzen bilden die absichtssätze den geraden gegensatz. Bei ihnen ist der inhalt des nebensatzes weder wirkend noch wirklich; er wird als eine erst bezweckte folge gedacht; das wirkende liegt nur im hauntsatz. Auch hier hat allerdings der nebensatz einen berührungspunct mit dem hauptsatze, wedurch er mit demselben zu einer gesammtvorstellung verschmilzt; das ist jedoch nicht das vollendete der handlung, sondern einzig der conatus, der ihr als einer der wirklichkeit zustrebenden beigelegt wird, und dieser liegt nicht im aorist, sondern im modus. In den conjunctivischen und optativischen hauptsätzen bleibt in den allermeisten fällen der aorist ohne die bedeutung der vergangenheit, und begreiflich; in adhortativ · und deliberativsätzen, in wünschsätzen spricht sich

keine wirklichkeit, sondern nur das streben nach derselben aut. Doch kann in behauptenden sätzen des optativs mit de die bedeutung der vergangenheit eintreten, wenn der zusammebhang nicht bloss allgemein begreiflich, sondern individuell historisch ist, wie Hiad. 5, v. 888, nach Bäumlein, untersuchungen s. 294: καὶ νύ κεν ένθ απόλοιτο Αρης ατος πολέμοιο, κέ μή μητρυιά περικαλλής 'Περίβοια Εημέα έξηγγειλεν. Wir kommen zu imsret hauptfrage. Wie verhält sich unter den andern medis der jadicativ des agrist? Gehört er wirklich, wie man behanptet, ganz der vergungenheit, oder hat er die einsnehe grundbedeutung seines systems in gewissen fällen unverändert bewahrt? Man sage nicht, am diese frage von vornherein abzuweisen, dass wenn auch nicht die formation; worin der indicativ mit den anderu media übereinstimmt, doch die eigenthümliche flexion ihn nothwondig auf die vergangenheit heschränke. Diese endungen, welche als solche die vergangenheit zu bezeichnen scheihen, die nümilichen bilden auch die flexion des optativs, und kommen zum theil in den formen des imperativ vor (runzov and erunzov; peβούλευσο und έβεβούλευσο). Auch das augment darf nicht bedenken erregen; es diente offenbar mehr zur unterscheidung des indicative in den historischen systemen, als zur bezeichnung der vergangenheit, welche ja auch in den andern modis hicht fremd war. Wir dürfen also unsre frage wiederholen und fügen die andere hinzu: unter welcher voraussetzung könnte es geschehen, dass der aurist im indicativ ohne die bezeichnung der vergangenheit bliebe? Die antwort ist, nach dem vorhergesagten, folgende: Wenn es sprachliche darstellungen geben konn ohne den anspruch individuell-historischer wirklichkeit und ohne unmittelbare beziehung des inhalts zu einer solchen, so könnte dann der aorist diejenigen handlungen bezeichnen, welche als momentan aufgefasst werden sollten. Wie hedarf aber nach der möglichkeit solcher darstellungen noch gefragt werden, da die thatsache vor augen liegt? Der aorist in generellen sätzen ist es ja, den wir erklären wollen. Generelle sätze aber geben keine wirklichkeit als solche, keinen bestimmten wirklichen vorgang; der zu der gegenwart in beziehung zu der gleichzeitigkeit oder der vorgängigkeit stehen könnte; ihre beziehung zur wirklichkeit ist eine ganz unbestimmte, bloss begriffliche, sie haben keinen historischen charakter. Aber wie unterscheiden sich nach dieser ansicht, wird man fragen, aorist und präsens in generellen sätzen, da doch nicht angenommen werden kann, dass sie wirklich mit einander wechseln? Dieser unterschied liegt sehr nuhe und wurde schon angedeutet: wie der aorist das momentane, so bezeichnet das präsens das dauernde auch in generellen darstellungen 1). Diess ist freilich consequent, wird man sagen,

1) Herr Halm bemerkt zu der oben angeführten schilderung Lucians in seinem lesebuche schr richtig, dass dort durch das präsens das

aber wo bleibt hierber das merkmal des pflegens; des "gewöhnlich so seins." wenn in diesen sätzen Wiederum der unterschied des dauernden und des momentanen auftritt? Wir untwurten: wenn ein aoristischer satz das pflegen ausdrückt, so ist allerdings nicht der aurist schuld. Der inhalt selbst der zusammenhang des satzes mit der übrigen rede in materialer und formaler beziehung (auch die beschaffenheit der nebensätze) lussen ihn beim hören als eine aussage nicht individuelt - historischen, som dern allgemeinen, generellen charakters erkennen, und dadurch erst, durch die erkannte meinung des redenden erhalten auch die verbalformen, präsens und norist ihr richtiges verständniss als ausdruck bloss vorgestellter, nur möglicherweise historischer handlungen. Das generelle aber ist unmittelbar auch das, was zu geschehen pflegt. Denn da die in diesem sinn dargestellte handlong doch eine beziehung auf die wirklichkeit haben muss, widrigenfalls ihr ausdruck ohne zweck und bedeutung sein würde, so kann diese beziehung bei dem mangel des individuellen charakters keine andere, als eine unbestimmte sein; die handlung muss als eine in unbestimmter ausdehnung auf die wirklichkeit überhaupt bezogene, d. i. als eine sich wiederholende erscheinen. - Um die ansicht, die hier nach den hauptzügen ausgesprochen worden', in ihr völliges licht zu stellen, ist nun noch folgende betrachtung nothig. Das generelle kann auf doppelte weise von uns aufgefasst und ausgesprochen werden. Entweder wird es als ein universalbegriff, als ein gesetz mit dem verstande gedacht und demgemäss mit unbedingter geltung als ein ganzes ausgesprochen — wie wenn wir eigenschaften der dinge und personen angeben —; oder es wird in handlungen und vorgängen ausgemalt, wie solche aus jenen allgemeinen gesetzen und eigenschaften bervorgehen. Wie dort der verstand, so ist hier die phantasie thätig, wie dort der begriff herrscht, so hier das bild, wie dort einfachheit und würde, so hier lebhaftigkeit und anschauliehkeit; jenes ist beschreibung, dieses schilderung. Es ist längst beobachtet worden, dass der gnomische aorist besonders gern und häufig in den ausgemalten gleichnissen der dichter vorkommt; man fasste das sententiöse in dem ausdruck allgemeiner wahrheit mit diesen dichterischen bildern in einer regel zusammen, ohne doch die innere einheit beider, die man in der anwendung des gnomischen aorist erkennen müsste, nachweisen zu können. Auch war dieses nicht möglich, so lange man in den sentenzen dem aorist einen nachdruck beilegte, der in diesen schilderungen der dichter unmöglich angenommen wer-

dauernde, durch den aorist das schnell vorübergehende bezeichnet werde. Dem feinern blicke des mannes drängte sich diese beobachtung auf, obgleich er noch in der theorie Hermanns befangen war; denn er giebt unmittelbar darauf den schülern die regel nach der alten auffassung. Und doch sind diese beiden auffassungen unvereinbar.

den konnte. Wir nun fassen beide fälle unter dem begriffe der schilderung zusammen und erkennen nicht nur in jenen gleichnissen, sondern auch in den sententiösen darstellungen, insofern sie durch den gnomischen aorist oder durch ihn und das präsens im wechsel gageben werden, ein genrebild, eine darstellung nicht für den verstand nunächst, sondern für die phantasie. - Für das präsens aber stellt sich nun in bezug auf generalle sätze, gemäss dem angegebnen unterschiede ein doppelter charakter heraus. In jenen verstandesmässigen beschreibungen ist das präsens ausdruck der gesammten wirklichkeit, unter der unbedingten geltung des begriffs vergangenheit, gegenwart und zukunft zusammenfassend. In diesem sinne bedient sich z. b. Perikles da, wo er den charakter des atbenischen gemeinwesens beschreibt, durchweg des präsens oder des perfectums nach dessen präsentischer natur, nie des gnomischen aorist; und erscheint der aorist in solchen darstellungen, so ist es der historische, der dann allerdings mit nachdruck sich auf die erfahrung beruft, wie z. b. Archidamus in seiner rede (Thucyd. II, 11) sagt: ἄδηλα γὰς τὰ σων πολέμων, και έξ ολίγου σὰ πολλά και δι όργης αι έπιχει: ρήσεις γίγνονται, πολλάκις τε τὸ έλασσον πληθος δεδιὸς άμειναν ήμύνατο τοὺς πλέονας διὰ τὸ καταφρονοῦντας ἀπαρασκεύους γε σέσθαι. Ganz anders erscheint das präsens, wenn es in jenen schildernden darstellungen auftritt. Verpflanzt in das gebiet der phantasie verliert es das gewicht der universalen wirklichkeit, und übernimmt in dem begriffsbilde, das die phantasie aufstellt, im wechselspiel mit dem aorist, der die momentan sich vollendenden vorgänge bezeichnet, diejenigen züge des gemäldes, die das merkmal der dauer an sich tragen, die länger dauernden handlungen und die zustände. Natürlich ist jede sprache im stande schilderungen der beschriebenen art zu geben, und in jeder lebenvollen litteratur werden sie vorkommen; doch schwerlich wird eine andre sprache im stande sein, sie in so vollkommner weise zu geben, wie die griechische, die auch hier wie ein nusses gewand sich den formen des gedankens anzuschmiegen weiss. Diess ist das verdienst des gnomischen aorist. Nicht allein, dass durch ihn die eigentliche schilderung in ihrem unterschiede von der begrifflichen beschreibung, welche ihn verschmäht, bestimmter hervortritt; sie erscheint auch in sich selbst vollkommner, ebenso vollkommen in bezug auf die beschaffenheit der handlung, wie ihr gegenbild, die erzählung. Sehr verschieden von dieser ihrer beziehung zur wirklichkeit, aber ähnlich in ihrer lebendigkeit und anschaulichkeit, spiegelt sie wie diese in den formen der sprache fortschritt und verweilen, dauer und vollendung in naturgemässer verknüpfung. Unsre deutsche sprache, in der erzählung auf eine form beschränkt, hat auch in der schildernden darstellung allgemeiner wahrheit nur eine, das präsens, wodurch die klarheit der darstellung verliert. Wie schön sind die schilderungen Schillers in der glocke; aber da überall nur das präsens angewendet werden konnte, so ist es für den ungeübtern nicht immer leicht zu bemerken, wo die beschreibung übergeht in die eigentliche schilderung, und innerhalb dieser wiederum. welche züge im gemälde als dauernde handlungen oder zustände, wolche als vorübergebende momente vorgestellt werden sollen. lch kehre indessen zum griechischen zurück und ersuche den leser, einige beispiele von schilderungen zur bestätigung unserer theorie mit mir durchzugehen. Ich komme zuerst auf jene pla-tonischen sehilderungen zurück, die schon oben angeführt wurden. P. 246 a (c. 25) leitet sich mit den worten coixerw on (ψυγή) ξυμφύτο δυνάμει υποπτέρου ζεύγους τε καὶ ήνιόγου die bekannte sinnbildliche darstellung ein. Der redende hält sich anfangs, eigenschaften angebend, im präsens oder perfectum der universalen wirklichkeit, indem er das bedeutungsvolle bild wie die wahrheit selbst behandelt: μέμικται . . ήνιοχεί . . und die ausgelassenen eldir und edzir. Ob dann in den worten an oh ούν θνητόν τε καὶ ἀθάνατον ζῶον ἐκλήθη der aorist historisch oder gnomisch sei, mag zweifelhaft erscheinen. Wir übersetzen: wie die benennung .. entsteht, d. i. wie die seele in dem kreislaufe ihrer schicksale dazu kommt (gnomisch) ein Loor zu werden; denn es soll nicht gesngt werden, wie der name einst geschiehtlich ein für allemal entstand, sondern wie die seele ihn jedesmal in dem momente gewinnt, wo sie sich mit einem irdischen leibe verbindet, wie es bald nachher, c, heisst: ζωον τὸ Εύμπαν έκλήθη, ψυγή καὶ σῶμα παγέν, θνητόν τ' έσχεν έπωνυμίαν, wo niemand das gnomische bezweifeln wird. Analog diesem έκλήθη und έσχεν hatte nun auch c. 26 statt δι ην ψυχης αποφρεί (τὰ πτερά) der worist ἀπεψούη stehen können; der schriftsteller zog hier die verstandesmässige auffassung vor und lässt uns. statt einen vorgang vor augen zu stellen, unmittefbar das gesetz denken, da beides möglich und für die sache gleichgültig war. In c. 26 fährt er anfangs fort im präsens als dem ausdruck allgemeiner eigenschaften zu sprechen, bis mit den worten ὁ μὲν δη μέγας ἡγεμών ein phantasierter vorgang in fortlaufender quasihistorischer darstellung beginnt. Anfangs finden wir nur das präsens, das aber offenbar das präsens der dauernden handlung oder des zustundes, nicht der eigenschaft ist: noρεύεται έπεται, μέτει, ήγουνται (έτάχθη ist speciellperfectisch, der handlung ήγουντια vorangehend) έπιστρέφεναι (mit den worten φθόνος γὰρ έξω θείου χοροῦ ισταται tritt ein präsens der eigenschaft dazwischen) πορεύεται, βρίθει, πρόκειται, bis auf einmal mit sornoar der gnomische aorist eintritt, um eine momentane handlung zu bezeichnen: sie machen halt auf dem rücken des himmels. Dann kommen wieder vorgänge im präsens, die als davernd darzustellen sinn und zweck der rede erforderte: περιάγει, θεωρούσι. Das 27ste cap. giebt, die schilderung abbre-

chend, zuerst eine nachdrucksvolle behauptung; mit aerist sich auf die vergangenheit, mit dem futurum auf die zukunft sich berufend (τον δε υπερουράνιον τόπον ούτε τις υμνησε πω, ούτε ποθ' ύμνήσει κατ' άξίαν), dann mehrere universale präsens, bis mit den worten ίδουσα διά χρόνου το δι άγαπα τε καί θεωρούσα τάληθη τρέφεται και εύπαθεί, έως αν κύκλο ή περιφορά είς ταύτον περιενέγκη die schilderung von neuem beginnt. Mit καθορά wird das schildernde präsens fortgesetzt (πρόςεστι, έστί, καλούμεν ist parenthetisch dazwischen geschoben allgemeines präsens); aber mit οίχαδε ηλθεν (sie kehrt heim), ο ήνίογος . . . παρέβαλεν αμβροσίαν τε καὶ ἐπ' αὐτῷ νέκταρ ἐπότισε (er wirft ihnen vur) tritt dann der gnomische abrist als ausdruck momentaner vorgänge ein. Das 28ste cap. beschäftigt sich nun in einer ähnlichen darstellung mit den seelen der menschen. Hier berrscht anfangs der gnomische aorist ύπερηρεν είς τον έξω τίπον την κεφαλήν entspricht dem obigen έστησαν έπὶ τῷ τοῦ οὐρανοῦ τώτις; aber mit obigem, περιάγει correspondirend, finden wir hier den gnomischen norist συμπεριετέχιθη την περιφοράν, bedeutungsvoll, denn ihr, der menschlichen seele geht die zeit des schauens allzuschnell, fast ohne inhalt und gewinn vorüber (θορυβουμένη ύπο τών ίππων καὶ μόγις καθορώσα τὰ όντα); auch in den worten τότε μέν ήρε, τότε δὲ. ἔδυ liegen vorgänge, welche als dauernd derzustellen durchaus kein motiv vorhanden war, und das sehen wird hier nicht als ein ruhiges anschaun, sondern als der karge gewinn einiger vorübergehender blicke (τὰ μέν είδε, τὰ δ' οῦ) geschildert. Dann übergehend zu denjenigen seelen der menschen, die nicht einmal dieses erreichen, verlässt der schriftsteller den ton der belebteren schilderung ganz, und redet von nun an, das gewöhnliche in der trocknern weise des verstandes darstellend, im präsens der eigenschaft und des gesetzes, worin nun auch solche handlungen auftreten, die in der eigentlichen schilderung als momentan den schische, wewerfen wir noch noch einen blick ist in der eigentlichen schilderung geworten wir noch noch einen blick ist in der eigentlichen schilderung gestellt in der eigentlichen schilder gestellt in der eigentlichen schilderung gestellt gestellt in der eigentlichen schilderung gestellt gestellt gestellt gestellt gestellt gestellt gestellt gestellt gestellt ge als momentan den achische, vewerfen wir noch noch einen agaiogratische angeleige daukens aus. c. 31 ff. Anfangs herrscht inn dwir finden überall, Anf. jene andere stelle über die liebilin verschie τότε πολυθεάμων die liebilin verschie το τότε πολυθεάμων die liebilin verschie το δία με liebilin να δία με liebil den verstandsmässige über die liebihn verschur τότε πολυθεάμων um räsens, bis mit den worten dingen die redenden verscheit verung folgt. Hier beschneit des redenden viel (verzeλής renich in ih sche aorist tritt besbegeisterung in quasihistorischer and voller neorogow of antage; and voller neorogow of antage in the scheme of besbegeisterung in quasihistorischer schilder und vollen noorden verbalfurmen und die danarmdische sprache, vergenrung); rden nun die in quasihistorischer und nun diese verbalformen unterschieden, und die dauerndesche sprache, vereirung);

R ein muterschieden, und der mach in der schiemischtigt Verbalformen momentanen und die achilder und .

Bein: πιωτοκοι unterschieden, und dauerndesche sprache, verehrung, τόχε ὑπὴλθεν δειμάτων (es wandelt ihn an). The schön sind die seilen, τοχε υπήλθεν δειμάτων (es wandelt ihn an); είτε schön sind die seilen, 12/ All (800), All Descholden and come and contents of the con iner allmählich, fängt an sich s. Z. hemächtigen; c. e will nämlich, dass. Wir bei dieser vorstellung verwe

um uns, che sie als vollendet erscheine, ihre elemente im gnominehen norist zu entwickeln: defaueros rulo ros zaklous ripr anopορην δια εων όμματων έθερμανθη ... θερμανθέντος δε έτώπη τα παρί την έκουσιν . . . έπιβρυκίσης δε της τροφής φόησε τα καὶ ωρμησε φύισθαι από της ρίζης ό του πτερού καυλίς. Dann folgt viele sätze hindurch das präsens der dauernden oder wiederholten handlung (die perfecta, die hier vorkommen, nemorte. dédnoras sind offenbur präsentisch), bis mit den worten idona δε και έπογετευσαμένη μερον έλυσε μεν τα τότε συνπεφραγμένα ι ... κέντρων τε καὶ ώδίνων έληξεν, ήδονήν δ' αθ ταύτην . . καρmoveau ganz naturgemäss der wechsel von abrist und präsens wieder eintritt. Diese stellen aus Plato dürften hinreichen unsre theorie vom gnomischen aorist und seinem verhältniss zum präsens zu beleuchten und, wie ich hoffe, zu bestätigen. Auch die stellen aus andern schriftstellern, die wir oben nur zum zweck der widerlegung auführten, werden sich ohne allen zwang dieser erklärung fügen und, so aufgefasst, an klarbeit und leben gewinnen. Von jener schilderung in Lucians Charon nun kein wort mehr; ich darf mich auf K. Halm und ich glaube auf das urtheil jedes nicht ganz befangnen lesers berufen. In Thuovd. I, 84 wird man nun an dem eintreten des gnomischen aorist oux areneioliquer den durch die vorwürfe des vorredners veranlassten übergang zu einer lebbaftera darstellungsweise erkennen; und nicht unbemerkt lassen, dass in dem aorist, welcher das nichtnachgeben als etwas vollendetes, fertiges darstellt, der ausdruck einer grossen entschiedenheit liegt. In der stelle Thucyd. 1, 70 ist nyovezat natürlicher ausdruck einer dauernden stimmung der seele; ἐπλήρωσαν aber stellt einen act vor, der in der schilderung pur dann im präsens auftreten konnte, wenn die absicht gewesen wäre den blossen conatus zu bezeichnen (sie suchen den mangel zu ersetzen), was hier nach dem zweck des redners un möglich war. In Demosth. Olynth. II, §. 21 sind die worte odder έπαισθάνεται und πάντα κιτείται (alles ist in bewegung) natürlicher ausdruck dauernder vorgänge, ebenso in dem verglichenen άφανη τὰ κακά τοῖς πολλοῖς ἐστι· mit πάντα ἐποίησεν ἕκδηλα aber wird sodann statt eines zustandes der plötzliche eintritt desselben bezeichnet: so mucht er (ein solcher krieg) auf einmal alles offenbar. Hierzu nehme man Olynth. I §. 15: ἀλλά μήν, εί τοῦτο γετήσεται, δέδοικα . . μη τον αυτόν τρόπον, ώσπερ οί δανειζύμενοι ραδίως επί τοις μεγάλοις τόκοις μικρόν εύπορήσαντες γρόνον υστερον και των άρχαίων απέστησαν, ούτω και ήμεις etc., wo der plätzliche aturz des leichtsinnigen achuldenmachers zweck. und naturgemäss im aorist gegeben wird; auch Olynth. II, &. 9, wo ατεχαίτισε και διέλυσε ebenso zu fassen wie obiges εποίησεν. lu den gleich darauf §. 10 folgenden worten: ἀλλά τὰ τοιαθτα είς μέν απαξ και βραχύν χούνον άντέχει και σφόδοα γε ήνθησεν έπὶ ταίς έλπίσιν, αν τύχη, τῷ χρόνο δὲ φωράται καὶ περὶ αίτά

chend, zuerst eine nachdrucksvolle behauptung; mit aerist sich auf die vergangenheit, mit dem futurum auf die zukunft sich berufend (τον δε υπερουράνιον τόπον ούτε τις υμιησε πω, ούτε ποθ ύμνήσει κατ' ἀξίαν), dann mehrere universale präsens, bis mit den worten ίδουσα διά χρόνου το δι άγαπῷ τε καὶ θεωρούσα τάληθη τρέφεται καὶ εὐπαθεῖ, έως αν κύκλος ή περιφορά εἰς ταὐπον περιενέγκη die schilderung von neuem beginnt. Mit καθορά wird das schildernde präsens fortgesetzt (πρόςεστι, έστί, καλουμεν ist parenthetisch dazwischen geschoben allgemeines präsens); aber mit σέκαδε ήλθεν (sie kehrt heim), ο ήνίοχος . . . παρέβαλεν άμβροσίαν τε και ἐπ' αὐτῷ κέκταρ ἐπότισε (er wirft ihnen vor) tritt dann der gnomische aorist als ausdruck momentaner vorgänge ein. Das 28ste cap. beschäftigt sich nun in einer ähnlichen darstellung mit den seelen der menschen. Hier berrscht anfangs der gnomische agrist ύπερηρεν είς τον έξω τίπον την κεφαλήν entspricht dem obigen gornour ent ro rou ovourou rorto; aber mit obigem περιάγει correspondirend, finden wir hier den gnomischen agrist συμπεριετέχθη την περιφοράν, bedeutungsvoll, denn ihr, der menschlichen seele geht die zeit des schauens allzuschnell, fast ohne inhalt und gewinn vorüber (θορυβουμένη ὑπὸ΄ τῶν ἶππων καὶ μόγις καθαρώσα τὰ ὅντα); auch in den worten τότε μέν ήρε, τότε δὲ έδυ liegen vorgänge, welche als dauernd darzustellen durchaus kein motiv vorhanden war, und das sehen wird hier nicht als ein rubiges anschaun, sondern als der karge gewinn einiger vorübergehender blicke (τὰ μέν είδε, τὰ δ' οῦ) geschildert. Dann übergehend zu denjenigen seelen der menschen, die nicht einmal dieses erreichen, verlässt der schriftsteller den ton der belebteren schilderung ganz, und redet von nun an, das gewöhnliche in der trocknern weise des verstandes darstellend, im präsens der eigenschaft und des gesetzes, worin num auch solche handlungen auftreten, die in der eigentlichen schilderung als momentan den aorist erfordern würden: πολλαί πολλά πτερα θραύονται . . ἀπέρχονται. Werfen wir noch noch einen blick auf jene andere stelle über die liebe c. 31 ff. Anfangs herracht den verstandsmässige beschreibungston, und wir finden überall, wo nicht von vergangnen dingen die rede, ohne unterschied das präsens, bis mit den worten ὁ δὲ ἀρτιτελής τῶν τότε πολυθεάμων die phantasie des redenden sich belebt und nun das bild einer edlen liebesbegeisterung in quasihistorischer schild erung folgt. Hier werden nun die memoratoren med schild erung folgt. werden nun die momentanen und die dauernde in vorgänge durch die verbalformen unterschieden, und der gnomi sche aorist tritt häufig ein: πρῶτον μὲν ἔφομξε (ibn ergreift ein schauder) καὶ τι πῶτον καὶ τι κ των τότε υπήλθεν δειμάτοια (es waudelt ibn an); είται προςπρών ώς θεον σέβεται ein dauerndes anschaun und eine dauernde verghrung); μεταβολή και ίδυως και θεομότης αίθης λαμβάνει be mächtigt sich seiner allmählich, fängt an sich s. z. hemächtigten. sich seiner allmählich, fängt un sich s. z. bemächtigen; d stellende will nämlich, dass wir bei dieser vorstellung verw

um uns, che sie als vollendet erscheine, ihre elemente im gnominehen notist: zu! entwickeln: desaueros! palo rou zaklous the anopοροίο δια εδοτομμάτων εθερμάνθη ... θερμανθέντος δε έτώπη τα παρί την έκφυσιν. . . επιβόνείσης δε της τροφής φόησε τα και ώρμησε αύισθαι από της ρίζης ό του πτερού καυλίς. Dann folgt viele sätze hindurch das präsens der dauernden oder wiederholten handlung (die perfecta, die hier vorkommen, πέπονθε, Lilnorus sind offenber präsentisch), bis mit den werten idoude δε και έπογετευσαμένη ιμερονιέλυσε μεν τα τότε συμπεφραγμένα 1 .... พยารออม รอ xal ผ่งเทพ อันทุธอา, ทุ่งอาทุง ชั่ แข้ รถบาทุง . . xapmovau ganz naturgemäss der wechsel von aorist und präsens wieder eintritt. Diese stellen aus Plato dürften hinreichen unsre theorie vom gnomischen aorist und seinem verbältniss zum präsens zu beleuchten und, wie ich hoffe, zu bestätigen. Auch die stellen aus andern schriftstellern, die wir oben nur zum zweck der widerlegung anführten, werden sich ohne allen zwang dieser erklärung fügen und, so aufgefasst, an klarheit und leben gewinnen. Von jener schilderung in Luciaus Charon nun kein wort mehr; ich darf mich auf K. Halm und ich glaube auf das urtheil jedes nicht ganz befangnen lesers berufen. In Thucyd. 1, 84 wird man nun an dem eintreten des gnomischen aorist oux areneioliquer den durch die vorwürfe des vorredners veranlassten übergange zu einer lebhaftera darstellungsweise erkennen, und nicht unbemerkt lassen, dass in dem aorist, welcher das nichtnachgeben als etwas vollendetes, fertiges darstellt, der ausdruck einer grossen entschiedenheit liegt. In der stelle Thucyd. 1, 70 ist hyovezas natürlicher ausdruck einer dauernden stimmung der seele; ἐπλήνωσαν aber stellt einen act vor, der in der schilderung nur dann im präsens auftreten konnte, wenn die absicht gewesen ware den blossen conatus zu bezeichnen (sie suchen den mangel zu ersetzen), was hier nach dem zweck des redners un möglich war. In Demosth. Olynth. II, §. 21 sind die worte ovder έπαιοθάνεται und πάντα κινείται (alles ist in bewegung) natürlicher ausdruck dauernder vorgänge, ebenso in dem verglichenen άφανη τα κακά τοις πολλοίς έστι mit πάντα έποίησεν εκδηλα aber wird sodann statt eines zustandes der plötzliche eintritt desselben bezeichnet: so macht er (ein solcher krieg) auf einmal alles offenbar. Hierzu nehme man Olynth. I §. 15: ἀλλά μήν, εί τοῦτο γετήσεται, δέδοικα . . μή τὸν αὐτὸν τρόπον, ώσπερ οί δασειζόμενοι ραδίως επί τοῖς μεγάλοις τόκοις μικρον εὐπορήσαστες γρότον υστερον και των άρχαίων απέστησαν, ούτω και ήμεις etc., wo der plötzliche aturz des leichtsinnigen schuldenmachers zweck. and naturgemass im norist gegeben wird; auch Olynth. It, §. 9, wo ατεχαίτισε και διέλυσε ebenso zu fassen wie obiges έποίησεν. lu den gleich darauf §. 10 folgenden worten: ἀλλά τὰ τοιαῦτα τω μεν απαξ και βραχύν χρύνον άντέχει και σφόδρα γε ήνθησεν έπὶ ταῖς έλαίσιν,, ῶν τίγη, τῷ χρόνο δὲ φωράται καὶ περὶ αίτὰ

κασαβρεί geben αντέχει und ήνθησεκι einen möglichen von der phantasie aufgestellten fall, jenes eine wenn auch nur kurze zeit danerade, dieses eine momentane handlung (es blüht auf) bezeichnend; sodann aber tritt in den präsensformen der ruhige, vorstandesmässige ausdruck der nethwendigkeit auf, mit dem tone der sicherheit. Dass der aurist auch die möglichkeit bezeichnet wurde, wie aben angegeben, schon von G. Hermann beobachtet. Wir fügen bei, dass auch das präsens zu diesem gebrauche fähig ist. Dem leser wird leicht einlenchten, wie beides durch unsre theorie seine erklärung findet. Der aorist der möglichkeit ist mit dem gnomischen wesentlich identisch; er ist der aerist einer phantasielich angeschauten momentanen handlung. Denn die phantasie, wenn sie nach begriffen bilder schafft, bildet nicht par die nothwendigen züge, sondern auch die möglichen. Es ist jedoch nicht ihre sache, das mögliche als solches, durch den begriff den möglichkeit selbst, mit hülfe der zeitwörter övrugbat oign as since u. dgl. auszusprechen - diess ist der verstandesmässigen auffassung und darstellung vorbehalten - sondern sie lässt geradezu das mögliche auf ihrem schauplatze geschehen und schenkt dem verstande das vertrauen, dass er nach der natur der sache und mit hülfe des zusammenhanges das mögliche vom nothwendigen zu unterscheiden wisse: So jenes ηνθησε bei Demosthenes und so mancher zug in den ausgeführten vergleichungen der dichter, während in andern fällen der nämliche gnomische aorist das immer geschehende, dus nothwendige (wir sagen nicht die nothwendigkeit) bezeichnet, wie in der schilderung der glücklichen insel Syria, Odyss. 15, v. 411: οὐδέ σις ἄλλη τοῦσος ἐπὶ στυγερή πέλεται δειλοίσι βροτοίσιν, άλλ' ότε γηράσχωσι πόλιν κάνα φυλ' άνθρώπων, έλθων άργυρότυξος Απόλλων Αρτέμιδι ξύν οίς άγανοις βελέεσσιν έποιχόμενος κατέπεφνεν. Es ware an sich nicht ohne interesse, die schildernde darstellung genereller wahrheit und das vorkommen des gnomischen abrist noch weiter in der litteratur zu verfolgen, zumal bei den dichtern. Allein da für den empirischen beweis die angeführten und erklärten beispiele hinreichen dürften, so verzichten wir für jetzt auf weitere nachweisungen, um die geduld des lesers nicht allzusehr auf die probe zu stellen, der, wenn er überzeugt worden oder doch zur beistimmung sich hinneigt, leicht bei seiner lecture bie und da, ohne die lästige häufung immer gleich sich wiederholender erwägungen, die bestätigung unsrer ansicht finden wird, im andern falle aber auch durch eine fortgesetzte empirische beweisführung nicht überzeugt werden würde. Der verf. aber darf bekennen, dass ihm zahlreiche stellen bei Homer und Hesiod, bei den lyrikern und bei den tragikern durch die hier gegebne ansicht klarer, lebendiger, sprechender geworden sind. - Was endlich noch den namen der von uns behandelten grammatischen erscheinung "gnomischer" aorist, betrifft, so verdient derselbe unstreitig vor dem sonst gebräuchlichen namen, aorist "des pflegens", den vorzug, nicht nur wegen seiner bequemern kürze, sondern weil er doch ein näher wesentliches merkmal, die beschränkung dieses gebrauches auf sätze allgemeiner wahrheit (wenn schon nicht bloss auf die eigentliche sentenz) ausspricht, so wenig er auch wie irgend ein name das wesen seines gegenstandes erschöpfen mag. Der verf. verdankt ihn übrigens einer bemerkung herrn prof. Schneidewins, welcher in seiner ausgabe des Ajax s. 83 in dem infinitiv aor. v. 1083 (δπου δ' ύβρίζειν δραν θ' α βούλεται, παρή, ταύτην νόμιζε την πόλιν χρόνφ ποτε έξ οὐρίων δραμοῦσαν ές βυθόν πεσείν) den gnomischen aorist erkennt. Noch mehr jedoch als um des namens willen schien mir diese bemerkung beachtenswerth durch ihren inhalt. Wenn nämlich anerkannt wird, dass der infinitiv als mittel der satzverkürzung auch an der natur des gnomischen aorist theilnehme, so dürften dadurch zahlreiche stellen, insbesondre jene zwischen präsens und aorist wechselnden infinitive, in welchen die charakterschilderungen Theophrasts sich bewegen, ein helleres licht gewinnen.

## Vermischtes.

Dio Chrys. III, 5. p. 41, 3 kann δικαιότερος δε στρατηγός τῶν έπομένων στρατιωτῶν unmöglich richtig sein. Denn nicht dem gemeinen soldaten darf der feldberr entgegengestellt werden, sondern dem dux tumultuarius, dem halb und halb unrechtmässigen. Also wohl δεξιώτερος und στασιωτῶν. Was steckt aber in έπομένων?

111, 74 p. 54. τί γὰς ἄλλο τις εἴποι. Doch wohl γὰς [ἀν]?
111, 75 heisst es von der sonne, wenn sie nur ein kleines aus der bahn wiche, was sollte da werden!: ἀμελήσειε καὶ παραβαίη τῆς τάξεως. So Blmr. wozu die wunderbare variante στικελήσειε, v. mrg. m. Etwa ἐπὶ σκέλος ἴοι?

III, 86 p. 58. Dio liebt parisosen; um diese wird aber die stelle gebracht, wenn nach οὐδ' ἃν οῦτως (so die handschriften, οῦτω Emperius) das mit αἰσχρόν correspondirende adjectiv wegbleibt; was wohl ἰσχυρόν lautete.

Oels.

Frauenfeld.

M. Schmidt.

## VIII.

# Die äsopische fabel in Asien.

In einem frühern aufsatz, der im ersten bande des Philologus s. 523 ff. erschien, gab ich eine übersicht über die lateinische fabellitteratur des höhern mittelalters und suchte ich den beweis zu führen, dass dieselbe durchaus den character äsopischen ursprungs an sich trage. Jene lateinischen fabeln sind zum grossen theil noch jetzt in griechischen originalien vorhanden, zum theil aus sammlungen entnommen, die sich ausdrücklich als äsopische ankündigen. Mit dem zwölften jahrbundert entfaltete sich aber in Flandern, zuerst in lateinischer, dann in französischer und deutscher sprache, das thierepos von Reinhart und Isengrim, das unläugbar in der occidentalischen fabellitteratur eine neue epoche begründet.

Etwas ganz ähnliches scheint mit der fabellitteratur des fernen ostens vor sich gegangen zu sein. Nachdem auch hier eine reihe von jahrhunderten hindurch der alte, schlichte Aesop geherrscht und in allen sprachen Vorderasiens seine stelle gefunden hat, tritt mit dem achten jahrhundert das arabische fabeldrama Kalila und Dimnah auf und bürgert sich in rascher verbreitung nach ost und nach west in alle litteraturen von Judien bis England ein. Meine absicht geht nun aber hier nicht weiter als dahin, den bestand der äsopischen fabellitteratur in den vorderasiatischen sprachen vor der beimischung des arabischen thierdramas darzustellen, das verhältniss der verschiedenen sammlungen unter einander und zu den griechischen originalien zu bezeichnen.

## I. Aesopische fabelsammlungen im Orient.

## 1. Syrische fabeln.

- a. In einer pergamenthandschrift des 14. oder 15. jahrhunderts, die sich zu Berlin in privatbesitz befindet und die ausserdem hebräische abhandlungen von R. Kalonymus und R. Meschullam aus dem 13. jahrh. enthält, ist eine sammlung von 67 1) fabeln er
  - 1) Goldberg glaubte 72 fabeln herausgegeben zu haben, bemerkte

halten, die sich zu anfang und zu ende selbst als fabeln von Aesopos bezeichnen. Dieselben sind zwar in den gewöhnlichen hebräischen characteren geschrieben, ihre sprache ist aber ein reines syrisch, das einer ziemlich alten zeit angehören muss; vgl. B. Goldberg Chofes matmonim sive Anecdota rabbinica, Berol. 1845. Landsberger fabulae aliquot aramaeae, Berol. 1846.

b. Eine griechische handschrift der heil. synode in Moskau, cod. 285 Mart. 40. Sec. XV. enthält ausser einer biographie Aesops und 102 seiner längst bekannten fabeln den roman von könig Cyrus und seinen sieben hofphilosophen, den Boissonade Paris 1828 herausgegeben hat, und endlich 62 fabeln unter dem titel Συττίπα του φιλοσόφου μύθοι έχ των παραδειγματικών αύτου λόγων. Dem roman geht eine in schlechten iamben versificirte vorrede voran, worin ein gewisser Andreopulos Michael erklärt, auf befehl Gabriels, herzogs von Sebastopolis 2), nachfolgende schrift des Syrers oder vielmehr Persers Syntipas aus dem syrischen ins griechische übertragen zu haben. Obgleich nun dieser vorbericht bloss auf den zunächst folgenden roman bezug hat<sup>5</sup>), so sind doch auch die 62 fabeln unzweifelhaft aus dem syrischen übersetzt und waren vielleicht schon in der urschrift dem philosophen Sendebar zugeschrieben, der in dem roman als hauptperson figurirt; vgl. Syntipae philosophi Persae fabulae 62, graece et latine. Edidit Chr. Fr. Matthaei, Lips. 1781. Accurata codicum graecorum mss. Mosquensium notitia. Edidit Chr. Fr. de Matthaei, Lips. 1805 p. 186 sq.

## 2. Arabische fabeln.

Hieher gehört nur die kleine fabelsammlung des s. g. weisen Locman, die in den frühern abdrücken 37, seit diesem jahrh. aber 41 stücke zählt. Wenn es richtig ist, dass die unterschrift einer Pariser handschrift die jahrszahl 1299 und Locmans namen

aber nicht, dass die 7 nummern 44 – 50 mit no. 13 – 19 identisch und nur durch ein versehen des schreibers wiederholt sind; ebenso nicht, dass bei ihm no. 51 fehlt. Bei Goldberg finden sich also bloss 64 fabeln. Drei weitere entdeckte aber in demselben manuscript Landsberger, von denen er indessen nur eine veröffentlichte.

2) Δοικός σεβαστοῦ πόλεως Μελωνύμου schreiben sonderbarer weise Matthäi, Coray und Boissonade, ohne die stadt Melonymus nachweisen zu können. Es ist klar, dass geschrieben werden muss Δοικός Σεβαστουπόλεως μελωνύμου. In der Krim haben wir uns die entstehung des griechischen Syntipas zu denken; daher auch das scholion bei Boissonade

s. 210 der stadt Kaffa gedenkt.

3) Er steht fol. 250 des codex, die fabeln in doppelter abschrift fol. 231 und 531. Unrichtig ist es, wenn Matthäi im handschriftenverzeichnisse s. 187 fol. 250 Syntipae philosophi fabulae aufführt; denn dieser angabe zufolge wären die fabeln dreimal, der roman gar nicht im codex enthalten. Umgekehrt scheint es richtiger zu sein, wenn Matthäi im handschriftenverzeichnisse trotz der jahrszahl 1204 den codex dem 15. jahrh. zuweist, als wenn er im Syntipas vom 13. jahrh. spricht.

enthält, so ist verbürgt, dass diese fabeln wenigstens seit ende des 13. jahrhunderts unter dem namen des weisen Locman cursiren. Man könnte diese autorschaft versucht sein durch folgende combination noch höher hinauf, nämlich bis in das ende des 11. jahrhunderts, zu rücken. Im buche Henoch heisst es: 'und es sprach Balaam, der in der arabischen sprache Lucnin לוקניך heisst' und diese stelle ist bei Petrus Adelfonsi in der disciplina clericalis p. 35 ed. Schmidt so übersetzt: Balaam, qui lingua arabica vocatur Lucaniam, dixit. Dass an beiden stellen Lucman zu lesen ist, liegt auf der hand und ist um so sicherer, da die nun folgenden sinnsprüche von ameise und hahn auch von arabischen schriftstellern 4) unter dem namen Locmans citirt werden. Petrus Adelfonsi aber schrieb um das jahr 1110. Allein eben diese sinnsprüche Locmans sind weder in der fabelsammlung, die seinen namen trägt, zu finden, noch konnten sie ihrem inhalte nach je darin stehen. Höchst räthselhaft und bedenklich erscheint es ferner, dass die nationalen litterarhistoriker der Araber bis ins 16. jahrh. hinab von Locmans fabeln nichts wissen. Auch die sprache derselben ist ein gemeiner und später arabischer dialect. Ganz ungehörig ist es demnach, die traditionen der Araber über Locman den weisen, die sich theils an eine stelle im Koran Sure 31, theils an die zuletzt von Westermann herausgegebene griechische vita Aesopi anschliessen 5), als beweis anzuführen für das hohe alterthum von Locmans fabeln 6). Der gänzliche mangel an anspielungen auf arabische nationalsitten und muhamedanische religionsgebräuche wird also auch nicht aus uralter abfassung zu erklären sein, sondern auf einen christlichen bearbeiter, der in Syrien oder Aegypten lebte, schliessen lassen.

#### 3. Armenische fabeln.

a. Schon im 5. jahrh. ist nach der ansicht der Mechitaristen auf S. Lazaro bei Venedig diejenige äsopische fabelsammlung ins armenische übersetzt worden, die den titel führt: fabeln des Olympianus, und 1842 hinter der sogleich zu erwähnenden ausgabe der Mechitar Kosch gedruckt worden ist. Die sammlung zählt nur 23 fabeln, die dem stoffe nach alle in griechischen texten vorhanden und hier in einer einfachen, schmucklosen spra-

6) Wenn also Hammer - Purgstall die Locman'sche fabel für älter

und originaler erklärt als die äsopische, so musste diese behauptung nicht mit alten traditionen von Locman dem weisen, sondern mit alten citationen von Locmans fabeln begründet werden.

<sup>4)</sup> Hammer - Purgstall litteraturgeschichte der Araber I, s. 32. Uebrigens verbessert man jetzt auch in der hebräischen ausgabe des vorhin erwähnten romans Sendebar den namen des einen der 7 hofphilosophen aus לקמן in לוקמין, in übereinstimmung mit einer handschrift, no. 1087 bei de Rossi, vgl. Landsberger p. 15. Derenburg zu Locman p. 9. 5) Man findet diese sagen gesammelt bei d'Herbelot bibliothèque orientale s. v. Locman, und bei Hammer-Purgstall I s. xxviii. 1 ff. 31 ff.

che erzählt sind. Die erwähnung des jüngsten tages fab. 21 weist auf einen christlichen verfasser. Ein griechischer fabulist des namens Olympianus ist nicht bekannt; da aber Suidas?) einen sophisten dieses namens erwähnt, und die kleinheit der sammlung an ein eigenes werk zu denken nicht erlaubt, so ist Olympianus vielleicht verfasser eines rhetorischen lehrbuches, προγυμεάσματα, gewesen, aus dessen abschnitt περί μύθου die 23 fabeln entnommen sein konnten; vgl. K. Fr. Neumann in der zeitschrift der deutschen morgenländischen gesellschaft, bd. II, S. 118 ff.

b. Ganz unbekannt sind mir die von den Armeniern für classisch geachteten 190 fabeln des Mechitar Kosch aus dem anfang des 11. jahrhunderts, welche 1790 und 1842 in Venedig von den Mechitaristen herausgegeben worden sind.

- c. Aus eigenem gebrauche kenne ich bloss die auswahl von fabeln Wartans, welche Zohrab und St. Martin Paris 1825 bekannt gemacht haben. Aus dem cod. Reg. armen. 135, der 1615 geschrieben ist und 168 zum theil lange fabeln enthält, haben die herausgeber nur 45 der ansprechendsten nummern ausgewählt und mit gegenüber stehender französischer übersetzung herausgegeben. Die vorrede verhehlt übrigens nicht, dass diese faheln dem ruhme Wartans des grossen, der griechisch, hebräisch, syrisch und persisch verstand und nebst manchen theologischen werken auch eine geschichte Armeniens bis auf seine zeit schrieb (er starb 1271), wenig entsprechen und vielleicht spätern ursprungs sind. Die sammlung rührt jedenfalls von einem christen her und hat eine ziemlich starke mönchische färbung.
- d. Eine noch ungedruckte fabelsammlung auf S. Lazaro erwähnt Neumann geschichte der armenischen litteratur, Leipzig 1836 s. 287.

#### 4. Hebräische fabeln.

Diese sprache wird hier nur ihrer ursprünglichen heimath wegen zu den asiatischen gerechnet, da sie in der hier besprochenen zeit schon gelehrtensprache geworden war und auch Europa angekörte. Obgleich die äsopische fabel schon den talmudisten nicht unbekannt war 8), so scheinen hebräische übersetzungen äsopischer fabeln doch erst im spätern mittelalter entstanden m sein.

a. Nur dem titel nach kenne ich die Mischle oder Chidoth Ysopti ארזרסטר, die in verbindung mit ähnlichen kleinen didactischen schriften, wie Sendebar, Henoch, Tobi, Eldad, Constant. 1516, Ven. 1545 und 1605, Amst. 1697 gedruckt worden sind. Ob die daraus in die Oxforder ausgabe Aesops von 1698 aufge-

8) Landsberger s. 9 ff.

<sup>7)</sup> Suidas s. v. 'Ολυμπιάσειος σοφιστής · τοῦ 'Ολυμπιασοῦ. So interpungire ich. Der name Όλυμπιανός findet sich auch auf einer cyprischen grabschrift; vgl. Ross im rheinischen museum von Ritschl VII s. 516.

nommenen 10 hebräischen fabeln von Ysopti nur eine probe oder das ganze sind, vermag ich nicht zu sagen. Die namensform Ysopti erkläre ich mir aus der bei den Franzosen im 13. und 14. jahrh. üblichen schreibung Ysopet, und dem zufolge dürfte die entstehung der sammlung nicht vor das 14. jahrh. zu setzen sein.

b. Bekannter und auch durch poetischen werth ausgezeichnet sind die 107 zierlich versificirten und gereimten fabeln des R. Berechiah Krispi bar Nathrunai ha-Nakdan, die den titel Mischle schualim, fabeln von füchsen 9), führen und Mantua 1557. 120 und Berlin 1756. 80 gedruckt, auch von dem Jesuiten Melchior Hanel, Prag 1661 ins lateinische übersetzt worden sind. Der verfasser lebte nach Wolf bibl. hebr. III p. 165 nicht erst im 15, sondern schon ende des 13. jahrhunderts und stammte aus Südfrankreich; vgl. bibliothek der schönen wissensch. III s. 73. Lessing Analecten I s. 231 ff. Berner ausg. Delitzsch geschichte der jüdischen poesie, Leipz. 1836 s. 49. 162. 169.

#### II. Verhältniss dieser sammlungen zu einander.

- 1. In einem sehr deutlichen verwandtschaftsverhältniss zu einander stehen die drei zuerst aufgezählten fabelsammlungen: die syrische mit 67, Syntipas mit 62, Locman mit 41 fabeln. Ich werde dieselben der kürze wegen mit Syr. Synt. Locm. bezeichnen. Die übereinstimmung derselben ist so beträchtlich, dass im ganzen diese drei sammlungen, angenommen die zwei ungedruckten stücke des Syr. seien eigenthümlich, nur 80 fabeln enthalten.
- 9) Berechjah selbst sagt in der vorrede, fabeln von füchsen nenne er seine erzählungen, weil die füchse alle andern thiere an schlauheit überträsen. Allein er hat diese benennung bereits vorgesunden. Dreihundert fabeln von füchsen sollen nach stellen des Talmud R. Meir und Bar Kappara im 2. und 3. jahrh. gekannt haben; vgl. Landsberger s. 9. Zwei davon erzählt larchi ad Sanhedrin f. 38 B. Die eine ist offenbar jüdischen ursprungs, die andre aber ist wesentlich identisch mit dem aus Petrus Adelfonsi p. 96 Schmidt. unserm Reinhart bekannten brunnenabenteuer; Jarchi ist dafür ältester gewährsmann, wenn er wirklich i. j. 1104 starb; vgl. Delitzsch geschichte der judischen poesie s. 52. Mehr als jene zwei kennt man nicht. Es scheint also diesen 300 fuchsfabeln nicht anders ergangen zu sein als jenen 300 erzählungen, womit nach Midrasch rab. f. 88 A. der fuchs den erzürnten löwen beschwichtigen wollte, die er aber in der angst seines herzens vergass. Von 144 fabeln des fuchses in armenischer sprache, die Wartan der grosse theils selbst verfasst, theils aus ältern armenischen schriftstellern gesammelt habe, spricht Neumann gesch. d. armen. litt. s. 186. Zu vergleichen ist auch folgender büchertitel: L'abrégé géographique de Moïse de Khorène, avec un recueil de fables connu chez les Arméniens sous le titre de livre du renard. Marseille 1676. 12°. Delitzsch s. 32 denkt an einen zusammenhang dieser alten fuchsfabeln mit indischen sabelbüchern, und einen solchen könnte der proselyte R. Juda der Hindu und sein sohn Rab-Samuel vermittelt haben. Allein wahrscheinlich bezeichnet der ausdruck nichts weiter als thierfabel, da auch in den orientalischen sprachen das den wörtern μῦθος und fabula entsprechende wort sehr vieldeutig ist.

Nämlich 26 stücke sind allen drei sammlungen Syr. Synt. und Locm., 24 dem Syr. und Synt., 12 dem Syr. und Locm., dem Synt. und Locm., im ganzen also 63 fabeln zwei oder drei sammlungen gemeinschaftlich, während Synt. 11, Syr. 5, Locm. nur 1 fabel für sich allein hat.

Aus dieser in zahlen ausgedrückten übersicht ergibt sich ferner, dass dem grundstock dieser drei sich so nahe berührenden sammlungen Syr. am nächsten stehen muss und dass aus Syr. sowohl Synt. als Locm. geschöpft haben müssen. Für dieses abhängigkeitsverhältniss lässt sich im allgemeinen der prolog des Synt., in welchem ausdrücklich von einer syrischen urschrift die rede ist, und was Locm. betrifft, der litterarhistorische satz anführen, dass sehr viele griechische schriftsteller durch das medium syrischer übersetzungen der arabischen litteratur zugeführt worden sind; vgl. Wenrich de auctorum Graecorum versionibus etc. Lips. 1842 p. 27. 39. 96 sq. Dabei ist jedoch meine meinung nicht die, dass das einzige bekannte exemplar des Syr., dessen text ohnehin in fremder und sehr fehlerhafter orthographie vorliegt, sofort als die ursprüngliche redaction betrachtet werde, sondern es muss eine billige restitution und aufbesserung derselben zugegeben werden, der zufolge einige weitere fabeln und für alle ein reinerer text vorausgesetzt werden darf. Ebenso wenig ist meine meinung die, dass Synt. und Locm. aus einem und demselben exemplare übersetzt haben, wenn schon zugegeben werden muss, dass einzelne bestandtheile und lesarten diesen beiden übersetzungen gemeinsam sind, die im ältesten syrischen texte noch nicht zu finden waren. Man muss eben nicht vergessen, dass sowohl Locm. als Synt. einen um jahrhunderte spätern text repräsentiren, als der uns vorliegende Syr. wesentlich darstellt. Die knappe und gedrungene sprache des Syr., besonders seine kurzen epimythien, die keine spur christlicher ideen zeigen, sichern ihm ein hohes alter; und bis zu der behaglichen breite der erzählung im Synt. und des epimythiums im Locm. mag manche zwischenstufe absichtlicher textesveränderung und unfreiwilliger verderbniss überschritten worden sein.

Wie die texte jetzt vorliegen, so steht die übersetzung des Synt. dem syrischen original weit näher als die des Locm. Schon äusserlich zeigt die reihenfolge der fabeln des Synt. noch vielfache spuren von übereinstimmung mit der ursprünglichen reihenfolge des syrischen originals. Besonders ist dies von vornherein der fall, wo der griechische übersetzer nur wenig von der ordnung des Syr. abgewichen ist. Zwar das dunkle und offenbar defecte stück des Syr., das mit no. 1 bezeichnet ist, hat auch Andreopulos Michael nicht zu übersetzen vermocht und darum lieber ganz weggelassen. Aber dann entsprechen seine nummern 1—3. 7—11. 12—13. 15—17. 22—24. 26—30. 31—32. 36—38. 43—44. 61—62 ebenso vielen unmittelbar auf einander folgenden

stücken des Syr. Es folgen also zweimal 5 stücke in Synt. und. Syr. gleichmässig auf einander. Ganz anders bei Locm. Hier herrscht völlige ungebundenheit der anordnung, indem die einzelnen handschriften in der reihenfolge der stücke so wenig übereinstimmen, dass z. b. die i. j. 1299 geschriebene Pariser handschr. fab. 40 nach no. 14, fab. 36 nach no. 21, fab. 38 nach no. 31 u.s. w. einschiebt. Es ist daher auch nur als ein zufall zu betrachten, dass die beiden ersten nummern Locmans auch im Syr. unter no. 15 und 16 auf einander folgen.

Was die stoffe und ihre verarbeitung betrifft, so finden sich sowohl für Synt. als für Locm. beweise einer unmittelbaren benutzung des syrischen originals im einzelnen zur genüge. Die stücke des Synt. 6. 11. 17. 30 finden weder bei Locm. noch bei den Griechen, einzig beim Syr. (13. 10. 18. 30.) ihre parallelen 10). Nur Synt, 1 und Syr. 2 lassen die cicade statt bloss von thau von luft und von thau leben; nur Synt. 10 und Syr. 9 nennen statt des bocks im brunnen einen hasen, und Synt. 12. Syr. 14 statt eines riuderhirten und eines kalbes einen schafhirten und ein lamm; nur Synt. 24 und Syr. 22 lassen die jungen des adlers durch verschlingen von heissem fleisch, nicht durch verbrennung des nestes umkommen; nur bei Synt. 31 und Syr. 52 wird der übermüthige ölbaum durch einen blitzstrahl statt durch schneefall heimgesucht; nur bei Synt. 61 und Syr. 55 belehrt ein mann die thörichten wölfe u. s. w. Selbst für die textkritik des griechischen übersetzers wird die vergleichung des Syr. nicht selten massgebend. So hat Matthäi mehrere in einer handschrift fehlende worte und sätze Synt. 2 und 29 eingeklammert; sie werden durch Syr. 3 und 29 geschützt. Umgekehrt müssen Synt. 39 die worte xai zois ayabois, die nur als variante unter dem texte stehen, nach Syr. 31 in den text gesetzt werden. So viel von

Aber auch Locm. hat nach einem syrischen, nicht nach einem griechischen original gearbeitet. Wenn Wenrich de auctorum etc. p. 83 das bei Locm. 5 vorkommende griechische wort χαλκεῖον, das ohnehin in den entsprechenden griechischen texten jener fabel nicht vorkommt, geltend machen wollte für eine directe abstammung der arabischen fabeln aus dem griechischen, so lehren die nachweisungen bei Rödiger im glossar zu Locman p. 18 f., dass jenes wort im arabischen recipirt ist. Verfehlt ist es, wenn Rödiger zu Locm. 35 init. eine conjectur mit der lesart einiger parallelen griechischen texte empfiehlt; das corrupte wort ist dem zeugnisse der besten arabischen handschriften zufolge ein unächtes einschiebsel. Die vielen verweisungen auf Synt. in den commentaren zu Locm. sind jetzt nach der veröffentlichung des Syr.

<sup>10)</sup> Die verstümmelung von Synt. 6 und der schreibfehler συαγρο. statt διαγρο. Synt. 11 mag auf rechnung der abschreiber kommen.

in citate dieser quelle zu verwandeln; denn die nachgewiesenen inhnlichkeiten finden sich schon im Syr., der gemeinschaftlichen quelle beider, z. b. das epimythium zu Locm. 9. Für eine unmittelbare benutzung des Syr. durch Locm. führe ich folgende einzelheiten an. Die beiden fabeln Locm. 24 und 40 finden sich einzig bei Syr. 11. 12, sonst weder bei Synt. noch bei den Griechen. Nur bei Locm. 33 und Syr. 37 verkleidet sich die katze in einen pfau statt in einen arzt; nur bei Locm. 11 und Syr. 62 verhöhnt die löwin ein hase statt des fuchses; nur bei Locm. 12 und Syr. 66 stirbt die gemästete henne. Der molch, der statt der maus bei Locm. 4 dem löwen über den rücken läuff, erklärt sich aus der äbnlichkeit der syrischen wörter für maus und molch. Selbst für die aufnahme von varianten aus dieser oder jener arabischen handschrift in den text des Locm. kann die vergleichung des Syr. entscheidend werden; beispiele bei Landsberger p. 15.

Allein nun darf ich auch dasjenige nicht verschweigen, was eine engere verwandtschaft der beiden aus dem syrischen gestossenen übersetzungen Synt. und Locm. voraussetzt; wie ich mir denke, in dem sinne, dass sie beide eine spätere mit zusätzen bereicherte und durch auslassungen verderbte redaction des syrischen grundtextes, aber unabhängig von einander, benutzten. Nicht von grossem gewichte scheint es mir, dass eine fabel sich bei Synt. und Locm., nicht aber beim Syr. findet, nämlich Synt. 47. Locm. 13. Sieht man nämlich genauer nach, so zeigt es sich, dass dieselbe in den zwei sammlungen in durchaus verschiedener redaction gelesen wird, und eine abhängigkeit des einen übersetzers von dem andern sich durch nichts verräth 11). Allein es kommt wichtigeres hinzu. Locm. 30 und Synt. 19 haben gegen Syr. 19 einen fuchs statt des adlers und eine gemeinschaftliche auslassung in der rede des fuchses. Locm. 21 und Synt. 52 wird im widerspruch mit Syr. 34 und den Griechen die rede des löwen weggelassen. Ganz besonders bedeutungsvoll ist es aber, dass in der fabel vom fleisch tragenden hunde die beiden genannten sammlungen, und nur sie beide, einen vogel erwähnen (Synt. 28 einen raben, Locm. 41 eine weihe) der das fleisch aus dem wasser holt, während Syr. 28 in übereinstimmung mit allen Griechen das fleisch durch die strömung des flusses entführt werden lässt 12). Zur erklärung dieser auffallenden übereinstimmung kann vielleicht die bemerkung etwas beitragen, dass in dem indischen fabelbuche Pantschatantra lib. 4 auch ein vogel, nämlich ein geier, dem schakal das fleisch entwendet. Denn da dieses buch in seiner jetzigen redaction nicht vor dem 9. jahrh. ge-

<sup>11)</sup> Vielleicht ist diese fahel eines der beiden ungedruckten stücke, worüber es herrn Landsberger beliebt hat uns im zweifel zu lassen. Inzwischen habe ich beide als dem Syr. eigenthümliche gezählt.

<sup>12)</sup> Mit den griechischen redactionen stimmt auch die arabische darstellung der fabel im buche Kalila und Dimnah, aus dem 8. jahrh.

schrieben sein kann, so dürfte diese übereinstimmung für eine spätere einschiebung des raubvogels sprechen. Und da auch in den übrigen angeführten abweichungen des Synt. und Locm. vom Syr. der letztere die griechischen texte auf seiner seite hat, so mag es gerechtfertigt erscheinen, wenn wir annehmen, Synt. und Locm. seien aus einer spätern überarbeitung des syrischen grundtextes übersetzt, als die uns erhaltene redaction des Syr. im wesentlichen darstellt.

- 2. Was die armenischen sammlungen betrifft, so kann ich bei meinen mangelhaften notizen nur auf eine einzige übereinstimmung aufmerksam machen. Nämlich Olympianus 21 und Wartan 37 beisst der zur hinrichtung abgeführte räuber seiner mutter die nase 13) weg, nicht wie bei den Griechen das ohr, und wird darauf der ungerathene sohn vor den könig geführt.
- 3. Von dem verhältnisse der beiden hebräischen sammlungen zu einander kann ich, da ich den Ysopti nicht kenne, nichts sagen.

#### III. Verhältniss derselben zu den griechischen originalien.

1. Die 80 fabeln, welche in den drei sammlungen des Syr. Synt. und Locm. enthalten sind, bilden unverkennbar einen kräftigen ast des weitverzeigten baumes äsopischer fabellitteratur und können den namen eines Aesop mit bestem rechte mit wenigstens ebenso gutem rechte ansprechen als nur irgend eine der vorhandenen griechischen prosasammlungen. Ja es ist zu bezweifeln, ob viele der letztern an alter und ursprünglichkeit sich mit dieser syrischen messen dürfen. Ihr kurzer, schmuckloser vortrag verbürgt ihnen die anerkennung eines hohen alters und europäischer abkunft. Ganz besonders gilt dies von der syrisch vorhandenen sammlung, die sich ja auch zu anfang und zu ende ausdrücklich als äsopisch bezeichnet. Der bei weitem grösste theil der syrischen fabeln ist auch in griechischen texten und zwar meistens mehrfach vorhanden. Zuweilen jedoch ist die griechische tradition ganz schwach und nur durch einen gewährsmann vertreten. So Synt. 14 nur durch Schneiders cod. Augustanus (denn Babr. 81 ist etwas abweichend); Synt. 31 und 62 mit Syr. 52 und 56 nur durch Aphthonius; Synt. 33 nur durch den s. g. Maximus Planudes; Synt. 49 nur durch Ignatius. Allein wer die zerrissenheit unserer griechischen fabelsammlungen und die zufälligkeiten der erhaltung einzelner stücke kennt, den kann dies nicht beirren. So stand Synt 20 nebst Syr. (bei Landsberger s. 38) und Locm. 3 ohne alle griechische parallele da, bis Babrius no. 46 ans tageslicht trat; und Synt. 21 hat gar nur in

<sup>13)</sup> In den erzählungen des cod. Bernensis no. 679 sec. XIII. heisst es von diesem räuber, dass er seinem vater die nase weggebissen habe: patri nasum morsu rapuit.

einem Lateiner, Phaedrus 1, 23 seine äsopische bezeugung. Es kann also nicht bezweifelt werden, dass je mehr griechische sammlungen ans licht treten, um so viel mehr stücke dieser alten syrischen fabellese ihre äsopische beglaubigung finden werden. Inzwischen dürfen wir unbedenklich auch diejenigen bestandtheile derselben, die noch ohne parallele dastehen, für äsopisch halten. Ganz besonders wird dies vom Syr. angenommen werden müssen, der sich selbst einen Aesopus nennt. Es sind die eilf nummern 1. 10-13. 18. 19. 30. 39. 43. 67, die mit ausnahme von no. 1 und 39 auch im Synt. und Locm. oder in beiden zugleich zu finden sind. Auch gegen den äsopischen ursprung der drei bei Synt. allein vorkommenden und ohne griechische parallele dastehenden stücke 4. 48. 54 wird sich nicht viel gegründetes sagen lassen. Wenigstens bieten für no. 48 die epigramme in der griechischen anthologie IX, 44. 45, die schon Ausonius epigr. 22. 23 nachahmt, immer noch ebenso feste anhaltspuncte für eine griechische urschrift dar als das indische märchen im Pantschatantra 5, 1. das vielleicht aus Babr. 119 und parallelen z. b. Wartan 42 entstanden ist. Die einzige 14) arabische fabel endlich, die eines griechischen vorbildes entbehrt, Locm. 22, braucht sich ibres erfinders nicht zu schämen und könnte ganz füglich auch griechischen ursprungs sein.

Somit haben wir die drei zusammengehörigen fabulisten Syr. Synt. und Locm. als ächte und alte übersetzungen griechischer prosafabeln zu betrachten. Es wäre nun freilich interessant, wenn die griechische urschrift sich nachweisen liesse oder gar noch vorhanden wäre. Wir würden dann im stande sein die abweichungen der orientalischen redaction unter dem gesichtspuncte der ursprünglichkeit zu beurtheilen, während wir jetzt einfach notiz von ihnen nehmen müssen. Zu dem oben angeführten bemerke ich beispiels halber noch folgendes. Der hase im brunnen statt des bocks mag auf einem schreibfehler beruhen 15), zumal Locm. einen hirsch hat. Ebenso mögen die schwäne oder schwalben statt der kraniche durch irrthum in die gesellschaft der gänse gekommen sein. Unbedeutend ist es, dass wölfe statt hunde den fluss aussaufen wollen, dass der löwe dem wolf ein ferkel abnimmt statt eines schafes, dass der löwe zwei 16) stiere entzweit und zerlegt, nicht drei oder vier u. s. w. Aber offenbar zum vortheil gereicht es der orientalischen redaction, dass z. b. die durstige taube, die sich hart beschädigt hat, nicht noch von einem vorübergehenden weggenommen wird, dass der schmied dem schläfrigen hund nicht einen knochen zuwirft u.s. w.

<sup>14)</sup> Denn Locm. 23 ist gleichsam nur dittographie von no. 17.

איילא statt ארנבא. איילא.

<sup>16)</sup> So bei Themistius, der jedoch noch den suchs zum bundesgenossen des löwen macht. Grimm erkennt darin einen anklang an Kalili und Dimnah p. 5 und 6. Drei stiere hat Babrius, vier Avianus.

Um noch mit einem worte der sprache zu erwähnen, so ist besonders dem irrthum zu begegnen, als ob die im Syr. vorkommenden griechischen thiernamen, wie κύκτος, κορώτη, ταος, τέττιξ, und sonstigen wörter, wie ἀήρ, γλυφεύς, κίτδυτος als überreste des originaltextes zu betrachten wären; diese wörter sind im syrischen mit mehreren hundert andern eingebürgert.

#### 2. Armenisch.

Die 23 fabeln des Olympianus enthalten nach Neumann lauter äsopische und jetzt noch im griechischen vorliegende stoffe. die erste nummer ist auch bei Avianus, ferner in der bodlejanischen handschrift Tyrwhitts und in der pariser Rocheforts die erste. Aber für die folgenden fabeln lässt sich eine entsprechende reihenfolge im griechischen nicht annehmen. Fabel 2, schildkröte und pferd, findet eine parallele nur bei Libanius. Wenn es richtig ist, dass diese kleine sammlung schon im 5ten jahrh. ins armenische übertragen wurde, so gehört sie zu den ältern äsopischen texten.

Ganz anders verhält es sich mit den fabeln Wartans. Zwar lässt sich etwas mehr als die hälfte der herausgegebenen 45 nummern mit griechischen texten vergleichen, allein sie zeigen grossentheils mehr oder weniger bedeutende abweichungen von denselben. Davon mögen manche von dem letztern bearbeiter berrühren, die meisten stammen aber wohl schon aus ältern redactionen. Wenn z. b. fab. 10 wolf und fuchs statt esel und fuchs mit dem löwen auf die jagd gehen, so stimmt dies nicht bloss mit dem Reinhartsepos überein, sondern auch mit dem Araber Scherischi 17), und fab. 37 harmonirt, wie oben bemerkt, ganz mit Olympianus 21. Anderes ist aus späteren und orientalischen fabelbüchern aufgenommen. So sind in fab. 13 schon die wesentlichen grundzüge des aus Barlaam und Josaphat 18) bekannten apologs vom vogelsteller, dem die nachtigall drei lehren gibt, enthalten, wenn schon noch fuchs und sperling den dialog führen. Ebenso ist fab. 36 nicht aus Babrius 95, sondern aus cap. 9 des arabischen textes von Kalila und Dimnah entnommen. Interessant ist endlich fab. 41, die in dem oberdeutschen märchen von den sieben Schwaben wieder als scheinbar naturwüchsiger bestandtheil erscheint.

#### 3. Hebräisch.

Die hebräischen fabelübersetzer haben, soweit ich sehe, griechische texte keine vor sich habt, und es können also ihre

<sup>17)</sup> Derenburg zu Locman p. 11.

<sup>18)</sup> Aeltere versionen dieses apologs sind: wolf und fuchs Babr. 53 nebst Nevelets Aesop. no. 236 und Rocheforts cod. Paris. fab. 25. Wolf und kind; Schneiders Aesop. p. 80. 193. Wolf und schiffmann: Marie de France bei Roquefert II, 324. Cod. Hamburg. no. 47, fab. 50.

bearbeitungen nur im weitern sinne äsopische genannt werden. Sie benutzen vielmehr lateinische und vielleicht französische redactionen, die in einem ziemlich entfernten zusammenhange mit den griechischen texten stehen.

Ein ähnliches verhältniss waltet bei R. Berechiah ob, der zu ende des 13. jahrh. seine fabeln herausgab. Denn obschon er sich in der vorrede über seine quellen nicht ausspricht, sondern bloss sagt, da alle andern völker 19) fabelbücher besässen. so gezieme es sich, dass die jüdische litteratur auch ein solches erhalte, so zeigt doch die übersicht seiner fabeln, dass von den 107 nummern ungefähr die hälfte dem Avianus und dem s. g. Romulus angehört, die der rabbi wahrscheinlich in einer spätern compilation vor sich hatte. Aus dem griechischen scheint er nicht geschöpft zu haben. Dagegen ist die orientalische fabel und das Reinhartsepos nicht ohne einfluss auf ihn geblieben. Erstere stand ihm wohl in der lateinischen 20) bearbeitung, dem s. g. Directorium humanae vitae, am nächsten, und ihr verdankt er z. b. no. 28 die freiende maus, no. 68 goldschmied und thiere in der grube, no. 71 papagei und königstochter, no. 77 mann und natter. Die an die Reinhartsfabel erinnernden stücke z. b. no. 52 beutetheilung, no. 85 wolf geschunden, no. 94 fuchs und katze, no. 99 fuchs und wolf bei dem fischwagen, sind schwerlich aus den abenteuern oder branches selbst ausgehoben, sondern wahrscheinlich einer sammlung wie Marie de France entnommen. Bei der bearbeitung aller dieser stoffe hat sich der verfasser, wie es schon seine alttestamentliche sprache und die poetische form geboten, mit grosser freiheit bewegt, und besonders liebt er es den fabeln am schlusse eine neue pointe zu geben. Ausserdem scheinen manche seiner erzählungen auch dem stoffe nach von ihm erfunden zu sein.

19) Zeigt diese äusserung nicht, dass dem verfasser auch französische und andre moderne fabelsammlungen bekannt waren?

20) oder hebräischen; jedenfalls fehlen einige der angeführten fabeln im arabischen texte. Doch hat sich R. Berechiah auch als übersetzer aus dem arabischen bekannt gemacht.

Basel.

K. L. Roth.

## IX.

#### Zur kritik des Plutarch.

II. Die bemerkung, dass in grössern schriftwerken einzelne abschnitte auffallend schlechter und vernachlässigter überliefert sind, ist wohl öfter gemacht worden. Die gründe dieser erscheinung einleuchtend nachweisen zu wollen, dürfte in den meisten fällen vergebliches bemühen sein. Mich wenigstens hat wiederholtes nachdenken über die auffallend grössere zahl von fehlern, die sich im vergleich zu andern in einzelnen Plutarchischen biographien finden, zu keinem andern resultat geführt, als zu der annahme, die jedem einfallen muss, dass entweder die urhandschrift an einzelnen stellen sich in einem beschädigten zustande befunden habe, oder einzelne biographien von ungeschicktern oder ungeübtern abschreibern geschrieben worden seien. Irre ich nicht, so ist eins von beiden, wenn nicht beides, in zwei biographien der fall gewesen, für welche man es wegen ihrer historischen wichtigkeit besonders beklagen muss, in den biographien des Pelopidas und des Marcellus. Vielleicht dass es mir gelingt im folgenden einige der aus dieser quelle herstammenden fehler, zunächst in der biographie des Pelopidas, nachzuweisen und überzeugend zu verbessern.

Pelopid. 14, 14 Σφοδρίας, ἀτὴρ Σπαρτιάτης, εὐδόκιμος μὲν ἐν τοῖς πολεμικοῖς καὶ λαμπρὸς, ὑπόκουφος δὲ τὴν γτώμην καὶ κενῶν ἐλπίδων καὶ φιλοτιμίας ἀτοήτου μεστὸς, ἀπελείφθη περὶ Θεσπιὰς μετὰ δυτάμεως τοὺς ἀφισταμένους τῶν Θηβαίων δέχεσθαι καὶ βοηθεῖν. Πρὸς τοῦτον ὑποπέμπουσιν οἱ περὶ τὸν Πελοπίδαν ἰδία ἔμπορόν τινα τῶν φίλων χρήματα κομίζοντα καὶ λόγους, οἱ τῶν χρημάτων μᾶλλον ἀνέπεισαν ἀὐτὸν, ὡς χρὴ πραγμάτων μᾶλλον ἀνάπεισαν ἀὐτὸν, ὡς χρὴ πραγμάτων μᾶλλον ἀψασθαι μεγάλων καὶ τὸν Πειραιᾶ καταλαβεῖν ἀπροςδόκητον ἐπιπεσόντα μὴ φυλαττομένοις τοῖς Αθηναίοις. Ich würde diese stelle trotz ihrer zwei fehler übergehen, wenn sie nicht geeignet wäre die ausgesprochne behauptung und die für andere stellen daraus zu ziehenden consequenzen zu unterstützen. Der erste fehler ist Πελοπίδαν ἰδία ἔμπορον, denn der hiatus ist unerträglich. Zwar finden sich jetzt noch acht stellen in den bio-

graphien, an welchen a mit e einen hiatus bildet, allein zwei davon sind durch einen gedankenfehler als corrupt anerkannt, an andern ist derselbe durch so geringe änderung zu beseitigen, dass niemand dagegen einspruch thun wird, z. b. Camill. 21, 18 ἐν ἀγορά ἐκάθηντο: Wer damit stellen vergleicht wie Fab. M. 16, 35 λίθω καθήστο. Flamin. 10, 16 έν τῷ σταδίω καθήστο. Sall. 11, 111 2 Περγάμφ καθηστο. Arat. 27, 9 ίσοι καὶ δίκαιοι θεαταί καθήρτο, an welchen ganz offenbar zur vermeidung des hiatus die andere form der üblichern vorgezogen ist, wird so wenig zweifeln, dass Plutarch hier ἐν ἀγορᾶ καθῆντο geschrieben babe wie Caes. 52, 28 τερπόμενοι καθήντο statt des jetzt gelesenen τερπόμενοι έκάθηντο. Aber auch der sinn ist mehr gegen als für den zusatz von idia in der stelle des Pelopidas: weder Xenophon Hell. 5, 4, 20 noch Plutarch selbst im Ages. 24 erzählen die begebenheit so, dass eine besondere betonung des umstandes, die sache sei auf eigne hand von Pelopidas bewerkstelligt worden, angemessen erscheinen könnte. Dinge dieser art pflegen überhaupt nicht δημοσία ausgeführt zu werden. Ich bin darum der meinung, idia sei nichts als eine fehlerhafte wiederholung der letzten sylben des vorhergehenden Πελοπίδαr. Andrer meinung ist hr. K. Keil; zwar in der hauptsache, auf welche es mir ankommt, habe ich ihn überzeugt, auch er hält den hiatus unerträglich, vermuthet aber zur abhülfe desselben Διέμπορον. Diese vermuthung erhält allerdings dadurch einige unterstützung, dass Διέμπορος als name eines Böotiers bei Thucydides 2, 2 vorkommt, allein ich nehme anstand sie der meinigen vorzuziehen, einmal weil die absendung eines έμπορος zu solcher commission zu passend und sachgemäss ist, als dass man eine andere völlig gleichgültige und nichtssagende person vorziehen sollte; sodann weil die annahme eines derartigen abschreiberirrthums durch die beschaffenheit noch mehrerer stellen in dieser biographie unterstützt zu werden scheint. Wie hier der abschreiber zwei eben vorkergegangene sylben wiederholte, so wiederholte er in demselben satze verführt durch die gleiche endung von γρημάτων und πραγμάτων das hinter χρημάτων richtig stehende μαλλον falsch nach πραγμάτων: gleicher nachlässigkeit verdankt Marcell. 28, 11 die monströse lesart έλέχθη δέ καί βουν άνθρώπου φωνήν άφειναι καί παιδίον έχον κεφαλήν έλέφαντος γενέσθαι καὶ περιγενέσθαι. Καὶ περὶ τὰς ἐκθύσεις - ihren ursprung, der aus den gesperrten worten auf der stelle einleuchten wird. Die worte καὶ περιγενέσθαι sind zu tilgen.

Schlimmer steht es um eine andere stelle, die vollständig hierher gesetzt werden muss, weil sie mehr als einen fehler enthält. K. 30 heisst es von dem glänzenden erfolg, den die persische gesandtschaft des Pelopidas gehabt habe: πρώτον μὲν γὰρ ἀνέβαινε διὰ τῶν βασιλέως ἐπαρχιῶν ὀνομαστὸς ῶν καὶ περιβόητος· οὐ γὰρ ἡρέμα διῆκτο τῆς ᾿Ασίας οὐδ ἐπὶ μικρὸν ἡ δόξα

των πρός Λακεδαιμονίους άγωνων, άλλ', ώς πρώτος περί της έν Λεύπτροις μάχης έξέδραμε λόγος, αεί τινος παινού προςτιθεμένου κατορθώματος αίξανομένη και άναβαίνουσα πορρωτάτω κατέσχεν. έπειτα τοῖς ἐπὶ θύραις σατράπαις καὶ στρατηγοῖς καὶ ἡγεμόσιν όφθείς θαθμα καὶ λόγον παρέσχεν, ώς ούτος ανήρ έστιν ό γης καὶ θαλάττης έκβαλών Λακεδαιμονίους καὶ συστείλας ὑπὸ Ταύγετον καὶ τον Ευρώταν την Σπάρτην την ολίγον έμπροσθεν βασιλεί τῷ μεγάλο καὶ Πέρσαις δι 'Αγησιλάου τὸν περὶ Σούσων καὶ 'Εκβατάνων έπα-οαμένην πόλεμον. Ταῦτ' οὐν ὁ 'Αρταξέρξης έχαιρε καὶ τὸν Πελοπίδαν έτι μαλλον έθαυμαζε τη δόξη και μέγαν έποίει ταις τιμαίς ύπο των μεγίστων εύδαιμονίζεσθαι καὶ θεραπεύεσθαι βουλόμενος δοκείν. Επεί δε και την όψιν αὐτοῦ είδε και τοὺς λόγους κατενόησε, των μεν Αττικών βεβαιοτέρους, των δε Λακεδαιμονίων άπλουστέρους όντας, έτι μαλλον ήγάπησε και παθός βασιλικόν παθών ούκ απεκρύψατο την πρός τον ανδρα τιμήν. Nicht mit unrecht nahm Reiske anstoss an der construktion raira eraioe: ich kenne sehr wohl das Demosthenische ταὐτὰ γαίρειν τοῖς πολλοῖς, aber ein beispiel aus dem Plutarch ist mir nicht bekannt. Indessen das möchte noch angehen: was aber soll das epanaleptische ov, wo von einer auf den könig bezüglichen epanalepsis keine rede sein kann, was das widersinnige ἔτι μᾶλλον ἐθαύμαζε τῆ δόξη? Das könnte vernünftiger weise nur mit beziehung auf eine frühere zeit gesagt sein, im vergleich mit welcher die bewunderung des königs sich jetzt gesteigert habe. Davon aber steht kein wort im vorhergehenden. Die stelle gehört zu denen, deren fehlerhaftigkeit darum leicht entgeht, weil man zu oft die einzelnen gedanken für sich auffasst, ohne das verhältniss derselben zu und untereinander zu beachten. Damit will ich mich selbst entschuldigen den fehler nicht früher bemerkt zu haben. Nach der jetzigen lesart sagt Plutarch folgendes: die Thebaner hatten in der person ihres gesandten Pelopidas eine vortreffliche wahl getroffen; zuerst ward er in den provinzen des königs gefeiert, durch welche der ruf seiner thaten sich verbreitet batte; dann erregte sein persönliches erscheinen bei hofe die bewunderung der höflinge und officire des königs, die sich sagten, das sei der mann, der den Lacedämoniera die herrschaft zu wasser und zu lande entrissen und Sparta, welches vor kurzem mit dem grossen könige krieg zu führen gewagt, gedemüthigt habe. Hierüber nun freute sich Artaxerxes und bewunderte den Pelopidas noch mehr wegen seines rubms und überhäufte ihn mit ehren; als er ihn aber von person sah und seine reden hörte, gewann er ihn noch mehr lieb -. Ich darf wohl nicht erst auf das kindische verhältniss der gedanken zu einander aufmerksam machen und will gleich aussprechen, was nach meiner ansicht hier gesagt werden musste. Es musste der gegensatz des eindrucks, den der ruf des Pelopidas und den, welchen seine persönliche erscheinung auf den könig machte, ausgesprochen werden. Was ist das nun aber für ein lahmer gegensatz, ganz abgesehen von dem widersinnigen έτι μᾶλλον: ταῦτ' οὖν ὁ ἀρταξ. Ιζαιφε καὶ ἐθαύμαζε τῷ δοξη, ἐπεὶ δὲ καὶ τὴν ὅψιν αὐτοῦ εἰδε — ἔτι μᾶλλον ἡγάπησε? Plutarch hat sicher geschrieben: ταῦτ' ἀκούων ὁ ἀρτ. ἔχαιφε καὶ ἐθαύμαζε τῷ δόξη, ἐπεὶ δὲ καὶ τὴν ὅψιν αὐτοῦ εἶδε —: so wird passend der gesteigerte eindruck seiner persönlichen erscheinung dem günstigen vorurtheil, welches der könig durch hörensagen gewonnen hatte, entgegengesetzt. Die worte ἔτι μᾶλλον aber, die in keiner weise erträglich sind, man mag die vorgeschlagene emendation billigen oder nicht, sind aus einem irrigen vorblick des abschreibers auf das folgende ἔτι μᾶλλον ἡγάπησε entstanden. Uebrigens verlangt es die ehrlichkeit, dass ich, wenu ich es auch erst nachträglich bemerkt habe, nicht verschweige, dass schon Reiske einen ähnlichen gedanken verlangt hat, indem er die vermuthung aussprach, dass ἀχούων hinter ἀρταξέρξης ausgefallen sein möge.

Wer meine ansichten über den hiatus bei Plutarch kennt, wundert sich vielleicht, dass ich es habe über mich gewinnen können ὄψιν αὐτοῦ είδε durch meine feder gehen zu lassen. Ich habe es gethan weil ich einer theorie zu liebe, die im einzelnen noch der erforschung und begründung bedarf, nicht eigenmächtig ändern zu dürfen meinte. Uebrigens bin ich von der fehlerhaftigkeit der angezognen worte vollkommen überzeugt, auch keinen augenblick zweisblhaft, wie der sehler zu heben sei, nämlich durch tilgung von avrov. Vielleicht nennt man das eine gewaltsame hülfe, und doch ist sie es keineswegs. Wer sich mit kritik beschäftigt hat, wird wissen, dass keine art von einschiebseln häufiger ist, als solcher, durch welche erklärer die auffassung von objektiven beziehungen aller art zu erleichtern gemeint haben. Dazu hat denn bei Plutarch - bei andern schriftstellern habe ich nicht darauf geachtet - das pronomen avros sehr häufig berhalten müssen. Ich könnte das mit zahlreichen beispielen belegen, wähle aber nur solche, wo die unterstützung der handschriften den beweis schlagend giebt, damit man nicht sage, dass ich behauptung mit behauptung belege. Philop. 21, 29 ετάφη μεν ούν, ως είκος, ενδόξως και περί μνημείον αύτοῦ οί τῶν Μεσσηνίων αἰγμάλωτοι κατελεύσθησαν: dies ist die gewöhnliche lesart; zwei hss. lassen αὐτοῦ aus und stellen damit die hand Plutarchs hera. Artax. 10, 5 las man: Τηριβάζου δὲ άναβαλόνπος αὐτὸν ἐπὰ άλλον ἵππον ταχύ καὶ εἰπόντος αὐτῷ, οἶ βασιλευ -: die hss. lassen richtig αυτφ aus. Aristid. 25, 24 τούτον μέντοι Καλλίας, ανεψιόν αύτῷ όντα, πλουσιώτατος ών 'Αθτραίων περιορη ,,so: die vulg., allerdings nach zwei handschriften, in den übrigen fehlt αὐτῷ mit recht. Sull. 23, 25 τέλος δ έπεισιν αποσταλήναι αὐεὸν πρὸς τὸν Μιθριδάτην, hier verräth sich arror auch durch grammatische schwäche als fremder zusatz; die Ursinischen fragmente des Dio kennen es mit recht nicht. Caes. 57, 25 την δ΄ εῦνοιαν ὡς κάλλιστον ἐαντοῦ ἄμα καὶ βεβαιότατον ἑαντῷ περιβαλλόμενος, in den besten hss. fehlt ἑαντοῦ. Einer randbemerkung äbnlich sieht Pericl. 8, 12 — Ὀλύμπιον αὐτὸν οἴονται προςαγορευθῆναι, καὶ συνθραμεῖν οὐδὲν ἀπέοικεν ἀπὸ πολλῶν προςόντων τῷ ἀνδρὶ αὐτῷ τὴν δόξαν, wo Reiske's verbesserung, nach welcher αὐτῷ su streichen ist, durch zwei hss. bestätigt wird.

Auf grund solcher beobachtung hat man, glaube ich, ein recht auch solche stellen in zweifel zu ziehen, wo bei ganz ähnlicher beschaffenheit des sinnes die nöthige unterstützung zur beseitigung des hiatus durch die handschriften nicht gewährt wird. Solche sind z. b. Pomp. 61, 17 ψηφισάμενος ταραχὴν ὁρᾶν καὶ κελεύσας ἄπαντας ἔπεσθαι αὐτῷ τοὺς ἀπὸ βουλῆς —: wie wenig nöthig das pronomen sei, zeigt eine zweite stelle, an welcher dasselbe erzählt wird, Caes. 33 τὴν πόλεν ἐξέλιπε κελεύσας ἔπεσθαι τὴν γερουσίαν. Ebenso denke ich über Dion 16, 16 ἀποπέμπει τὸν Πλάτωνα συνθέμενος εἰς ὧραν ἔτους μεταπέμψασθαι Δίωνα: καὶ τοῦτο μὲν εὐθὺς ἐψεύσατο, τὰς δὲ προσόδους τῶν κτημάτων ἀπέπεμπεν αὐτῷ ἀξιῶν Πλάτωνα συγγνῶναι περὶ τοῦ χρόνου διὰ τὸν πόλεμον, wo αὐτῷ so wenig nöthig ist als Aleib. 33, 16 ἡρέθη δ΄ ἄμα καὶ κατὰ γῆν καὶ κατὰ θάλασσαν αὐτοκράτωρ στρατηγὸς, ἐψηφίσαντο δὲ τὴν οὐσίαν ἀποδοῦναι αὐτῷ.

Ich werde im verlauf dieser mittheilungen noch öfter auf die hiatusfrage zurückkommen und hoffe dadurch die leser keineswegs zu ermüden. So interessant ist die verfolgung derselben und nach mehr als einer seite hin für die kritik wichtig und ungeahnte aufschlüsse bringend. Da ich bei bisheriger nichtbeachtung derselben der neuen theorie erst freunde gewinnen oder die gewonnenen in ihrer beistimmung zu befestigen habe, werde ich vorzugsweise solche stellen erwähnen, an welchen ich meine behauptung auch durch andere momente unterstützen kann. Dazu sind gleich einige, die sich in dieser biographie des Pelopidas finden, geeignet. K. 9, 27 έξαίφτης δε κοπτομέτης της θύρας προςδραμών τις και πυθόμενος του υπηρέτου Χάρωνα μετιέναι παρά των πολεμάρχων φάσκοντος απήγγειλεν είσω τεθορνβημένος καὶ πᾶσιν εὐθὺς παρέστη τήν τε πρᾶξιν ἐκμεμηνῦσθαι καὶ σφας απαντας απολωλέναι μηδε δράσαντάς τι της αρετης αξιον. Ο μην αλλ' έδοξεν ύπακουσαι τον Χάρωνα καὶ παρασχείν έαυτον δη άνυπόπτως τοις άργουσιν: hier ist für den sinn alles in der vollkommensten ordnung und wie meine vorgänger habe auch ich früher nicht den mindesten anstoss genommen. Jetzt muss der hiatus δη ἀνυπόπτως gegründetes bedenken erregen: da die partikel für den sinn sehr wohl passt, würde ich mich hüten grade diese stelle zu erwähnen, wenn ich nicht die behauptung, es sei δεῖν ἀνυπόπτως zu schreiben, überzeugend beweisen könnte. Es heisst nämlich in der schrift de genie Secratis, die bei erzählungen derselben begebenheiten mitunter wörtlich mit der darstellung im Pelopidas zusammenstimmt, 595a τόν γε Χάρωνα πάντες φόμεθα χρηναι βαδίζειν καὶ υπακούειν τοῖς ἄρχουσι καλούμενον. — In demselben kapitel heisst es weiter: καὶ τὸν υίὸν ἐδέοντο μὴ καταμιγνύναι αὐτοῖς: die zusammenkunft der diphthonge at und av findet sich an so wenigen und meist auch aus andern gründen bedenklichen stellen, dass von vornherein jede derartige stelle als verdächtig betrachtet werden muss. Ich habe bei einer andern gelegenheit auf die verschiedenen mittel aufmerksam gemacht, deren sich Plutarch zur vermeidung des hiatus bedient: es ist dies einer der kleinen beiläufigen vortheile, welche die beachtung dieser frage einträgt, manches, was man sonst übersieht, beachten zu lernen und dadurch erhöheten respekt vor der sorgfalt zu bekommen, welche alte schriftsteller auf die form gewandt haben, noch dazu in einer beziehung, die manchem als eine wunderliche grille erscheinen mag. Zu jenen mitteln nun gehört auch der gebrauch, den Plutarch von den formen macht, die in verschiedenen endungen gebräuchlich sind. Wer das beachtet, wird nicht verlegen sein über die antwort auf die frage, warum z. b. Plutarch Galb. 14 draδεικνύειν αὐτοκράτορα geschrieben habe, dagegen c. 16 ἀποδεικεύται μεγάλην μεταβολήν: warum Caes. 1 άποκτινεύναι παίδα, dagegen Artaxerx. 30 ἀποκτιστύειτ αὐτότ: es ist unnöthig die beispiele gleicher oder ähnlicher art zu häufen, man erräth, dass ich die änderung καταμιγνύειν αὐτοῖς vorzuschlagen habe, wie Plutarch in einem ähnlichen fall mor. 148a geschrieben hat: το δε συμπότας, ως ετυχε, καταμιγεύειε ού εουν έχηρετος άνδρής iori. Und so bin ich denn auch überzeugt, dass Cleomen. 10 nicht ἀποκτιτούται ἀκρίτως, wie die hss. haben, sondern ἀποκτινούειν ἀκρίτους zu schreiben ist.

An zwei andern stellen des Pelopidas bedarf es zur entfernung des hiatus nicht erst der conjectur. 10, 3 ist die gewöhnliche lesart τινάς ακήκοα παρεληλυθέναι έν τη πύλει κρύπτεσθαι και συμπράττειν αύτοις έρίους των πολιτών: um der stelle aufzubelfen schlug Stephanus παρεληλυθέναι καὶ ἐν τῷ πόλει κρίπτεσθαι vor: das richtige giebt eine pariser hs τινάς ἀχήχοα παρεληλυθότας έν τη πόλει κρύπτεσθαι. Die zweite stelle steht 34, 22 οὐ γὰρ, ὡς Αἴσωπος ἔφασκε, χαλεπώτατος έστιν ὁ τῶκ εὐταγούντων θάνατος, άλλα μακαριώτατος, εἰς ἀσφαλῆ χώραν τὰς εύπραξίας κατατιθέμενος των άγαθων καὶ τύχην μεταβάλλε σθαι ἀπολείπων: wie in der vorhergehenden stelle und überhaupt ungemein häufig, trifft auch hier der hiatus mit einem fehler des gedankens zusammen, den Reiske richtig erkannte, indem er μεταβάλλεσθαι οὐκ ἀπολείπων vermuthete, sich nur in der form der negation vergreifend. Zwei pariser has und der rand einer dritten haben μεταβάλλεσθαι μη ἀπολείπων, wodurch allen übelständen abgeholfen wird.

Von der schlacht bei Tegyrae erzählt Plutarch 17, 21 γε-

νομένης δέ πως μάλιστα της έφύδου κατ' αύτούς τούς άργοντας άπ' άμφοτέρων μετά θυμού καί βίας, πρώτον μέν οί πολέμαργοι των Λακεδαιμονίων τῷ Πελοπίδα συρράξαντες έπεσον έπεικα των περί έκείνους παιομένων καὶ ἀποθνησκόντων ἄπαν είς φόβον κατέστη τὸ στράτευμα καὶ διέσχε μὲν ἐπ' ἀμφότερα τοῖς Θηβαίοις, ώς διεκπεσείν είς τουμπροσθέν και διεκθείν βουλομένοις, έπει δε την δεδομένην ο Πελοπίδας ήγειτο πρός τους συνεστώτας και διεξήει φονεύων, ούτω πάντες προτροπάδην έφευγον: so ist seit Stephanus geschrieben worden statt dien Beirai. Nach der gewöhnlichen unbestimmten ausdrucksweise von Stephanus "in superioribus editionibus perperam scriptum est diex deirai" weiss man nicht, ob seine lesart aus hss. genommen ist, oder auf conjektur beruht. Letzteres ist darum wahrscheinlicher, weil in keiner derjenigen hss., die er sonst zu benutzen pflegt, die gedachte lesart sich findet; alle haben διεκθείναι, und selbst wenn in einer oder der andern diex Beir sich finden sollte, müsste jene andere lesart διεκθείναι auf etwas anderes führen. Das glaube ich jetzt gefunden zu baben: Plutarch schrieb sicher διεκδύναι, durchschlüpfen. So steht διεκδύς τὸν ὅχλον Timol. 10.

Was ich über den gebrauch sagte, den Plutarch von verschiedenen formen desselben verbalstammes, je nachdem der hiatus zu vermeiden war oder nicht, gemacht habe, dürste anwendung finden auf Marcell. 5, 9, wo statt άφεῖναι έγρην nach meiner meinung Benseler ganz richtig άφεῖται χρητ verbessert hat; so steht yenr Timol. 37, 1. Doch ein schwereres verderbniss haftet auf den vorhergehenden worten, die in den bessern bandschriften also lauten: Τιβέριος - απέδειξε μεν ύπατεύων διαδόγους Σκηπίωνα Νασικάν και Γάϊον Μάρκιον, ήδη δε έχόντων αὐτων έπαργίας καὶ στρατευματικοῖς ὑπομνήμασιν ἐντυγών εδρεν ηγεσημένον ύφ' αύτου τι των πατρίων: zwei schlechtere has. haben στρατευτικοῖς ὑπομνήμασιν. Der sinn, der in dem verderbten στοατευματιχοίς liegen muss, erkannte Reiske nach dem vorgange Amiot's mit gewohntem scharfblick: er verbesserte στρατεύματα ἱερατικοῖς. Dass hier die libri (Cic. d. nat. d. 2, 4, 11) oder commentarii (divin, 2, 18, 42) augurales gemeint seien, ist gewiss; das konnte griechisch auf mehr als eine weise ausgedrückt werden (bei Dionysius a. r. 1, 73 findet sich isoai δέλ. τοι, bei Plut. Num. 22 ίεραὶ βίβλοι und ίεροφαντικαί), schwerlich aber durch das ziemlich fremdartig klingende isoarixà unopriματα. Dazu kommt abermals ein kleines bedenken von seiten des hiatus; denn so leicht und eigentlich wahrscheinlich die apostrophirung des kurzen a vor e erscheinen muss, hilft doch diese logik nichts gegen die beobachtung, dass ein hiemit vergleichbarer hiatus nur an zwei stellen sämmtlicher biographien sich finde, ανδρα ιππος Luc. 17, 33 θυγατέρα Ίππαρίνου Dion 3, 8, was noch dazu andrer art (ein begriff) ist. In jedem fall also muss man wohl bedenken tragen ihn durch conjektur einzuführen; deshalb vermuthe ich; duss in dem verderbten στρατευματιχοις vielmehr στρατεύματα μαντιχοίς stecke. - Ein ganz unerträglicher wiederum mit einem gedankenfehler zusammentreffender hiatus steht 7, 5 ανήρ μεγέθει τε σώματος έξοχος Γαλατών καὶ πανοπλία ἐν ἀργύρο καὶ γρυσῷ καὶ βαφαῖς καὶ πᾶσι ποικίλμασιν, ώςπερ ἀστραπή, διαφέρων στιλβούση: zwei hss. haben άστραπήν — στίλβουσαν: mit benutzung dieser lesart wird zu schreiben sein: πανοπλίαν ἀργύρφ καὶ χρυσφ καὶ βαφαϊς καὶ πασι ποικίλμασι ο ώς περ αστραπήν διαφέρων στίλβουσαν, bald hier, bald dort blitzte seine rüstung auf, je nachdem er bald hier, bald dort war. - Im folgenden kap. ist gleichfalls ein fehler zu verbessern. Ka heisat dort: δουός γάρ εὐκτεάνου πρέμνον ὖοθιον καὶ μέγα τεμών καὶ ἀσκήσας ώς περ τρόπαιον ἀνεδήσατο καὶ κατήρτησεν έξ αὐτοῦ τὰ λάφυρα κόσμφ διαθείς καὶ περιαρμόσας έκαστον. προϊούσης δε της πομπης άράμενος αυτός επέβη του τεθρίππου καὶ τροπαιοφόρον ἄγαλμα τῶν ἐκείνου κάλλιστον καὶ διαπρεπέστατον επόμπενε διά της πόλεως: über die beziehung von exeiror ist Corees zweifelhaft; das ist schon kein gutes zeichen. Schäfer entscheidet sich für die beziehung auf den Marcellus. Das ist das allein mögliche, aber sprachlich hart und für den sinn überflüssig, indem damit nur gesagt würde was eben gesagt war. ήδιστον δε πάντων θέαμν. - Es ist sicher zu verbessern τροπαιοφόρων άγαλμάτων έχεῖνο χάλλιστον.

Ich übergehe für jetzt andere schwierige stellen dieser, wie ich glaube, vor allen andern lückenreichen biographie, weil sie eine grössere ausführlichkeit beanspruchen. Statt dessen mögen einige verspätete funde aus einzelnen biographien hier eine stelle finden, wobei ich zuvörderst noch einmal auf den hiatus zurückkommen muss. Im Pyrrh. 14, 25 liest man: εἰκότα, ἔφη, λέγεις, ό Κινέας άλλ΄ εί τουτο πέρας ήμιν της στρατείας, λαβείν Σικελίαν. Θεός, έφη ὁ Πύρρος, νικαν διδώη και κατορθούν. Ich muss die bemerkung vorausschicken, dass in fragen dieser art die ratio erst die zweite einnimmt: nichts würde unzulässiger sein als nach rationellen gründen über zulässigkeit oder unzulässigkeit des hiatus, oder über die ganze theorie zu urtheilen, ehe nicht umfassende beobachtung vorhergegangen ist. Nur dann erst werden sich gewisse gesetze aufstellen lassen, die man anerkennen muss, auch wenn sie einer nachweislichen rationellen begründung entbehren. Was nun die angezogene stelle anlaugt, se wird gegen den sinn kein mensch etwas einwenden wollen; allein die form ist sicher nicht plutarchisch. Ein hiatus wie έφη ὁ Πύρρος findet sich, wenn ich recht angemerkt habe, in sämmtlichen biographien nur noch an drei stellen, Pomp. 47 πάνυ μεν ούν, έφη ὁ Πομπήϊος. Cic. 7 τί loudaig πρὸς χοίρον; έφη ὁ Κικέρων. Brut. 10 έμον έργον, έφη ὁ Βρούτος. Ist es nun wohl glaublich, dass Plutarch an diesen vier stellen zugelassen habe, was er an den unzähligen andern, wo diess einschiebsel vorkommt, vermieden hat? Dazu kommt, dass der histus an einigen stellen dieser art, in welchen er sich früher fand, jetzt aus bessern handschriften weggeschafft ist, trotz dem, dass er durch die interpunktion dort eher entschuldigung finden würde als hier, z. b. Caes. 47, 10 πρός τους παρόντας είπεν (,) ότι καὶ δη περαίνεται τὸ χρημα, so die besten hss. statt έφη, ότι. Cic. 26, 36 σοί ταύτην, έφη, την απόκρισιν ή μήτης χαλεπωτέραν enoinger, so gleichfalls alle Pariser hss. statt des frühern ταύτην την απόχρισιν, έφη, η μήτης. Anton. 79, 13 άδικείς, είπεν, ω Κλεοπάτρα, so der cod. Sgerm. statt έφη, ω Κλεοπάτρα. Ferner, wer die vorhergehenden worte εἰκότα, ἔφη, λέγεις, ὁ Κινέας nicht ganz oberflächlich ansieht, wird sich nicht sträuben wollen anzuerkennen, dass eben diese wunderliche verstellung der wörter aus dem streben den hiatus zu vermeiden herzuleiten ist, hier wie Crass. 12 οὐδὲν, είπεν, ὧ ἄνδρες, οἶμαι, πολίται und mor. 757e ούτοι νη Δία, έφη, πάντες, ό πατής οί τομίζοντες. Und was er so absichtlich und anf kosten der naturgemässen wortstellung anderwärts vermieden, sollte er hier so plump begangen haben? Das ist gewiss nicht mir allein, sondern jedem unbefangenen unglaublich. Ich zweiste vielmehr keinen augen-blick, dass der hiatus an allen vier stellen wegzuschaffen ist, entweder durch umstellung oder veränderung in elner, das oft genug mit έφη verwechselt ist.

Sull. 6, 68 wird als beleg zu der behauptung, dass Sulla aus nützlichkeitsrücksichten von seiner natürlichen strenge und grausamkeit abgewichen, angeführt: ἐν αὐτῷ γε τούτῷ τῷ (vielmehr έν αίτῷ γέ τοι τῷ) συμμαχικῷ πολέμφ τῶν στρατιωτῶν αὐτου στρατηγικόν ανδρα πρεσβευτήν, Άλβινον όνομα, ξύλοις καί λίθοις διαχρησαμένων παρηλθε καὶ οὐκ ἐπεξηλθεν ἀδίκημα τοιούτον, άλλα και σεμνυνόμενος διεδίδου λόγον, ώς προθυμοτέροις διά τοῦτο χρήσαιτο πρός τον πόλεμον αὐτοῖς ἰωμένοις τὸ άμάρτημα δι' ἀνδραγαθίας: ich nehme hier anstoss an παρηλθε und vermuthe  $\pi \alpha \varrho \tilde{\epsilon} \tilde{\delta} \tilde{\epsilon}$ , die verschreibung auf das folgende  $\tilde{\epsilon} \pi \tilde{\epsilon} \tilde{\xi}$ - $\hat{\eta}\lambda\partial\varepsilon$  zurückführend. Nun sind zwar änderungen, die auf dergleichen noth - und hülfsmitteln beruhen, allerdings sehr wehlfeil zu haben, nur nicht immer gut, allein in diesem fall nehme ich keinen anstand παρηλθε für falsch zu erklären und auf jenen irrthum zurückzuführen, da ich nachträglich eine schlagende bestätigung meiner emendation gefunden habe, so dass hier gewissermassen ein fall vorliegt, der neulich geistreich die litterarische collision genannt worden ist. Bei Polyaenus nämlich heisst es 8, 9, 1 offenbar aus dieser quelle: Σύλλας έν τῷ συμμαχικῷ πολέμφ των στρατιωτών στρατηγικόν άνδρα καὶ πρεσβύτην (sic) Αλβίνον λίθοις καὶ ξύλοις διαχοησαμένων οὐκ ἐπεξῆλθεν, άλλά παρείδε τους αποκτείναντας, φάσκων ποιείν αυτούς έν τούτφ προθυμοτέρους ές τον πόλεμον ώς όφείλοντας ύπερ άμαρτήματος μεγάλου διὰ μεγάλης ἀνδραγαθίας ἀπολογήσασθαι.

Lucull. 32, 10 heisst es von einem beschwerlichen marsch des Lucullus: τῆς δὲ χώρας ἡ πολλὴ συνηρεφὴς οὖσα καὶ στενόπορος καὶ ὑλώδης ἀἐὶ καθύγραινεν αὐτοὺς χιόνος ἀναπιμπλαμένους ἐν ταῖς ὁδοιπορίαις καὶ κακῶς ἐν τόποις νοτεροῖς νυκτερεύοντας: hier ist ὑλώδης sicher in ἐλώδης zu ändern, sonst wird dasselbe gesagt, was schon hinreichend durch συνηρεφὴς ausgedrückt war; ganz entschieden aben fordert diese änderung das folgende τόποι νοτεροί, das sonst beziehungslos sein würde; ebenso στενόπορος, das sumpfige terrain bot nur schmale wege für den marsch.

Im Nicias beisst es am schluss des 24 kap.: τὸν δὲ λοιπὸν όχλον έστησε παρά θάλασσαν ο Νικίας έκλιπων το μέγα στρατόπεδον καὶ τὰ τείχη τὰ συνάπτυντα πρὸς τὸ Ἡράκλειον, ὅςτε, μὴ τεθυκότων την είδισμένην δυσίαν τῷ Ήρακλεῖ τῶν Συρακουσίων, δῦσαι τότε τους ίερεις και στρατηγούς άναβάντας. Καρ. 25 Ήδη δε πληρουμένων των πριηρών, έπειδή οί μάντεις τοῖς Συρακουσίοις απήγγειλαν έκ των ίερων λαμπρότητα καὶ νίκην μη καταρχομένοις μάχης, άλλ' ἀμυνομέτοις, ἀνήχθησαν. So theilen die ausgaben ab. Es hat auch hier erst des hiatus bedurft um auch auf den unsinn der vulg. aufmerksam zu machen. Diese sagt folgendes: nachdem Nicias das grosse lager und die bis an den Herakles tempel reichenden mauern verlassen hatte, zogen die priester und feldherrn dort hin and brachten dem Herakles das gewöhnliche opfer. Als aber die trieren bemannt wurden, gingen sie in see, nachdem ihnen die wahrsager sieg verkündigt hatten, wenn -Ich denke jeder sieht jetzt, nachdem das zusammengehörige nicht mehr zerrissen steht, ήδη πληφουμένων ἀνήχθησαν ist widersinnig, so dass auch ohne den hiatus ein fehler sicher anzunehmen ist. Indessen kann er dazu dienen die art, wie er zu heben ist, an die hand zu geben. Die etwaige vorfrage schwergläubiger, ob der hiatus ἐπειδή οἱ wirklich unerträglich sei, beantworte ich einfach mit der thatsache, dass in sämmtlichen biographien der hiatus — η οι — nur noch einmal vorkommt, Luc. 24, 4 ήδη οίόμετος, we er durch die umstellung οἰόμενος ήδη zu entfernen ist. In diese stelle aber kommt vernünftiger zusammenhang erst durch diese gedankenverbindung: nachdem Nicias die angegebne stellung verlassen, zogen priester und feldherren der Syrakusaner zur verrichtung des gewöhnlichen opfers in den tempel, während die schiffe bereits bemannt wurden (oder: bemannt waren). Als aber die wahrsager sieg verkündigten -, gingen sie in see. Also: ώςτε, μη τεθυκότων την είθισμένην θυσίαν τῷ Ἡρακλεῖ τῶν Συρακουσίων, θύσαι τότε τους ίερεις και στρατηγούς αναβάντας ήδη πληρουμένων. c. 25. Έπεὶ δ' οἱ μάντεις — ἀνήχθησαν. Ζweifelhaft bleibt nur, ob ήδη πληρουμένων mit tilgung von δè zu schreiben ist, oder - ήδη πεπληρωμέτων, was paläographisch leichter und der kampfesungeduld der Syrakusaner entsprechend ist. Von dem letzten und hartnäckigsten kampf des Sulla in der nähe von Rom heisst es Crass. 6, 38 Σύλλας μὲν ἡττήθη, τῶν

κατ' αυτόν ωσθέντων ένίων και συντριβέντων, Κράσσος δε τό δεξιὸν κέρας έχων ἐνίκησε: so haben die handschriften bis auf eine interpolirte, deren schreiber die unerträglichkeit des ausdrucks erkannte und καὶ ἐνίων συντριβέντων schrieb. Diese unerträglichkeit ist auch von den folgenden herausgebern anerkannt und die vermuthung Murets, ένίων δε και συντριβίντων, aufgenommen worden. Allerdings wird dadurch die sprachliche bärte entfernt, allein damit ist wenig gewonnen; viel schlimmer als jene härte ist der verstoss gegen die historische wahrheit, den Plutarch im widerspruch mit sich selbst begangen haben würde. Es heisst nämlich von eben dieser schlacht im leben des Sulla 29, 45 τοιαυτά φασι τον Σύλλαν θεοκλυτούντα τους μέν άντιβολείν, τοίς δε επιλαμβάνεσθαι, τέλος δε του ευωνύμου συντριβέντος άναμιγθέντα τοῖς φεύγουσιν εἰς τὸ στρατόπεδον καταφυγεῖν πολλούς ἀποβαλόντα τῶν ἑταίρων καὶ γνωρίμων: also nicht einige wurden aufgerieben — was überdiess in einer schlachtbeschreibung sehr abgeschmackt gesagt sein würde - sondern der gense linke flügel, auf dem Sulla stand, ward gesprengt, folglich ist erior falsch, dessen entstehung aus der endung des vorhergehenden ώσθέντων jetzt augenfällig sein wird. Plutarch schrieb ohne zweifel των κατ' αὐτὸν ώσθέντων καὶ συντριβέντων.

Eine andere historische unrichtigkeit findet sich in derselben biographie 14, 15. Nachdem Plutarch berichtet hat, dass Caesar durch die unterstützung des Crassus und Pompeius das consulat erhulten habe, fährt er fort: ὑπατεύοντι δ' αὐτῷ καλῶς ψηφισάμενοι στρατευμάτων ήγεμονίαν καὶ Γαλατίαν έγχειρίσαντες ώςπερ είς ακρόπολιν κατέστησαν οιόμενοι καθ' ήσυγίαν νεμήσεσθαι τά λοιπά πρός άλλήλους έκείνω βεβαιούντες ην έλαγεν άργήν: hiermit wird der consulatsführung des Cäsar ein prädikat gegeben, das von allen das unmöglichste ist und am wenigsten im sinne Plutarchs. Wie dieser darüber dachte zeigen folgende stellen: Pomp. 47, 17 ήρεθη μεν γαρ υπατος Καϊσαρ: εὐθύς δε θεραπεύων τὸν ἄπορον καὶ πένητα κατοικίας πόλεων καὶ νόμας άγρων έγραφεν έκβαίνων το της άρχης άξίωμα και τρόπον τινά δημαρχίαν την υπατείαν καθιστάς. Caes. 14, 4 Καΐσαρ - κατασεάς είς την άργην εύθυς είζεφερε νόμους ούχ υπάτω προζήποντας, άλλα δημάρχο τινί θρασυτάτο, πρός ήδονας των πολλών κληρουχίας τινάς χάρας και διανομάς είςηγούμενος, and 51 αίσχιστον δε τών τότε πολιτευμάτων έδοξεν έν τη Καίσαρος υπατεία -. Es ist demnach καλῶς offenbar widersinnig: eine veränderung in ein der sache und deren zusammenhang gemässes wort zu finden ist mir nicht gelungen, wohl aber die vermuthung eingefallen, dass es die randbemerkung eines lesers sei, dem der vergleich zusagte. Solche reflexionen sind bekanntlich öfter irrthümlich in den text gerathen.

Zerbst.

C. Sintenis.

# Nachträgliche bemerkungen über Platons gastmahl.

Erstes stück.

# I. Will Phadros in seiner rede wirklich die knabenschändung empfehlen?

Hr. E. Wunder giebt im Philol. VI. 1851. s. 682 ff. von der rede des Phädros in Platons symposion eine neue auffassung, nach welcher dieselbe eine versteckte empfehlung der unsittlichen knabenliebe zum zweck haben soll. Es fragt sich nun, ob diese auffassung wirklich zu dem charakter des redners und zu dem inhalte seiner rede in allen ihren theilen stimmt, und ob nicht vielleicht das misslingen, dessen hr. Wunder mich anschuldigt, vielmehr auf seiner seite zu suchen ist.

In der that, kaum ist es denkbar, dass eben derselbe Phädros, welcher im dialog seines namens stumpf genug ist, das plumpe raffinement des Lysias nicht zu durchschauen, sondern erst durch den Sokrates belehrt werden muss, wie der nichtliebende der lysianischen rede in wahrheit nur der schlaue und verkappte sinnliche erotiker ist (p. 237 B) - ich sage, dass eben dieser Phädros bier selber seine unlautere eigentliche absicht so raffinirt zu verbergen gewusst habe, dass sie bis auf den beutigen tag unbemerkt geblieben ist. Unbegreiflich wäre es ferner, wie von einer liebe der bezeichneten art gesagt werden könnte, dass sie den liebenden antreibe, sein eigenes leben für das des geliebten in die schanze zu schlagen. Menschen von dieser niedrigen sinnesweise pflegt doch wahrlich eher der wahlspruch zu eignen, dass leben des lebens höchstes gut ist. Wer in der liebe nichts anderes sucht, als schnöden sinnengenuss, der wird sich leicht selbst über den tod seines geliebten in den armen eines anderen zu trösten wissen.

Freilich, diese ganze aufopferungsfähigkeit des liebenden könnte vom Phädros bloss erlogen sein, um desto besser seine eigentliche grundabsicht zu verdecken. Allein aus welchen worten lässt sich denn dieselbe überbaupt mit irgend welcher sicherheit folgern?

Achilleus, sagt Phädros p. 180 A., war schöner und jünger, als Patroklos und noch unbärtig, also war nicht Patroklos, sondern er der geliebte. Aber was folgt denn hieraus! Ist hiemit irgend etwas anderes ausgesprochen, als was factisch bei allen erotischen verhältnissen der Griechen galt und keineswegs bloss bei denen, die unreiner natur waren? Man sehe nur, welch einen sinnlichen reiz die jugendliche körperschönheit selbst auf den ernsten Sokrates ausübt, bes. Charm. p. 155 C. D. Allein es ist nicht denkbar, meint Wunder s. 687., dass der bloss natürliche und unphilosophische mensch sich durch die alleinige anschauung befriedigen könne, wenn es doch nur die schönheit des jugendlichen körpers sein soll, die im manne das verlangen nach ihrem besitze erweckt. Wo steht dieses nur? Und womit will hr. Wunder beweisen, dass der schwachköpfige Phädros, welcher nicht einmal denselben gedanken länger, als einen augenblick festzuhalten vermag, sich wirklich dieser consequenz bewusst gewesen sei?

Ausdrücklich verdamme ja, entgegnet hr. Wunder, Phädros p. 180 B. den geliebten zur rolle blosser passivität, indem er nur den liebhaber zum sitze des liebesgottes, zum ένθεος mache. Allein wer bürgt uns bei der vagen ausdrucksweise des redners dafür, dass dies ένθεος wirklich heissen soll, der gott wohne ausschliesslich in den liebenden! Kann es nicht eben so gut bedeuten, dass das gefühl des liebenden, als das ursprünglichers und kräftigere, erst dasjenige des geliebten, als einen schwachen abglanz davon, hervorruft! Und wenn auch nicht, was kann denn diese stelle beweisen, da doch Phädros in dem unmittelbar mit ihr verknüpften beispiele des Achilleus die liebe auch in dem geliebten den opfermuth bewirken lässt! Ausdrücklich sagt er ja, die götter schätzen die gutthätigkeit (ἀγαπᾶν) des geliebten gegen den liebhaber höher, als die umgekehrte. Soll nun jene etwa gar keine wirkung der liebe sein!

Aber eben dies ἀγαπᾶν, meint hr. Wunder, sei nichts anderes, als das entgegenkommen zu der fleischeslust des liebenden, das vom Pausanias gebrauchte χαρίζεσθαι τῷ ἐραστῷ. Kaum kann es eine willkührlichere exegese geben. Der ausdruck wird ja eben so gut vom liebhaber gebraucht! Und ganz davon abgesehen, lehrt ja der zusammenhang, dass ἀγαπᾶν als verbum dasselbe ausdrücken soll, was das unmittelbar vorangehende τὴν ἀρετὴν als substantiv, letzteres aber weist durch den beisatz ταύτην auf die vorher gebrauchten beispiele der aufopferung für seinen geliebten oder liebhaber hin. Es ist also die tüchtigkeit und tapferkeit, welche man für dieselben an den tag legt, und ganz in demselben zusammenhange steht ἀρετή auch p. 179 B und D. Höchstens kann man zugeben, dass au der letztgenannten stelle

durch den beisatz σπονδή zugleich auf eine tüchtigkeit und einen eifer in der liebe (τὴν περὶ τὸν ἔρωτα σπονδήν τε καὶ ἀρετήν) bingewiesen wird, welche sich nicht bloss negativ durch abwehrung alles schädlichen, sondern auch positiv durch förderung alles erspriesslichen für seinen geliebten oder liebhaber äussern.

Preilich, auch oben p. 179 A. B., wo zuerst auf schlacht und tod die erwähnung kommt, weist Phädros dem geliebten keine mitthätigkeit mehr an (Wunder s. 688.). Aber ist dies wirklich absiehtlichkeit oder blosse vergesslichkeit? Mit absieht pflegt man sich wenigstens in solche widersprüche nicht zu stürzen, wie sie sich hier nothwendig ergeben mussten, sobald die entwicklung bei dem beispiele des Achilleus mit allen angeknüpften folgerungen angelangt war. Wie wenig Phädros seiner darstellung meister ist, sieht man so recht aus dem mit einem male gewählten beispiele der Alkestis, nachdem bisher allem anscheine aach nur von der männerliebe die rede war.

Nichts desto weniger ist indessen eine gewisse absichtlichkeit nicht unmöglich, wenn man annimmt, dass sich der redner mit erkünstelter ekstase ganz von dem zunächst liegenden gedanken hiureissen lässt, unbekümmert um die nebengedanken und die widersprüche, welche aus ihrer weglassung entstehen können. Ebenso ist es vielleicht die sucht, recht etwas unerwartetes und effectvoll paradoxes vorzubringen, welche ihn zu dem unpassenden beispiele der Alkestis verleitet, wobei noch dazu dem hellenischen bewusstsein zuwider, aber eben desshalb um so pikanter das weib als der liebende theil hingestellt wird. Allein diese auffassung würde kaum die vorherige ausschliessen, denn es könnte doch in wahrheit nur der vollständigsten geistigen impotenz einfallen, eine solche redegattung besonders zu cultiviren, eben weil dieselbe am besten für sie geeignet dazu ist, um sich binter ihr zu verbergen. Phädros kann nicht und will eben desshalb auch nicht irgend eine consequente zusammenhängende gedankeureihe festhalten.

Einer dritten auffassung scheint Schleiermacher gefolgt zu sein, indem er ὑπεραποθνήσκειν p. 179 B. übersetzt "für einander sterben." So müsste man nämlich doch wohl annehmen, dass oi ἐρῶντε, hier, in einem unbestimmteren sinne gebraucht, die beiderseitigen theilnehmer des erotischen verhältnisses bezeichnet, und müsste vorher, was von der beschützung durch die liebenden gesagt ist, stillschweigend auch von seiten der geliebten gelten lassen. Phädros mochte glauben genug gethan zu haben, wenn er nur bei einer gelegenheit p. 178 E. anführte, dass es sich mit den letztern ebenso verhalte.

Endlich stellt nun aber, so bemerkt hr. Wunder s. 686., Phädros ausdrücklich im zweiten theil seiner rede p. 178 C., den satz, dass die knabenliebe das höchste gut sei, an die spitze. Was es indessen hiemit für eine bewandniss hat, ist bereits von

Lindemann im Dresdener programm von 1853, De prima, quae in convivio Platonico legitur, oratione, s. 9 ff. gut entwickelt worden. Hr. Wunder reisst diesen satz wieder ganz aus dem zusammenhange heraus, denn das unmittelbar folgende zeigt, dass die liebe nur darum ungenau selber das höchste gut genaant wird, weil dieses eine nothwendige wirkung von ihr ist; als das höchste gut im eigentlichen sinne wird vielmehr das καλώς βιώναι in anspruch genommen.

Aber dies καλώς βιώσεσθαι selbst bezeichnet, so erwiedert hr. Wunder s. 684. anm. 2., offensichtlich nur die werkheiligkeit und den äusseren glanz des lebens. "Sehen wir auf den grund, den zweck und die beschränkung des hier gelobten äusseren verhaltens derer, die in einem liebesverhältnisse zu einander stehen", so heisst es genauer s. 688 f., "beachten wir, dass das gute verhalten erstens sich nur auf die zeit ihres zusammenseins erstreckt, zweitens nicht aus einem abscheu vor dem laster und einem inneren streben nach tugend, sondern nur von der scheu vor den folgen des lasters ausgeht und in einer blossen scheinheiligkeit besteht, drittens nicht im geringsten das allgemeine wohl des staates, sondern nur die erhaltung des liebesverhältnisses bezweckt, endlich dass die todesverachtung des liebenden nach der darstellung des Phädrus einzig und allein aus der unfähigkeit, ohne den geliebten zu leben, mit recht herzuleiten ist, so springt es in die augen, dass die vom Phädrus gepriesene liebe nicht eine versittlichende, sondern entsittlichende Kraft hat."

Niemand kann die richtigkeit dieser bemerkungen in abrede nehmen, aber jeder muss andererseits billig fragen, ob sich Phädros der unsittlichkeit, welche sich hinter der von ihm geprieseuen moralität verbirgt, wirklich bewusst ist, und alles bisher betrachtete liefert keinen anhalt, um diese frage zu bejahen. Allem anscheine nach ist Phädros vielmehr nur der vertreter der vulgären moral seiner zeit, eben weil er selbst keine höhere kennt. Aus dem kleinen Hippias ersieht man, dass Platon die theorie, welche den werth der handlung in das innere princip, anstatt in die äussere that verlegt, als eine ganz neue hinstellt, mochten sich gleich die erleuchteten geister der nation lange bereits factisch zu ihr erhoben haben. Die populäre tugend der Hellenen und der vorchristlichen zeit überhaupt ist mehr legalität, als moralität. In der eigentlichen blüthezeit hellenischen lebens fehlte freilich das innere motiv nicht, aber es war doch auch nicht rein moralischer, sondern politischer natur, es lag im patriotismus gegeben. Allein seit dies band gelockert und zuletzt die subjectivität vollständig entfesselt war, seit die sophistik auch theoretisch die endlichen zwecke des individuums an die stelle setzte, da konnte es nur noch der zurückgebliebene rest sittlichen instinctes sein, welcher wenigstens ein gewisses äusserlich würdiges verhalten festzuhalten bewog. Selbst bei den coryphäen der

sophistik, einem Protagoras und Gorgias, sieht man aus den gleichnamigen platonischen dialogen, dass es mehr die drängende macht der zeit, als ein wirklich unsittlicher sinn war, der sie bei ihren theorien leitete, dass vielmehr umgekehrt eine ehrenwerthe sittliche scheu diese männer bewog, sich gegen die nothwendigen consequenzen ihrer lehre zu sträuben. S. Protag. p. 351. Gorg. p. 460 f. Was hindert uns daran, einen ähnlichen naiven standpunkt auch beim Phädros anzunehmen! Wollte Platon ihn dagegen wirklich als einen so raffinirt nichtswürdigen menschen darstellen, so hätte er wahrlich nicht bedacht, dass die gesellschaft, in welche er seinen Sokrates wiederholt mit ihm bringt, auch auf diesen unmöglich ein günstiges licht zurückwerfen konnte.

Und hier sind wir denn an dem punkte angelangt, wo wir, ohne frühere ansichten aufzugeben, uns zu hrn. Wunder in ein positiveres verhältniss setzen. Wir geben gerne zu, dass von einem sittlichen abscheu gegen die fleischliche knabenliebe bei Phädros nicht die rede sein kann, aber wir finden es fehlerhaft, die alternative zu stellen (s. 686), "ob er einer geistigen oder fleischlichen knabenliebe das wort rede." Selbst der folgende redner Pausanias bildet sich ja noch aus beiden eine, freilich höchst unsittliche mischung. Wir bleiben dabei, als das charakteristische der ersten rede gerade das keimartige, vollständig unentwickelte zu betrachten und mit Lindemann s. 34. als den eigentlichen standpunkt des Phädros gerade die vollkommenste standpunktslosigkeit zu bezeichnen. Seine rede enthält die keime aller folgenden entwicklungen, sowohl der unsittlichen elemente des Pausanias, als der reineren auffassung, die sich allmäblig immer mehr bahn bricht, aber wir können diesem flachköpfigen schwätzer weder das eine zum verdienst, noch das andere zu einem ihn speciell anlangenden vorwurfe anrechnen. So lange tugend und beseligung durch die götter der liebe noch irgendwie ausserlich bleibt, ist die unsittlichkeit des princips nicht entfernt, aber die darstellung des Phädros erhält volle wahrheit, sobald es gelungen ist, die liebe als den innern trieb zur tugend, zu allem schönen und hohen zu bestimmen, als den trieb, welcher seine erfüllung in sich selber trägt, d. h. die steigende geistige vervollkommnung, welche nicht noch erst eines von ihr getrennten götterlohnes bedarf, sondern sich selber als immer mehr eins mit dem göttlichen fühlt.

II. Warum geht gerade vom Eryximachos und beziehungsweise Phädros der anstoss zu der gewählten tischunterhaltung aus?

Beiläufig bemerkt hr. Wunder s. 688., dass in der unlautern absieht des Phädros ohne zweifel der grund zu finden sei, wesshalb er nicht selbst offen, sondern heimlich durch den Eryximachos den wunsch ausspricht (p. 177 A.), dass eine lobpreisung des Bros zum gegenstande der unterhaltung gemacht werde. Hr. Lisdemann dagegen s. 31. sucht den grund in der schüchternheit des Phädros, obgleich er doch selbst viel richtiger s. 23. demselben vielmehr anmassung vorgeworfen hat. Beide erklärungen tragen überdies etwas in die stelle hinein, was gar nicht dasteht. Einmal nämlich müsste zu diesem zwecke doch nothwendig eine vorgängige berathung zwischen Eryximachos und Phädros statt gefunden haben, und zweitens ist gar nicht davon die rede, dass Phädros den speciellen wunsch, Eros von den tischgästen gelobt zu sehen, gehegt habe, dieser gedanke gehört vielmehr ausschliesslich dem Eryximachos an, Phädros beklagte sich vielmehr nur im allgemeinen darüber, dass Eros noch keine lobredner gefunden habe.

Betrachtet man den ganzen zusammenhang dieses ergötzlichen einleitungsgespräches p. 176 f., so giebt die übereinstimmende erschöpfung aller gäste vom gelage des vorigen tages und die hierauf bezügliche aufforderung des Pausanias, einen vorschlag zu machen, wie man auf eine andere weise, als durch vieles trinken das mahl würzen könne, sofort dem medicinischen wichtigthuer Eryximachos veranlassung, sich mit seiner kunst breit zu machen, aus welcher er die wichtige entdeckung geschöpft hat, dass der rausch der gesundheit nachtheilig sei. Phädros aber ermangelt nicht, auf der stelle seine tiefe ehrfurcht gegen die sublime weisheit seines freundes kund zu thun. Was wunder, wenn Eryximachos die gelegenheit ergreift, sich auf wohlfeile weise erkenntlich zu zeigen, um so mehr da er auf diese art nicht bloss als huldvoller gönner des Phädros, sondern auch im vollgefühle seiner ärztlichen würde, so zu sagen, als der gesundheitsrath der ganzen gesellschaft sich zeigt, indem er ein gutes präservativ angiebt, den rausch mit allen seinen schädlichen folgen von ihr abzuwehren! Endlich bietet ja noch dazu gerade eine rede über den Eros, sowie er ihn auffasst, treffliche gelegenheit für ihn, das licht seiner physikalischen weisheit leuchten zu lassen. Die klage des Phädros, dass es noch immer an lobreden auf den Eros mangele, ist in seiner seele längst auf keinen unfruchtbaren boden gefallen. Gewiss hat er längst, wenigstens den grundzügen nach, einen vortrag in petto, um diesem mangel abzuhelfen, und hat bisher nur noch auf die gunstige gelegenheit gewartet, um sich desselben zu entledigen, und ähnlich wird es wohl auch dem Phädros ergangen sein.

Dabei ist freilich noch eine frage unerledigt. Warum interessirt sich Phädrus gerade so lebhaft für den Eros? Vielleicht ist hierin überhaupt keine tiefere beziehung zu suchen. Er, der einmal seinen lebensberuf darein gesetzt hatte, reden zu halten oder zu hören und anzuregen, hatte gerade in diesem neuen, bisher noch unbesprochenen thema einen trefflichen fund

gethan und betrieb es nun mit ungeheurem eifer, dass derselbe auch wirklich ausgebeutet würde. Der gegenstand als solcher lag ihm wohl kaum so sehr am herzen: wäre er gerade auf das salz verfallen, anstatt jenes "weisen mannes," dessen er erwähnt, er würde auch für dies thema nicht minder eifrig gewirkt haben.

Vielleicht lässt sich indessen ein grund dafür finden, warum gerade Eros ihn speciell interessirte. Aus dem dialog seines namens lernen wir ihn als eifrigen verehrer der liebesreden oder liebesbriefe kennen, welche Lysias an fingirte schöne knaben richtete. Der anstoss, die liebe selbst zum gegenstande von prunkreden zu machen und so seinen meister gewissermassen zu überbieten, lag darin nahe genng gegeben.

Greifswald.

Fr. Susemihl.

#### Vermischtes.

Dio Chrys. V, 1. Der gedanke ist: "heut zu tage erscheint der gedanke, das unternehmen, eine libysche mähr zu erzählen, kein glücklicher, sondern ziemlich unausführbar und wirkungslos, da die menschen sich mit mehr eifer dem wahrscheinlichen, verständigen zuneigen; gleichwohl hat auch solche erzählung, beim rechten ende angegriffen, ihr nützliches". Ich glaube demgemäss der stelle aufhelfen zu können, wenn ich lese: οὐ γὰρ, [ἀλλ ἄπρακτον, τοσ]ούτων πρὸς ζῆλον τῆς ἐπιεικεστέρας [ἰστορίας] ἀνθρώπων ἀπονενόντων. Oder, wie ein freund angeredet gedacht wird: σὺ γὰρ οὖν κτέ. Ich glaube die elemente iστ ge-

riethen über ἀπονευόντων zu stehen und aus ἀπονευόντων wurde sonach ἀπιστευόντων, was einen sinn zu geben schien, wenn man

die genitive της ἐπιεικεστέρας in dative verwandelte.

VIII, 15. p. 153. entstand φιλεί aus φΗ Δεῖν d. i. φησὶ δεῖν. Davon hängen nun auch die folgenden accusative ab. Man lese μηδένα ἀγῶνα φοβούμενον μηδὲ εὐχόμενον ἀθλα (ἄθλων) λατεῖν. So wird bei Dio selbst 75, 7 II p. 752 in allen hdschr. ἄλλας gelesen, wo nur ἀθλα zutrifft. ἀγῶνα aber musste aus αὐτῶν (αὐτόν) emendirt werden, paläographisch sehr leicht (ἀν κῶν und ἀν τῶν) S. Jacobs in Wolfs lit. anal. 3, 33. anm. wo αὐτῶν richtig in ἀγώνων verwandelt wird.

Oels.

M. Schmidt.

## II. MISCELLEN.

## 1. Ueber Sophokles' Aias 578 ff.

Der haupteinwand Weismanns 1) gegen meine annahme 2), dass Tekmessa nach 595 auf der bühne bleibe, ist, dass es unnatürlich wäre, wenn Tekmessa während des folgenden chorgesanges stumm bliebe. Dieses bedenken habe ich sehr wohl gefühlt, so wie ein anderes, das Weismann nicht anführt, dass nämlich während eines stasimon die handelnden personen nicht ohne noth auf der bühne gelassen werden. Es ist aber möglich, dass dasjenige, was ich positiv hingestellt habe, unrichtig ist, ohne dass damit dasjenige widerlegt wird, was ich gegen die hergebrachte annahme bemerkt habe. Ich suche nämlich in jenem aufsatze zu zeigen, dass man Welcker's annahme einer stummen scene gut widerlegt hat, aber nicht die gründe, die ihn bestimmten, von der gangbaren ansicht abzuweichen. Diese von Welcker geltend gemachten bedenken, so wie die von mir hinzugefügten, scheinen mir auch jetzt noch entscheidend zu sein, und wenn auch meine annahme unhaltbar sein sollte, so halte ich doch noch immer die gewöhnliche ansicht ebensowohl nach den verhältnissen, wie nach den worten für eine unmögliche.

Nachdem Aias den bitten des chors und namentlich Tekmessas mannhaft widerstand geleistet, will er sich zurückziehen, um über die ausführung seines entschlusses nachzudenken und die nöthigen vorbereitungen zu treffen. In solchen wichtigen lebensmomenten will der mensch alleiu sein und es ist undenkhar, dass Aias sich von seinen gefährten, aber nicht von seinem weihe treunen sollte. Ihre gegenwart musste die nöthige sammlung des geistes unmöglich machen, da Aias sich wohl denken konnte, dass sie nicht aufhören werde, ihn mit bitten zu bestürmen. Der einwand, dass sie mit ängstlicher sorgfalt, aber gewiss schweigend ihn beobachtet haben werde, ist eine behauptung, der man mit grösserem rechte die andere entgegenhalten kann, dass sie gerade mit Aias allein im zelte alles aufbieten werde, wodurch ein lieben-

2) S. Rhein. mus. s. 211 ff.

<sup>1)</sup> S. Weism. programm d. gymnas. zu Fulda s. 47. 48.

des und geliebtes weib das herz des mannes zu bestürmen vermag. Wenigstens war es doch möglich und auf die gefahr hin, sich neuen prüfungen ausgesetzt zu sehen, durfte sie Aias nicht zu sich nehmen. Dass sie sich seinem gebote fügen werde, konnte er nach der eben gemachten erfahrung nicht annehmen, und ich kann Weismann's einwand "Sollte das verbot eines strengen gatten so viel gewalt haben über die verzweiflung eines liebe-vollen herzens" hier gegen ihn selbst anwenden. Dass Tekmessa mindestens durch weinen und schluchzen ihn beunruhigen werde, musste Aias voraussetzen, der ja selbst sagt, κάρτα τοι σιλοίχτιστον γυνή. Aber selbst wenn wir annehmen, Aias hätte die überzeugung haben können, dass Tekmessa sich ruhig im zelte verhalten werde, würde er sie nicht zu sich genommen haben, weil schon ihre und des kindes gegenwart seinen entschluss erschwert und ihn nicht zu der nöthigen sammlung hätte gelangen lassen. Demnach muss die annahme des zusammenseins des Aias mit Tekmessa im zelte, blos psychologisch betrachtet, als eine unstatthafte erscheinen. Es kommt aber auch noch etwas anderes dazu. Aias zieht sich zurück. um zugleich die vorbereitungen zum selbstmorde zu treffen, um das schwert, das geschenk des Hektor, hervorzusuchen und es zu schärfen, denn es ist, wie Aias später sagt, σιδηφοβρώτι θηγάνη νεηκονής. Das durfte Tekmessa nicht sehen, da Aias vorgiebt, das schwert vergraben zu wollen. Wollte man das unwahrscheinliche annehmen. Ains habe erst in der einsamkeit das schwert geschärft und den schleifstein heimlich, ohne dass es die ihn mit ängstlicher sorgfalt beobachtende Tekmessa gewahr wurde, zu sich gesteckt, so frägt man immer, wozu denn diese unnöthigen umstände? Das angeführte allein reicht zur widerlegung der gewöhnlichen annahme hin, voransgesetzt, dass Sophokles ein dichter ist, der mit psychologischer wahrheit dichtet. Zum glück hat der dichter sich auch durch die worte gegen jenen vorwurf geschützt. Die verse 585-595 haben nur unter der voraussetzung einen sinn, dass sich Ains von der Tekmessu trennt. Als Aias das haus zu schliessen besiehlt, sucht dies Tekmessa zu hindern und die in der angst ihres herzens hervorgepressten worte zeigen, dass sie diesen moment als denjenigen betrachtet, der sie von Aias für immer scheidet. Diese stelle verliert nicht nur alle schönheit und alle bedeutung, wenn man Tekmessa gemeinschaftlich mit Aias in das zelt gehen sieht, sondern sie wird komödienhaft, und kein zuschauer, der die Tekmessa auf dem ekkyklem neben Ains sieht, könnte begreifen, wie Aias sich vor dem vielen reden seiner frau (πόλλ' ἄγων ήδη θροείς) dadurch schützen zu können meint, dass er sich mit ihr hineinrollen lässt. Und das thut derselbe Aias, der vorher, als Tekmessa dem zelte nur nahte, sie barsch zurückwies 369. οὐκ ἐκτός; οὐκ ἄψορρον ἐκνεμεῖ πόδα; — Endlich wird, wie ich

auch jetzt noch glaube, jeder zweifel durch die verse 578-80 beseitigt:

άλλ' ώς τάχος τον παίδα τύνδ' ήδη δέχου, καὶ δῶμα πάκτου, μηδ' ἐπισκήνους γόους δάκρυε, κάρτα τοι Φιλοίκτιστον γυνή.

Nach der gewöhnlichen erklärung entbalten die worte "schliesse das zelt, und weine nicht hier öffentlich, wozu die weiber gar zu geneigt sind" die aufforderung, dass Tekmessa auf des ekkyklem trete, und zugleich den grund dieser aufforderung. Es frägt sich, was den Aias veranlasst, hier des öffentlichen weinens der Tekmessa erwähnung zu thun. Am einfachsten scheint die annahme, dass, während Aias spricht, Tekmessa zu weinen beginnt. Dann würde aber Aias sagen "weine nicht hier öffentlich, sondern bei mir im zelte" was er unmöglich sagen kann; auch wäre der zusatz κάρτα τοι φιλοίκτιστον γυνή schwer zu erklären. Weismann hat die sache noch schlimmer gemacht, indem er annimmt, Aias habe befürchtet, dass Tekm., wenn er sie draussen liesse, durch lautes klagen und jammern ein unerwünschtes aufsehen erregen und das herbeikommen anderer leute veranlassen möchte. Denn dann wäre der ausdruck fehlerhaft, da man nicht zu jemand sagen kann "weine nicht auf der strasse" wenn man ihm dieses weinen auf der strasse dadurch unmöglich macht, dass man ihn in das zimmer hipeinnimmt; es musste heissen: komm ins zelt, damit du nicht hier durch dein weinen aufsehen erregst. Auch ist nicht abzusehen, was den Aias veranlasst, dies überhaupt anzuführen, statt einfach zu sagen: "komm mit mir ins zelt". Es ist, als ob es einer rechtfertigung bedürfte, dass er sie nicht draussen lässt, während sich doch ihr mitkommen so sehr von selbst verstehen soll, dass man es annimmt, wiewohl Aias die Tekmessa mit keinem worte dazu auffordert. Ich habe hiermit einen neuen grund gegen die gewöhnliche auffassung der stelle berührt. Bei Weismann findet sich freilich darüber folgendes: V. 578 fordert er Tekmessa auf, ihm das kind abzunehmen; sie muss also nothwendig, um dies zu thun, in das zelt hineintreten. Gleich darauf befiehlt er ihr das zelt zu schliessen. Dass sie wieder hinausgehen solle, dentet er mit keiner silbe an, ebensowenig, wie in Tekmessas weiteren bitten irgend eine andeutung weiter zu finden ist, dass sie eine solche ausschliessung, die für sie hätte schrecklich sein müssen, abzuwehren sucht". Um das kind abzunehmen, brauchte sie vielleicht gar nicht einmal in das zelt hineinzutreten, und musste sie es, so versteht es sich von selbst, dass sie wieder heraustrat, da sie ja nur deshalb hineintritt, um das kind abzunehmen, nicht aber, um darin zu bleiben. Nach Weismann's argumentation müsste man annehmen, dass, da Aias 545 die Tekmessa auffordert, ihm das kind zu reichen, ohne dass er sie wieder hinaustreten heisst, Tekmessa schon seit dieser zeit sich

im zelte besindet. Ich sollte aber meinen, dass, wenn man sich etwas reichen, oder wieder abnehmen lässt, der dienstleistende dann von selbst in seine frühere stellung zurücktritt, ohne dass man ihm dies anzudeuten nöthig hat. Vielmehr ist umgekehrt die gewöhnliche annahme deshalb unstatthaft, weil Aias mit keiner silbe die Tekmessa auffordert, zu ihm ins zelt zu treten, was nothwendig hätte geschehen müssen. Denn in der vorigen scene ist Tekmessa mit dem chor im zwiegespräch, während sich Aias allein im zelte befindet. So wie nun Aias allein herausgerollt wird, so versteht es sich von selbst, dass er ebenfalls allein wieder zurückgerollt wird, wenn es nicht bestimmt anders angeordnet wird. In der mehrmaligen aufforderung, das haus zu schliessen, liegt für Tekmessa nicht zugleich die aufforderung, ins zelt zu treten, sondern damit ist umgekehrt ihre ausschliessung ausgesprochen. Denn Aias befiehlt das haus zu schliessen, als ihm das reden der Tekmessa lästig wird, und so finden wir namentlich im ekkyklem diese aufforderung, um sich einem weiteren zwiegespräch zu entziehen. In den Acharnern sagt Euripides, der sich des Dikäopolis entledigen will, als dieser nicht von selbst fortgeht, άνής ὑβρίζει· κλεῖε πηκτὰ δωμάτων, ganz ebenso bier Aias, da ihm Tekmessas bestürmungen lästig werden, πόλλ' άγαν ήδη θροείς — ού ξυνέρξεθ' ώς τάγος; Somit haben wir wirklich die verlangte andeutung einer ausschliessung, und zwar schon 579, und weil dieselbe, wie Weismann richtig bemerkt, für Tekmessa schrecklich ist, so gehorcht sie nicht, um noch einige zeit, die letzte zeit, die ihr vergönnt ist, zu neuem bitten zu gewinnen, bis, da Tekmessa in der verzweiflung ihres herzens trotz der wiederholten aufforderung des Aias sich nicht entschliessen kann, zu schliessen und sich damit alle hoffnung abzuschneiden. Aias die diener dazu auffordert, welche seinen befehl ausführen, womit Aias den seinigen entzogen wird. Ich knüpfe hieran noch einen, wie mir scheint, nicht unerheblichen einwand gegen die gewöhnliche annahme. Es wäre nämlich etwas unerhörtes, dass jemand durch das ekkyklem abtritt, der nicht durch dasselbe aufgetreten war. Dies müsste erst durch ein beispiel belegt werden, was wohl nicht möglich sein wird, da es der bedeutung des ekkyklems geradezu widerspricht. Selbst diejenigen personen, welche vermittelst des ekkyklems auftreten, dürfen, so bald sie das ekkyklem verlassen und die bühne betreten, nicht mehr durch dasselbe wieder abtreten. Denn das ekkyklem ist nicht der personen, sondern ihrer umgebung wegen da; verlässt nun die person diese umgebung, so tritt sie wie gewöhnlich auf der bühne auf, und es fällt aller grund weg, warum sie durch das ekkyklem und nicht vielmehr, wie alle personen, welche auf der bühne auftreten, durch die scenenthür abtreten sollte. Wird also jemand durch ekkyklem zurückgerollt, so ist anzunehmen, dass er seinen platz auf demselben

durchaus nicht geäudert hat. So bier Aias, so Euripides in den Acharnern, so Agathon in den Thesmophoriazusen, wo diese bemerkung bei konstituirung von 252-55 wohl zu beachten ist. Verlässt die person das ekkyklem, so verschwindet dieses entweder vorber, und die person tritt wie gewöhnlich ab, oder die person tritt ab, während das ekkyklem bleibt. So bleibt im rasenden Herakles das ekkyklem bis zum schluss des stückes, während Herakles, der durch dasselbe aufgetreten wor, vorher abgeht, aber freilich nicht in das haus, aus welchem er gekommen war. Doch kann die person in dasselbe hans zurückgehen, denn durch das ekkyklem wird der ein - und ausgang durch die scenenthür nicht gehindert. So werden in den wolken zugleich mit dem grübelhaus des Sokrates mehrere schüler auf die bühne gerollt, welche nach 195 wieder hineingehen, während das ek-kyklem noch bleibt; in den Thesmophoriazusen nimmt Euripides die zur umkleidung des Mnesilochus nöthigen sachen aus dem durch das ekkyklem dargestellten zimmer des Agathon, doch bringt ein diener eine fackel durch die gewöhnliche scenenthur. Oefter verschwindet das ekkyklem vorher, ehe die personen, die auf demselben erschienen sind, abtreten. So ist es in der Elektra des Sophokles, wo 1465 auf dem ekkyklem die leiche der Klytämnestra, Orest und Pylades erscheinen. Hier könnte jemand meinen, dass zum schluss dieselben personen und ausserdem Aigisth und Blektra auf dem ekkyklem abtreten. Allein dagegen spricht unter anderem schon 1502. άλλ' ἔρφ'. Α. ὑφηγοῦ. Ο. σοί βαδιστέον πάρος. Es ist also anzunehmen, dass 1475 Orest und Pylades das ekkyklem verlassen und dieses auch bald darauf den blicken der zuschauer entzogen wird. Nach dem angeführten muss es also als unstatthaft erscheinen, dass Tekmessa, die nicht durch das ekkyklem aufgetreten war, doch auf demselben, statt durch die scenenthür abtreten sollte. Auch ist zu erwägen, dass in diesem falle diese art des abtretens eine sehr ungeeignete wäre. Denn das ekkyklem ist nicht zu gross, die breite geringer als die thür der scenenwand. In der mitte sitzt auf einem sessel Aias, rings um ihn liegen und hängen geschlachtete thiere, der boden ist mit blut bedeckt; war nun auch nochraum für Tekmessa, so würde sie doch schwerlich eine das verwöhnte auge der Griechen befriedigende stellung haben annehmen können. - Doch kehren wir zu den worten des dichters zurück. Hier haben wir noch den ersten vors zu betrachten, der gleichfalls meine ansicht bestätigt. Denn Eurysakes ist nicht etwa ein kind, das getragen wird, sondern das selbständig geht und bereits spricht. Denn der diener führt ihn an der hand herein 541. δεύρο προσπόλων άγ' αύτον όσπες χερσίν εθθύνων xugeic, und 1171 ff. spricht Teukros zu ihm, wie man nur zu einem mindestens fünfjährigen kinde sprechen kann. Wenn es nun schon auffallen muss, warum Aias, wenn er mit dem kna-

ben zusammen im zelte bleiben will, ihn nicht noch die wenigen secunden behält, während das ekkyklem zurückgerollt wird, so muss es vollends unbegreiflich erscheinen, warum er den knaben der Tekmessa übergiebt, statt ihn selbst neben sich hinzustellen, da ja Tekmessa auch weiter nichts thun wird, als den knaben neben den vater und sich hinstellen. Dieser befehl, den knaben wieder abzunehmen, zeigt gans deutlich, dass Tekmessa mit dem kinde nicht im ekkyklem bleibt. V. 545 lässt Aias sich seinen sohn reichen. Die worte αίρ' αὐτὸν, αίρε δεῦρο sind nicht so zu verstehen, dass Tekmessa den knaben dem auf einem höheren sessel sitzenden Ains hinaufreichen soll, denn es heisst eles δεύρο und das δεύρο wird gleich darauf als ein bluterfüllter ost bezeichnet, ist also unter beige das ekkyklem zu versteben. Dieses war erhöht, da es durch darunter befindliche räder bewegt wurde, wie es auch Pollux ein ὑψηλὸν βάθρον nennt; daher das ales. So wie nun Tekmessa aufgefordert worden war, den knaben dem vater auf das ekkyklem heraufzureichen, so wird sie jetzt, nachdem der vater von seinem sohne abschied genommen, aufgefordert, ihm den sohn wieder abzunehmen, was doch nichts underes bedeuten kann, als ihn aus dem ekkyklem wieder herauszuheben. Zu demselben resultate führt eine andere überlegung. Ains lässt sich seinen sohn reichen, um von demselben den letzten abschied zu nehmen, denn die aufträge an den chor machten des knaben gegenwart nicht nothwendig. Behielte nun Aias den knaben bei sich, nähme er ihn sogar zu sich in das zelt, so wäre der abschied wieder eine komödie, und wenn man auch entgegnen könnte, im zelte habe nicht nur Tekmessa sich ruhig verhalten, sondern auch der knabe sei von Aias nicht weiter beachtet worden, so lässt sich irgend ein vorwand allerdings überall auffinden, allein auf den namen eines dramatischen dichters kann derjenige nicht anspruch machen, der den zuschauern solche scenen vorführt. Der tragiker stände hier in dramatischer hinsicht tief unter dem epiker, der ihm zum vorbilde gedient hat. Hiernach halte ich es für unzweifelhaft, dass in dieser scene Aias mit dem leben abrechnung hält und für immer von den seinigen scheidet. Am meisten liegt ihm das schicksal seines sohnes am herzen, daher er von diesem einen tief gefühlten, ergreifenden abschied nimmt. Nachdem er der forderung seines herzens genüge gethan, geht der willenskräftige mann wieder in jene kalte, schroffe weise über, die sich in den mit der vorigen rede stark kontrastirenden worten äussert, ủλλ' ώς τάχος τον παίδα τόνδ' ήδη δέχου — ; er übergiebt der mutter den sohn und lässt das zelt schliessen. Auch Tekmessa redet er noch an, aber das freundliche wort des trostes erscheint in seiner angenommenen art verhärtet in den befehl, jetzt, wo sie von ihm getrennt ist, nicht vor dem zelte ein jammergeschrei zu erheben, und da Tekmessa in schmerz versunken dastekt und

das zelt nicht schlieset, in die nochmalige aufferderung, nur rasch zu schlieseen, denn durch kingen werden übel nicht gebeilt, welche den schnitt verlangen.

Das waren die gründe, weiche mich bestimmten, von der gewöhnlichen annahme anzuweichen, wonach Tekmensa und das hind zugleich mit Ains vermittelet des ekkyklems abtreten. Von den zwei nun möglichen annahmen, dass Tekmensu etweder auf der bühne bleiht, oder auch abtritt, entschied ich mich für die erstere aus dem grunde, weil bei dem folgenden auftreten des Ains auch Tekmessa auf der bühne erscheint. Du ich indessen sehe, das sein solches auftreten nicht ohne beispiel ist, auch die annahme eines frauengemaches durchaus nichts austössiges bat, so glaube ich, dass nach Ains abgang auch Tekmenn mit dem kinde abtritt, so dass in den worten und ernotzipou; poos; bezove die aufforderung liegt, nicht vor den zelten zu weinen, son dern sich in ihr gemach zurückzuziehen.

Ostrowe.

A. Enger.

#### 2. MICHAELIS PSELLI

# ΠΕΡΙ ΩΜΟΠΙΑΤΟΣΚΟΠΙΑΣ ΚΑΙ ΘΙΩΝΟΣΚΟΠΙΑΣ

ex codice Vindobonensi.

Ο Σωπράτης έπείνος ο Σωφρανίσκου τούς πλατανικούς έντυχών Lorois voros ne, grow, a reasing (neel Maruros lerur) arei ένθα και βούλεται, τούτο όὰ κάγω περί σου προξηκόντως έρω. बीराह नवक रंगीय अन्तिरा रवाँद रेक्सान्यका , प्रवर वेरका प्रकृष वेश्वनवानुद्रु, 5 बर्म हर्जन प्रवासकाई विद्वार कोई निष्य है हुक्का निष्य निष्य है है स्वार है जा कि उन्हें ώμοπλατοσχοπιας χρηστήριος και τισα της δύσαμιο έχει, ώς δε graizm mirin zai anopogra napalabeir rus econerus (greig. tò μεν ούν δεύτερον παρεξετάσοι αν τις ταις υπηλοτέραις πεύσεσι, το δε της ωμοπίατοσποπίας βάρβαρου μέν και άλλοκοτου, έχει δέ 10 όμως ώς τους χρωμένοις δοκεί μελλόντων προαναφώνησιν. οἱ γάρ έντευθεν χρηστηριώσοντες πρόβατον ή άρνα της άγελης απολεξάμετοι πρώτον μεν κατά τουν τιθέασιν ή και τη γλώσση προφέρουσιο περί ού αν μαθείν βούλοιστο. είτα καταθύσαντες του ώμοπλάτην του παντός αφαιρούσι σώματος ώς μαντεύματος δργανον καί 15 τούτον ανθραξιν διοπτήσαντες και απογυμιώσαντες των σαρκών έντευθεν τως σημειώσεις της των έρωτημάτων έκβάσεως έγουσιν. άλλα γαρ και έν άλλοις μέρεσι προμαντεύονται. ζωής μέν ούν και θανάτου πρίσιν έν τη έξοχη της ράχεως έχουσι και εί μεν αθεη έκατέρωθέν έστι λευκή και καθαρά, ζωής έντευθεν λαμβάνουσι 20 σύμβολα εί δε συγκεχυμένη, θανάτου τεκμήρια. έν δε τῷ μεταξὸ

2 με] μέν codex Vindobonensis (V) 6 ώς δέ] Fortasse ώς δέ και νει πρὸς δέ. 7 προλαβετν V. 17 μέν ώς και V 19 έστι λεπτή V 20 συγκεχομένη

είσι, τὰ δ' ἐναντία τούτων τῆς κρείττονος.

Απάρξομαι δέ σοι καὶ τῶν ἀφ' έτέρων περὶ τῶν ἐσομένων σημειώσεως και πρότερον γε της από των κορακων και κορωνών σημειώσεως, ής ή διαφορά έν τετράσι τούτοις έν πτήσει, φωνή, καθέδρα και ένεργεία. άνισταμένοις ούν έκ κοίτης ήμιν ή κατακει- 15 μένοις έαν κορώνη φθέγξηται δίς, έργων άγαθων και ήδέων δηλοί μετάληψιν εί δε απαξ ή τρίς ή πεντάνις, τὰ έναντία σοι προσημαίνει εί δε χρήσεται φωναίς άναμίξ άρτίαις και περιτταίς, άσπούδαστα καταγγέλλει πράγματα. καὶ όλως τὰς μὲν ἀρτίας φωνάς των κορωνών πρός καλού τίθει, τας δε περιττάς πρός κακού. πα- 20 ρεξίουσι δε ήμεν την αύλιον κόραξ [οπισθεν] και κορώνη έμπροσθεν βοήσαντες, άθυμίαν τιτά και δυσχέρειαν έν πράγμασι προσημαίνουσι, περί δε τα λαιά κορώνη διιπταμώνη και άνακράζουσα καὶ κόραξ όμοίως εκ θατέρου μέρους παραφθεγξάμενος θαρρείν σοι παρακελεύεται εὐχομένοις δε κορώνη ὅπισθεν κράζουσα τυχείν 25 της εύχης μαντεύεται, εὐώνυμος δε διελθοῦσα, φόβον εμβάλλει καὶ ταραχήν τη ψυχη. και περί μεν της από κοράκων και κορωνών σημειώσεως άρχέσει ταῦτα άντὶ πολλών. οὐ γὰρ τὰ κατὰ μέρος διασαφήσαί σοι προειλόμεθα, άλλ' οίον άφορμας παρασχείν της errevder parteiag.

Απολλώνιος ὁ Λακεδαιμόνιος ἐπὶ πάσης πράξεως πάντα τὰ τῶν πτηνῶν περιειργάσατο προλαβών καὶ φωνὴν καὶ πνεῦμα καὶ ἀριθμὸν καὶ κλῆρον καὶ μέτρον καὶ μερισμὸν καὶ περίοδον τελείαν καὶ ἡμιτελῆ καὶ ἡχον τροχαλὸν μογερὸν εὕηχον δύςηχον δυσήκοον σύμφωνον ἀντίφωνον, ἐξ ὧν τὰ διάφορα τῶν ἀποτελεσμάτων εἴδη 35 εὐρίσκεται. μαντεύσεται δέ σοι τὸ μέλλον καὶ γλαὺξ καὶ δρυσκολάπτης καὶ βασιλίσκος καὶ ἐρωδιός. καὶ ταῦτα μὲν ἀπὸ τῶν πηνῶτ. ἄνεμον δέ σοι σημαίνουσιν ἡχοῦντες ἐπὶ πλεῖστον αἰγιαλοὶ καὶ ἀθρόον ἀνοιδαίνουσα θάλασσα καὶ οἶον βομβοῦσαι αὶ κορυφαὶ τῶν ὀρῶν. νέφη δὲ ἐμφαινόμενα τῷ ἀέρι ὁποῖα πόκοι ἑρίων καὶ 40 ἀτιμον καὶ ὑετὸν προμαντεύονται καὶ περὶ τὰς μύξας δὲ τῶν λύ-

2 γὰς εὶ μεταξυ V 7 ἄνελαι V 7 ἔσοιτε V 9 ἰςυθρότατα V
12 ἄςχομαι V 13 γι] τε V τῆς ἀπό] ἀπὸ τῆς V 14 σημειώσεως]
διαιρίσεως V ῆς], ών V 16 εὐεργεία V 18 ἀςτίους V 21 ὅπισθεν uncis inclusi 26 τῆς] νῶν V 27 σημειώσεων V Fortasse ἀπὸ τῶν ποράκων ἀχείσει] ἀρκεῖ σὸι V 29 διασαφῆναι V 32 πεςιλαβών? 30 σημανοῦσιν V 41 τὰς , . ξεις δέ V

γρων έων συναθροίζωνται μύκητες γειμώνα σημαίνουσαν. εί δε νεφέλη τις άερώδης περί τάς άκρωρείας γίνηται, αί δε άκρώρειαι καθαραί μένωσι, σημείον τουτο ευδίας έστιν. όταν δε κατά την άγελην σχιρτώσιν οι μέν άργες τοῖς τέσσαρσιν έναλλόμενοι ποσί, τὰ δὲ 5 πρόβατα τοῖς δυσὶ, χειμῶνα σαφῶς προμηνύουσιν. καὶ βόες δὲ όταν τὰς γηλάς τῶν ἐμπροσθίων ποδῶν περιλιγμῶνται καὶ ἐπὶ τὰ δεξιά πλευρά κατακλίνωνται κοιμώμενοι και όταν είς την Επαυλιν έπανιόντες μυχώνται ύπο την έσπέραν, γειμώνα δηλούσι· καὶ λύχος δε ωρυύμενος και χοίρος απλήστως τῷ βορβόρφ έγκαλιεδούμενος 10 και αίγες τον από της πρίνου καρπόν εσθίουσαι συντονώτερον και μύες μαλλον άλλήλοις έπισκιρτώντες, ώς δέ και κέκες, γειμώνα προλέγουσιν. σφήκες δε μετοπώρου φαινόμεναι ύγρον έσεσθαι τον αίψα μαντεύονται καὶ χῆνες δὲ μετά βοῆς ἐπὶ τροφὴν χωρούσαι καὶ κολοιοί της ώρας όψε κεκραγότες και είς χηραμούς καταδυόμενοι 15 και μέλιτται πλησίον των μελιττίων ποιούμενοι την νομήν, γειμώνα αθτίκα εσύμενον προμηνύουσιν. και ό της πρίνου δε καρπός σύμμετρος ων χειμώνα δηλοί. ως δε και ο της σχίνου. Ενα δε σοι μή πάντα άναίτια φθέγγωμαι, φυσικήν αίτίαν της από των δένδρων σημειώσεως σοι χαρίσομαι. αθχμηρά έστι τὰ τοιαθτα φυτά, τόν 20 σγίτον και τον πρίνον φημι και την κράσιν ξηρά. όθεν ούδε φέρει καρπόν πολύν εί μη κατά βάθος ύγρότητα δέξηται. Εταν ούν πλείθνα καφπόν του συνήθους αποβλαστήση, οι περί τας φυσικάς κάτίας πραγματευόμενοι χειμώνα έντεῦθεν προμαντεύονται. Rudolstadt. R. Hercher.

#### 3. Griechische inschriften.

Vielleicht auf keinem gebiete in der alterthumswissenschaft begegnet es häufiger als auf dem der griechischen epigraphik, dass man schon gethanes noch einmal gethan, oder was mit den vorhandenen mitteln zu erreichen war nur halb geleistet findet. Der inschriftliche stoff, weit davon erschöpft zu sein, mehrt sich alljährlich und ist für die längst abgeschlossenen theile des Corpus Inscr. Graec., besonders in einzelnen landschaften, wie wor allen in Attika, so ausserordentlich angewachsen, augleich aher so vielfach in büchern und zeitschriften, deutschen, englischen, italienischen, französischen, neugrischischen und russischen zerstreut, dass es immer schwieriger wird, sich in voller kenntniss zu erhalten und nichts wesentliches zu übersehen. Ein landschaftlich geordnetes, mindestens die anfänge und schlüsse gebendes verzeichniss sämmtlicher inschriften, die nach Boeckh's und Franz'ens arbeiten bis auf die jüngste gegenwart bekannt geworden, ware daher jetzt, wo das Corpus'inscr. graec. mit dem schlusse des 3ten bandes für die eigentlich classische alte 1 συναθοροίζονται V 10 και 15 μελιτιείων V 17 ως V 12 μετοπώυ**ω** V 11. ws V 10 καρπόν addidi 18 airias addidi

welt: bald bei einer art ruhepunct angelangt sein wird, sicher kein unverdienstliches, freilich aber auch mühsames und zeitkostendes unternehmen. Vor längerer zeit schon vernahm der unterzeichnete von solcher absicht eines jungen gelehrten, den seine stellung an einer der grössten bibliotheken Deutschlands dazu besonders befähigen würde. Der wunsch aber, dass dieser gedanke zur that werde, regte sich neulich wieder lebhaft, als einsicht von den inschriften genommen wurde, mit denen h. ghr. Göttling seine "gesammelten abhandlungen aus dem klassischen alterthume, Halle 1851" ausgestattet hat. Hier sind s. 117 nach eigenen copien die titel Boeckh's n. 508 u. 509 t. 1. p. 476 wiederholt; es ist aber nicht beachtet, dass wir nach dem erscheinen des C. I. G. längst zuverlässigere abschriften erhalten haben. Jene stücke sind nämlich mitsammt n. 507 zuerst von H. Ross in den Annali des archäol. instit. 1843 s. 328 und dann von Lebas in der Revue archéol. 1844, 1 partie, p. 44 bekannt gemacht. N. 507 bildet dort nur eine zeile: ΦΙΛΗΛΦΡΟΔΙΤΗ (das zweite H fehlt bei Ross), n. 508 aber giebt Ross am besten:

EMNHΣΘΗΕΠΑΓΑΘΩ
ΠΥΘΟΝΙΚΗΣΜΑΑΡΚΟΣ ("sic" R.)
OPPIVS ("sic en lettres Latines" R.)

Lebas las mit auslassung der dritten zeile gleichlautend bis auf  $MA\Delta IKO\Sigma$ , was zur verfehlten conjectur  $M\acute{a}\lambda\eta\varkappa o\varepsilon$  führte, Philolog. III, 313., H. Göttling dagegen:

ΘΥΜΗΣΘΗΑΠΆΓΑ ΠΥΡΟΜ. ΙΚΗΣΜΑΛΑΡ OR41VS

Hieraus wusste er zwar nichts machen, erkannte jedoch richtig in der dritten zeile den überrest einer lateinischen inschrift und bemerkte, dass an die schöne betaire Pythionike nicht zu denken sei. Der gefühlvolle Römer hiess also Maarcus Orrius, vgl. Arrius und Hirrius. Das sic aber bei Ross musste wegfallen: s. Μάαρχος C. l. G. n. 887, 3, n. 6155, 1. 4 u. 6156, 1 t. III. p. 864 (wo einst auch der polyhistor Chr. D. Beck Comment. 1 de nominibus artificum aliisque in monumentis artis antiquae interpolatis, Lips. 1832, p. 18 n. 18 vergebens anstoss nahm, H. Brunn Gesch. der griech. künstler 1 s. 288), Μαάρχιος n. 1137, 3 (vgl. Lebas, Argos n. 124 p. 27), Μαάρχιος n. 5644, 2 t. III., p. 651, Franz elem. epigr. gr. p. 248, Th. Mommsen die unterital. dialecte s. 211, und vor allen Ritschl monum. epigr. triatspui 28. him.

Wenn sodann h. Göttling angiebt, er habe statt des Ded-wellschen titels:

ΦΙΛΗΑΦΡΟΔΙΤΕΙΓ

anilitiis) iAIDPOAEITEIETEAN Publisud uENHANEOHKEN nach wiederholter genauer ansieht nur lesen können (= C. I. G. n. 509):

ÉTANΔPIAAZ ΦΡΟΔΕΙΤΕΙΕΤΞΑΜ ΕΝΗΑΝΕΘΗΚΕΝ

so beschuldigt er den Engländer mit fug eines irrthums, insofern die erste zeile Dodwells eine besondere inschrift (n. 507) ist, die zu den beiden anders unvollständigen versen nicht gehört. Da indess Ross und Lebas

ΕΥΑΝΔΡΙΑΑΦ ΡΟΔΙΤΕΙΕΥΞΑΜ ΕΝΗΑΝΔΘΗΚΕ

bieten und h. Göttling wegen des Z zeile 1. selber nicht sicher ist, so wird dieses zeichen ganz zu tilgen oder für die spur eines so häufig bloss als zierde dienenden blättchens zu halten sein.

H. Göttling hat im folgenden s. 123 und 124 die identität zweier von ihm copirten megarischen inschriften n. I u. II. mit den titeln Boeckh's n. 1053 u. 1054 (jetzt auch bei Lebas Inscr. greeq. et lat. deux. part. Megaride et Peloponnèse, p. 14 n. 40 u. 41) die einer aus Crommyon s. 125 mit dem Rossischen, inscr. graec. ined. I n. 66 (b. Lebas p. 20 n. 86 wie bei Ross: AIIIOA-AWNIA, nicht AIIOAAWNIA) vermerkt; entgangen ist ihm jedoch, dass sein stück n. III s. 124 noch vollständiger im C. I. G. n. 1079 b. t. I. p. 922 a. und wohl daraus b. Lebas p. 13 n. 37 steht, dass von seinen funden s. 120 n. I der titel auf die Claudia Menandra ganz eben so bei Boeckh n. 438 t. I p. 459 mitgetheilt ist, dass n. 6 dem C. I. G. n. 404 entspricht und n. 7 bloss ein trauriges überbleibsel von n. 403 ist.

Auch die schöne grabschrift auf die Philostrata s. 125 war ausser von Ross, der angegeben wird, archäol. zeit. II, 295, noch von Lebas p. 20 n. 85 und von Welcker, Rhein. mus. n. f. III. s. 264 n. 42 edirt und geradezu als christlich bezeichnet. Ebenso wenig ist das bruchstück s. 104

ὄΛΤΒΙΟΣΦΆΓΣΤΟΥ ΣΠΟΛΕΜΑΡΧΗΣΑΣΤΟΝΕΠΙ ΛΑΟΤΑΡΧΟΝΤΟΣΕΝΙΑΥ ΠΟΛΑΩΝΙΥΠΑΚΡΑΙΩ

HKEN

ein ineditum: Ross a. a. o. s. 329 n. 2, Pittakis in ἐφημερὶς ἀρχαιολογική n. 463 und Lebas, Attique, sect. 169 n. 114 ps. 46 hutten es schon bekannt gemacht. Nach den beidem letztarnt steht in einem kranze über der weihung noch: 185 au 1627/

was Ross nicht erwähnt, worauf indess das 110A bei Göttling s. 103 (nach diesem der rest von A110AA2NI hicht zu beziehen

scheint. Zudem lasen z. 1 Ross: ATBIOΣ u. s. w., Lebas ATBIOΣ, Pitt. nur ATBIOΣ; z. 2 R. und P.: ΥΣΠΟΛ u. s. w.; L. IΣΠΟΛ, z. 3 R und L. ΛΛΟΥ, P. 4ΛΟΥ; z. 4 stimmen die drei abschriften in ΤΠΟΛΚΡΛΙΩ; z. 5 hat P. allein HKEN. Demnach sind in Göttlings herstellung:

Π]ολύβιος Φαύστου [υίδς πολεμαρχήσας τον έπὶ [Θρασύλλου ἄρχοντος ένιαυ[τον Άπύλλωνι 'Υπακραίφ ἀνέθ]ηκεν

zuerst ὑιός, wofür ein demoticum auf -εύς verlangt wird, dann der archon Θυάσυλλος und endlich die form Ἡπακραίφ unsicher, indem das allerdings auffällige Ὑποακραίφ mindestens, wenn Lebbas nicht gezählt werden soll, auf zwei zeugnissen beruht.

Weiter hat man die s. 97 u. 98 mitgetheilten inschriften schon im C. I. G. n. 916, a u. b t. I. p. 531, doch gebührt hier für seine auch die zeilenabtheilung genauer gebende copie berrn Göttling ein besonderer dank. Interessant ist vornehmlich eine einzige variante z. 9: εί τις αποκο σμήσει τουτο τὸ ήρφ ον η ΤΠΟΣΚΟΥΤΑΩΣΗ | η εί τι καὶ έτερον μετα κεινήσει, wo Boeckh nach Muratori: ἀναστομώσει las. H. Göttling erklärt sein ὑποσχουτλώσει durch anführung des bei Du Cange vorkommenden σκούτλωσις (scutula) von einer mosaik, die bei dem Heroon zum schmuck desselben angewendet gewesen, wozu noch s. 505 nachgetragen ist: ,,das wort σκούτλη gebraucht auch der s. g. Didymus: μέτρα μαρμάρες χ. τ. έ. hinter A. Mai lliadis fragmenta." Zunächst muss jedoch die neue lesart selber theilweise in frage gestellt werden, da Wordsworth Athens and Attica, Lond. 1836, s. 144 ἀποσχουτλάσει gelesen hat und eine briefliche mittheilung des h. pr. Ross an den unterzeichneten besagt, dass auf dem steine wirklich so geschrieben stehe, nicht ὑποσχουτλώσει. Der englische gelehrte nun bringt das wort σχοῦλαι, ανησαι b. Hesychius zusammen; richtiger aber und dem zusammenhange entsprechender wird man es durch abstreisen, streisen abschlagen übersetzen, da σχούτλωσις die falbel, die verbrämung am kleide ist.

Endlich hat h. Göttling s. 132 die einst durch Cyriacus, den ahnherrn der neueren epigraphik, und jüngst vollständiger durch Ross inscr. graec. ined. I. n. 61, a. b. c. publicirten inschriften an den wänden des gewölbes der korinthischen Pirene (s. Curtius Peloponn. II. s. 591. n. 78) einer neuen behandlung unterzogen. Die erste hatte Boeckh n. 1107 t. l. p. 575 nach Cyriacus und Muratori in ungenauer zeilenabtheilung also edirt:

ΟΜΝΟΟΘΗ ΕΤΠΟΡΕΘΟΤΤΙΟ ΚΑΙΑΛΕΛΦΟ ΑΠΕΛΛΑ CNHΨΑΛΟ CΦΙΛΩΝΑ CΛΙΟΝΤΟΟΥ ΜΑΡΜΑΡΑΡΙΟΙ

doch giebt Cyriacus z. 1 TIOT und z. 2 NHYAAOC. Bei Ross hat das stück, n. 61 a, diese gestalt: € MNHCOHCON € THOPCTOTTIOTKAIAL<sub>F</sub> AP€ MACNHYIAOC ФIAWNACAIONTCIOT MAPMAPAPIOI

Die andern, b und c, lauten:

ΦΙΛϢΝ ΔΙΟΝΤΟΙΟΥ (ΠΑΓΑΘϢ (MNHCΘ Η €MN HCOH €TΠΟΡΟC TOTAΔ€ΛΦΟΥ €ΠΑΓΛΘΦ €PMIOΥ

Auk diesen vorlagen ist nun in den gesammelten abhandlungen folgendes resultat gewonnen:

n. 61 a 'Εμνήσθησαν

Εὐπόρου τοῦ υίοῦ καὶ ἀδελφιδοῦ Απελλάς Νήστιδος. Φιλωτάς Διοτυσίου μαρμαράριοι.

n.: 61 b Φιλωνας Διοννσίου Ἐπαγάθωνος έμνήσθη

n. 61 c Eμνήσθη Εύπορος τοῦ ἀδελφοῦ Επαγάθωνος Ερμίου, Mieraus folge, dass der in der ersten inschrift genanute Ruperos der sohn des Apellus und der vetter des Philonas war, die seiner an der quelle der Pirene freundschaftlich gedachten; in gleicher weise gedachte Philonas der sohn des Dionysius seines freundes Epagathon in der zweiten inschrift, und ebenso gedachte ein anderer Euporos seines bruders Epagathon, des sohnes des Hermias".

Zunächst ist gegen diese herstellung und deutung ein onomatologisches bedenken zu erheben, indem freilich Αγάθων oder Ἐπάγαθος griechische namen sind, Ἐπαγάθων aber erst nachzuweisen bleibt. Ferner ist die verdrängung der stehenden formel: ἐμνήσθη ὁ δεῖνα τοῦ δεῖνος ἐπ' ἀγαθῷ, Plutarch de curios. 11, Franz elem. ep. Gr. p. 336 nicht motivirt. In n. 61 a. s. 2 liest dann h. Göttling, wie es scheint, richtig: Εὐπόρου (Ross; Evacocc): doch adelmidov ebds. ist wilkurlich. Die übereinstimmende lesart bei Cyriae. und Murat. AAEAOC weist auf αδελφού Z. 3 ist Νήστιδος b. Göttl. wohl blosser druckfehler. Ross giebt Νήψιδος, allein das A der mittelsylbe darf, weil won Cyraund Murat. überliefert, nicht verdrängt werden. Demnach kätte der mann Νηψᾶς, ᾶδος, von εήψω, geheissen; wegen der betonung s. Göttl. allg. lehre vom accent d. gr. spr. a. 270 n. 2 (Birras, ados. Kvoas, ados u. s. w). Die ganze bilding gehört der späteren zeit an; antik würde Νηψίας von ημόφ sein, wie Κιτησίας von κιτήσω, Σωσίας von σώσω, Lobeck pathol. prol. p. 490. Mit Νηψᾶς kann Ζωσᾶς verglichen: werden ... C. Î. G. n. 284. III. a. 33, n. 950: ZΩEAL | TATKIA Zωςᾶς: Τλυκίκ

(wo Lebas inser. greeq. et lat. cab. III. p. 168 n. 6 ohne grund: ζήσαις Γλυκία vermuthete), n. 2322 b 68 t. II. p. 1048 a: Ζωσᾶ. Schliesslich erinnert h. Göttling, dass, wenn nur Μαρμάριοι in der fünften zeile steht, wie Ross wenigstens p. 20 die inschrift in cursiv wiedergegeben, diess bloss heissen würde, Apellas und Philonas seien aus Marmarion auf Euboca gebürtig gewesen. Jenes Μαρμάριοι ist indess sicher nichts als ein schreibsehler, da das facsimile bei Ross und die beiden andern copien MAP-MAPAPIOI geben. Auf spätern inschriften ist dieses wort als vertreter von λατύπος (Franz C. I. G. t. III. p. 1055) nicht gunz selten: n. 5922, 12 μαρμραραίων το γένος σώζε Σέραπε (wo nicht mit Spon μαρμαρίων zu lesen ist, t. III. p. 788 a.), Ross reisen und reiserouten durch Griechenl. th. 1. s. 44: ένθάδε κίτε άδελφὸς άγαθὸς τὸ ὅτομα Νικόστρατος, μαρμαράριος (auch im Bullettino 1840 p. 23), marmorarii, R. Rochette Lettre à M. Schorn p. 358 ed. 2.

In n. 61 b. wird unzweifelhaft richtig Φιλων ας ergänzt, da. wie die lithographie bei Ross zeigt, eine ecke des steines ausgesprungen ist. Die flexion war ebenfalls Dilwradog (nicht Diλωτάδος) C. I. G. n. 3392, 1 t. II. p. 791, vgl. Boeckh p. 705 b. Aehnliche nachklassische bildungen sind: Γαιωνάς, Osann Syll. p. 490; Aewras, Steph. Thes., Liban. epist. 1229, Zell rom. Epigr. I n. 1748; Μεμνωνᾶς C. I. G. n. 4805, 2 t. III. p. 391; Newrac, n. 3034 t. 11. p. 625; Σαμωνάς, Suid.; Σιμωνάς, n. 3175, 12 t. II. p. 724 u. a. Nun erübrigt noch, die verwandtschaftlichen verhältnisse zweier personen, so weit es möglich ist, festzustellen. In n. 61 a. gedenken, wenn άδελφοῦ das ursprüngliche ist, Apellas der sohn des Nepsas und Philonas der sohn des Dionysios ihres sohnes und bruders Euporos. Als vater dieses Euporos muss nach der stellung der worte Apellas gelten. Philonas aber, der sohn des Dionysios, war entweder wirklich ein bruder des Euporos, indem Philonas und Euporos eine und dieselbe, hier nicht genannte, mutter, aber verschiedene väter hatten, nämlich Euporos den Apellas, Philonas den Dionysios, oder aber adelmos steht hier in einer weiteren bedeutung, sei es, dass es überhaupt bloss einen verwandten bezeichnet, sei es, dass sicht sowohl eine verwandtschaftliche als überhaupt eine freundschuftliche beziehung damit ausgedrückt werden soll. Wessen in n. 61 b. Philonas gedenkt, ist nicht ausdrücklich gesagt. Weil aber die inschrift vollständig zu sein scheint, so mag sich Philonas den spass gemacht haben, seinen namen nochmals in einer selbstständigen inschrift zu verewigen, indem er bei dem ἐμνήσθηwieder den Euporos im sinne hatte, wie dergleichen unvollständige, aus der nächsten umgebung zu ergänzende inschriften auch sonst bekannt sind, vgl. Philol. III. 313-4. Endlich Euporos in a. 61 c. gedenkt seines bruders Hermias. Wenn, wie wahrscheinlich, dieser Euporos mit dem in n. 61 a. identisch ist, so war

Hermias wohl auch ein sohn des Apellas. Nun könnte man allerdings wohl fragen, warum Hermias nicht schon in n. 61 a. miterwähnt worden sei. Inzwischen musste, was möglich war, nicht nothwendig geschehen, und was der vater Apellas aus irgend einem grunde unterlassen hatte, konnte füglich der zärtlichere bruder Euporos nachholen.

11. Herr collegienrath L. Stephani bat in deu Parerga archaeologica IX (Mélanges gréco-romains tirés du bulletin historico-philologique de l'académie imp. des scienc. de St. Petersbourg T. 1. p. 193) folgende der kaiserlichen eremitage angehörende grabschrift unter einem basrelief aus Aegina, so viel bekannt, als der erste publicirt

ΑΝΤΙΟΧΗΘΕΜΙΣΩΝΟΣΑΕΘΛΟΦΟΡΟΝΚΟΝΙΣΗΔΕ ΚΕΤΘΕΙΔΩΔΕΧΕΤΗΓΑΙΔΑΘΕΜΙΣΤΟΚΛΕΑ ΟΣΒΟΤΛΑΝΚΑΙΘΑΡΣΟΣΕΧΩΝΙΣΟΜΩΝΤΜΩΑΝΔΡΙ .γΗΣΚΕΙΤΗΝΜΟΙΡΩΝΟΤΓΡΟΦΤΓΩΝΔΤΝΑΜΙΝ

und also gelesen

'Αντιόχει Θεμίσωνος άεθλοφόρον κόνις ήδε κεύθει δωδεκέτη παϊδα Θεμιστοκλέα, δς βουλάν και θάρσος έχων ισ' όμωνύμφ άνδρι θνήσκει την Μοιρών οὐ προφυχών δύναμιν

Das deutliche H der ersten zeile, sagt er, ist nach einer weit verbreiteten sitte der späteren zeit gebraucht (Steph. zu Kochl. gesamm. schr. bd. 3. s. 278). Mit diesem allerdings durch gar viele beispiele erwiesenen satz weiss ich hier doch nichts anzufangen, da abgesehen davon, dass H für EI in der regel nur platz hat, wenn ein vokal folgt, der name 'Arziózne kaum nachzuweisen sein wird. Es scheint vielmehr ein neuer beleg zu der erfahrung vorzuliegen, dass ganz richtig abgeschriebene titel deshalb noch nicht gleich richtig gelesen worden sind, wobei kenner des faches an den Απόλλων Δεώχιος, die Τωμβία und die Βρέα 1) denken werden. Ich verbinde nämlich die wegen des verszwanges etwas von einander getrennten eigennamen so: Θεμιστοκλέα Θεμίσωνος Άντιοχη d. i. Αντιοχέα, welche form Cobet vielleicht ebenso anfechten würde wie  $\beta a \sigma \imath \lambda \tilde{\eta}$ , vgl. Philol. II. 465 u. Meineke Vindic. Strabon. p. 138 u. 243. Nicht zu bestimmen ist, welche von den vielen Arriógeiai die vaterstadt des Themistokles gewesen; mindestens beweist aber auch dieser titel nichts für die fragliche existenz eines gleichnamigen attischen demos (Ross die demen v. Att. s. 105 n. 162, Stephani tit. graec. part. IV. p. 23) obschon die namen Θεμιστοκλης nach dem sieger bei Salamis (Boeckh urkund. üb. d. seewes. d. att. staates s. 239, C.

1) Vgl. Sauppe's schönen aufsatz »über zwei att. inschr. über die thrakische kolonie Brea« in den abhdl. d. Leipz. gesellsch. d. wiss. 1853 s. 34. Uebrigens hat auch h. Pittakis jüngst seinen irrthum eingesehes, s. Έργμ. ἀρχ. φ. 31 p. 687 n. 1102.

G. n. 186, 13, n. 246. II. 4, t. I. p. 442) und Θεμίσων (n. 282. II. 3, n. 305. II. 7) in jener landschaft nicht selten sind.

H. Stephani bemerkt weiter: "nicht viel seltener findet man auf monumenten dieser art das K durch X ersetzt, wie hier in der zweiten zeile, s. Koehler's schrift a. a. o. s. 281." Dass X geradezu für K von den steinmetzen gebraucht worden sei, weiss ich selber aus späteren inschriften nicht recht zu belegen, wie es eben so wenig an der angeführten stelle durch beispiele erhärtet ist. Gleichwohl darf h. Stephani's ausdrückliches zeugniss keinem zweifel unterliegen, nur dass dieses X anders erklärt werden muss. Wie nämlich eros und xab' eros auf steinschriften ganz sicher sind, s. Franz elem. ep. gr. p. 232 und A. Nauck im Philol. I. 357, so lässt sich wohl auch eine form δωδεχέτης halten. Eine gleiche bietet der titel C. I. G. n. 2445, 3 t. II p. 360: ENNEAKAI AEXET. HE. Boeckh schrieh hier: ἐγγεακαιδε[κ]έτης; allein St. Martin, von dem die copie herrührt, ist sonst nicht gerade ungenau, und wer weiss, ob nicht fernere beobachtung noch mehr beispiele zu tage bringt. -- Ich benutze zugleich die gelegenheit, ein unrecht, das ich herrn Stephani früher angethan, wieder gut zu machen. In der Sylloge inser. boeot. p. 46 hatte ich dessen zuverlässigkeit in betreff eines unedirten boeot. titels (auf dem steine n. 1575 b. Boeckh) in frage gestellt. Allein es hat mit der angabe dieses gelehrten seine volle richtigkeit, wie ich aus der vollständigen copie bei Lebas trois part., Boétie, p. 159 n. 765 a. ersehe.

Als zweites beispiel zu dem satze, dass lesen bisweilen schwerer denn abschreiben ist, führe ich eine zegyptische inschrift an, die nach drei oder wenn man will viermaliger behandlung durch Letronne, Franz und Welcker noch nicht völlig richtig gelesen scheint. Im C. I. G. n. 4838 b. t. III. p. 399 wird sach Letronne Revue de philol. I, 4, 1845, p. 302 folgender titel aus Apollonopolis magna mitgetheilt:

Σείνον τιμήσαντες, [όδοιπόρ]οι, ήρωα  $^2$ ) τόνδε ενοδον, εἰτ' αὐτοὶ στεί[χ]ετε σωζόμενοι Φείδων Άμβρύωνος ὁ  $K[\varrho]$ ης ἀνέθηκε τὸ γράμμα καὶ τιμάς, ήρ[ω]ς φ' δίδου εὐτυχίων.

Bis auf ein wort ist die lesart, wie sie zum theil schon Letronne hergestellt hatte, ganz unzweiselhaft; nur jenes ἐντανθοῖ z. 2 und καὶ τιμῷ ở ἡρως hat Franz mit recht dem was oben steht nachgesetzt. Ihm wiederum schloss sich Welcker an, Rhein. mus. m. f. VII, 1850, s. 618 n. 12. Letronne dagegen fand,

<sup>2)</sup> Denselben dactylus anzumerken hat Boeckh zu C. I. G. n. 2907, 4 t. II. p. 578 b. nicht verschmäht. Ich erwähne beiläufig, dass die eben angezogene inschrift jüngst von Lebas, Asie mineure, Ionie, X Priène, n. 186 p. 57 z. 3 mit der interessanten aber durch analogieen wie φιόγιος, Ἐσπάμων u. s. w. gestützten variante ΔΕΟΚΟΙΣ für ΛΕΥ-ΚΟΙΣ wieder herausgegeben ist.

ohne Franzens arbeit benutzen zu können, in dem Recueil des inscr. greeq. et lat. de l'Égypte t. II p. 251 n. CXCVI das ächte χαὶ τιμάς, beharrte jedoch bei seinem ένταυθοί und erklärte den schluss des epigrammes, um den es sich eben handelt, also: "ກັດພຣ ທົ່ ວີເວັດບ ເບ້າຂບຽເລະ ""na qui tu donnes un heureux retour."" je crois que everyia est relatif au voyage et signifie non le bonheur eu général, mais un heureux retour." Dass didov nicht tu donnes sein kann, versteht sich. Aber auch der deutschen herausgeber imperfectum: Φείδων, φ (δ) ηρως εδίδου εὐτυχίαν ist nicht das richtige; man wurde eher & πόρεν εὐτυχίαν erwarten. didov ist vielmehr der imperativ: Diotimus Anth. Pal. VI, 267, 2 Άρτεμι — φῶς έὸν ἀνδρὶ δίδου; Damagetus VII, 451, 2 ή μόρον η τίκατ, Ζεῦ, πολέμοιο δίδου; Anaereon VI, 137 Άργυροτοξε, δίδου χάριν Ναυκράτει; Zosimus VI, 183, 6 Πάν — εναγρον τοις δε δίδου κάματον; C. I. G. n. 5083, 1 t. III p. 491 χαιζ Ερμη πατρώε, δίδου δ' άρετην Αχιλήι και κλέος. Den ήρως Evodog (no. ev. Franz) hält Welcker für einen sonst unbekannten heros, der guten weg verliehen habe, etwa wie der ebenfalls in Apollonopolis magna verehrte Har svodos, n. 4838. Mir scheint der ηρως ενοδος schon wegen des gleichen fundortes beider stücke ganz derselbe wie der Màr evodos zu sein. Ausser dem Mareior n. 4837, 5 s. noch Letronne rec. n. CLXXVII p. 242 έφρούρησαν των Νεοπτολέμου στρατιώται παρά Πανὶ εὐόδω und n. CLXXIX p. 244 Πατὶ εὐήδο καὶ ἐπηκόφ Σοφρώτομος (! COΦΩNINAOC, wohl Σοφωνιατός). Dass aber Pan neben dem Έρμης όδιος oder ένόδιος und neben dem Ζενε ούριος όδηγητήρ die wanderer fördere, lässt sich nicht bloss aus seiner sonstigen unstäten natur erklären 3) sondern ist auch ausdrücklich bezeugt. So heisst es bei Himerios XII, 8 πέμποι μέν σε Hàr erodios (wo die von Wernsdorf p. 204 angeführten Silius Ital. XIII, 325, Spanheim zu Julian. Caes. 50. 490, und Spon miscell. III. 29 p. 85 nichts für unsern zweck beweisen), eine stelle, die sammt den inschriften Gerhard in dem archäol. nachl. aus Rom, Faunus und dessen genossenschaft, s. 79-118, wie Lauer im system d. griech. mythol., wo er über Pan handelt, unbeachtet gelassen hat.

Der wunsch, dass den wanderern eine gläckliche reise zwitheil werde, nachdem sie den heros gebührend verehrt, z. 1—2, entspricht dem auf grabschriften so häufigen schluss, es möge dem vorübergehenden, wenn er den bestatteten gegrüsst; gut gehen: C. I. G. n. 3256; 7 t. II. p. 749 ξείνε, σὺ δὶ ἀείσας Δημοκλέος νίεα χαίζειν Δημοκλέα, στείχοις ἀβλαβὲς ἵχτος ἔχων.

<sup>3)</sup> συμπιειπόλω Πανί, Νύμφαις C. l. G. n. 1728, 4, falls nicht mit Bröndsted zu lesen ist συμπιειπόλοι[ς] Πανί Νύμφαις: »den mit Pan berwunschweisenden Nymphen«, was allerdings ausser der überlieserung ΣΥΜ-ΠΕΡΙΠΟΛΟΙ (nicht ΣΥΜΠΕΡΙΠΟΛΩΙ) die wortstellung empfichlt; vgl. Osann zeitschr. s. alt. 1847 n. 136 s. 1088.

n. 2415, 17 p. 353 τοῖς δὲ παρερχομένοισι θεὸς τέρψιν τινά δοίη είπασιν χαίρειν Σωκρατέαν κατὰ γᾶς. n. 2445, 1 p. 360 χαίρειν τὸν κατὰ γᾶς είπας, ξένε, Διογέτη με, βαῖν ἐπὶ σὰν πρᾶξιν, τύνχανέ θ' ὧν ἐθέλεις. n. 3273, 9 p. 756 μᾶλλον δὲ κλαύσας, πάροδε <sup>4</sup>), τὴν ἐμὴν τύχην, βαῖν οῦ φίλον σοι καὶ τύχοις ὅσων Beleig. n. 3982, 16 t. III. p. 61 καὶ σὸν, ὁδεῖτα, ὅλβιον εὐθύνοι πάντα Τύχη βίστον Welcker Syll. epigr. p. 50. Die schreibweise σφζόμενοι z. 2 ist heut zu tage, seit einmal beachtet, vielfach wieder aufgefunden worden. Während aber Franz dieselbe in den text des Aeschylus aufgenommen hat, s. zu den Eumenid. 232 s. 402, ist dies von Hermann unterlassen worden. und es bezweifelt ein höheres alter der form auch Lobeck path. gr. serm. elem. p. 446. Fest steht wenigstens, dass sie bis in die zeiten des Demosthenes hinaufreicht, s. Boeckhs urk. üb. d. seewes. s. 92. Verkannt wurde dieselbe von dem gelehrten und scharfsinnigen Clarisse in Inscriptiones graecae tres n. II, 34 (ἐφημερ. ἀρχ. n. 1): ὅπως τὸ λοιπὸν μεθ ὁμονοίας  $\Sigma\Omega I\Sigma\Omega\Sigma IN$ (σώζωσι») τας πόλεις p. 13. S. noch Σώζουσα, Meineke com. gr. t. II p. 1282; alt. inschr. in d. έφημ. άρχ. n. 171, 4 (Stephani im Rh. mus. n. f. IV, 1 s. 24 n. 15)  $\Sigma\Omega II$  —; Ross in Act. soc. gr. II. p. 78. n. VIII. 26. p. 80; Boisson. z. Babr. p. 9. Z. 3 Άμβούων d. i. Άναβούων: ein schriftsteller dieses namens wird von Diogen. Laert. V, 11 erwähnt (wo der cod. monac. άυβούων hat, Hübner t. II. p. 720), vgl. Βούουσα C. I. G. n. 1818 t. 11. p. 8, vorausgesetzt, dass dort so richtig gelesen ist; und den Hierapytnier Άμφερωνίδης d. i. Άναφερωνίδης n. 2332, 13. vgl. Boeckh. t. II. p. 254b. Ebds. ἀνέθηκε τὸ γράμμα: C. I. G. n. 4925, 1 t. III. p. 433 "Ισιδι καρποτόκο Κελσος τόδε γράμμ' ἀνέθηκα.

Mit einem dritten belege des oben aufgestellten satzes komme ich zwar jetzt gewissermaassen zu spät; ich führe ihn indess wenigstens an, nicht um mir die priorität der richtigen lesung zu sichern, sondern weil der ort, wo die ordentliche auffassung nach meiner gleichen vorgetragen wird, nicht jedermann zugänglich ist. In der reich ausgestatteten Commentatio epigraphica des h. pr. Meier, Halis 1852, war, n. 3 p. 18 fgde ein ehrenbeschluss nicht auf irgend welche σύσσιτοι, sondern für die σιτώναι und deren γυαμματεύς: die überbleibsel z. 3  $\Sigma \Sigma IT\Omega N$  und  $T\Omega N\Omega N$  z. 9 wie die bedenklichkeit der annnahme, dass es ein collegium von σύσσιτοι gegeben habe, erwiesen diess nicht undentlich, und ich sprach es, eine weitere ausführung vorbehaltend, in einer kurzen anzeige der schrift aus, Leipziger repertor. der deutschen und ausländ. litter. 1852, 10, 4, 2, n. 1814, s. 206. Inzwischen hat sich in Athen selber noch ein anderes

<sup>4)</sup> Das von Welcker Syll. ep. p. 49 bezweiselte, von Boeckh aner-kannte πάροδε ist sicher: C. I. G. n. 6512, 4 t. III. p. 976 II. Αλφηνός Μαρτιάλης Λαυδικείς τῆς 'Λοίας παρόδοις χαίρειν. Ezech. 16, 25 διηγαγες τὰ σκέλη σου παντί παρόδοι.

stück des steines gefunden, auf dem jenes document steht, und die athen. gelehrten, Pittakis, Charamis und Eustratiadis, haben in den mir eben erst zugekommenen, aber schon vorigen herbst erschienenen Επιγραφαί ανέκδοτοι ανακαλυφθείσαι και έκδοθείσαι ύπὸ τοῦ ἀρχαιολογικοῦ συλλόγου. φυλλάδιον δεύτερον. Άθήνησι, 1852, s. 12 fgde n. 63 die häufiger anderswo als gerade in Attika nachweisbare behörde ebenfalls erkannt und über sie Boeckh's staatsh. th. 1. s. 124, 2te ausg. angeführt. Ich bemerke nur noch, dass der titel bei Göttling Inscriptiones tres in curia Atheniensi nuper repertae, Jenue 1852, p. 4: Ἡ β[ον]λή καὶ ὁ δημος | Ξενοκλην Θεοπόμπου 'Ραμνούσιον είςηγητην | γετόμετον του σιτωνικού | ταμιείου καὶ σιτωνήσαντα | δίς καὶ στρατηγον έπι τους | οπλείτας γενόμενον | τετράκις, άρετης ένεκα | καί εύνοίας είς εαυτούς jetzt auch von den Athenern a. a. o. s. έ herausgegeben ist, mit der einzigen variante am schluss evroius τῆς είς έα[v]τούς. Der stein wird demnach, einer sehr gewöhnlichen schreibweise späterer zeit zufolge EATOYS haben, s. Syll. inscr. boeot. p. 144: eine orthographie, die auch Ussing, inser. gr. inedit. p. 61 u. 69, 5 mit anderen, was in diesem titel herstellbar ist, verkannte.

Ich schliesse mit einem eigennamen, der von zwei gelehrten auf dieselbe weise geschrieben, doch noch einer einfacheren und, denke ich, ganz offenbaren besserung wartet. Dem Antipater Sidon. Anth. Pal. VII, 423, 4 hat nämlich h. Meineke im Delectus poet. anth. gr. p. 212:

τοιάεδε σταλουργού δδ' έκρυφε Βιττίδα τύμβος Τιμόλα άχραντον νυμφιδίαν άλοχον

statt des handschriftlichen:

τοιάνδε σταλουργός όδ' έκρυφε Βιττίδα τίμβος τιμελαχραντον νυμφιδίαν άλογον

hergestellt. Hiezu erinnerte h. Schneidewin in der recens. des delect., neue Jen. allg. litt. zeit. 1844 n. 148 s. 592 a, dass schon h. Weigand (de Antipatris etc. Bresl. 1841 p. 31) dieselbe emendation gefunden und den namen Τιμόλας auch aus den schriftstellern nachgewiesen hat. Einverstanden mit der übrigen besserung, verlange ich für ΤΙΜΕΛ ἄχραντον bloss ΤΙΜΕΛ Τιμία, vgl. Boeckh C. I. G. n. 1925, 3 t. II. p. 39 b.

Pforte. Karl Keil.

## 4. Decumanus.

Im zweiten theil der neuen ausgabe der Agrimensoren s. 343 billigt Rudorff die Varronische etymologie des wortes decimanus von duocimanus aus duo und caedere. Diese ableitung enthält das sachlich richtige element, dass der decumanus, nicht der cardo, die erste der beiden hauptlinien sei. Aber sprachlich ist

sie unmöglich. Göttling leitete das wort von dicis, dixn und mane (sonnenaufgang) her, sprachlich sehr gewagt und sachlich geradezu unmöglich, weil der decumanus nicht auf den sonnenaufgang, sondern auf den sonnenuntergang hinweist. Machen wir uns frei von dem durch die bedeutung des wortes in keiner weise empfohlenen vorurtheile, dass decumanus aus decimus abgeleitet sei, welcher ableitung Huschke, über eine stelle des Varro von den Liciniern, s. 59 einen sinn abzugewinnen versuchte, und versuchen wir eine unbefangene analyse der form, so zerlegt sich dieselbe in dec-u-manus. Um mit dem letzten theile zu beginnen, so ist mano- altes participialsuffix, das im Sanskrit mana-, im Griechischen uero - lautet, und im Lateinischen zwar nicht in der participialbildung, wohl aben in einer anzahl isolirter nominalbildungen bewahrt ist. Dem decumanus am nächsten steht germanus von gen-, zeugen (mit r für n, wie in carmen von can-); der verkürzten griechischen form usvo- steht näher minoin terminus, femina, dominus, welches letztere wort ich in den neuen jahrbüchern für philologie bd. 67, s. 41. als δόμενος erklärt habe; ferner in synkopirter form mno- in alumnus, Vertumnus. An die längere form schliesst sich an das doppelsuffix monio in vad-imonium und äbnlichen. Bei germanus, terminus, femina, dominus ist das suffix ohne bindevokal mit der wurzel verknüpft; in alumnus ist u bindevokal (vgl. vol-u-mus), und liefert uns die zu erklärung des u in decumanus nöthige analogie. Ausserdem aber vergleiche man gen-u-inus, das mit germanus synonym ist. Die wurzel dec- endlich ist eine ältere nebenform für dic-. Zum beweise der existenz einer solchen darf man sich nicht berufen auf index und ähnliche, auch nicht auf die ionische nebenform έδεξε neben έδειξε. Da aber i fast üherall eine abschwächung von älterem a ist, so sind wir berechtigt für die eine wurzel dak (Skr. dag) vorauszusetzen. Daraus würde sich dec- erklären, wie nec- are, vex-pog, aus wurzel nak (Skr. nac) hervorgegangen ist. Jene wurzel dak lässt sich nun aber auch positiv nachweisen. Im Griechischen erscheint sie in der ableitung δάκ-τυλος, dem im Lateinischen dig-itus von die entspricht; ferner in δεδίδαχα, έδίδαξα, dem gleichfalls im Lateinischen die im didici entspricht. Im Sanskrit beruht auf der wurzelform dag das substantiv jagas mit entartung von d zu j. Diesem jaças entspricht nach form und bedeutung im Lateinischen das rücksichtlich der consonanten ursprünglichere decus. Die bedeutung von dec-us und dec-et ist zwar nicht mehr die ursprüngliche zeigen, aber die metapher, die diese bedeutung erfahren hat, ist genau dieselbe, die die wurzelform die in dem adjectiv dignus erleidet. Wir haben somit nicht bloss die möglichkeit, sondern auch die wirklichkeit einer wurzel dec- für das Lateinische nachgewiesen. Zur weiteren bestätigung mag die Oskische sprache dienen, die jene wurzel nicht

bloss in dem worte dekmanniois (d. i. decumanis) auf der weihinschrift von Agnone, sondern auch in dem aidilis deketasius, d. i. aedilis dictarius erhalten hat. Die grundbedeutung der wurzel dak, dec, die ist zeigen. Fassen wir das guffix mano- in passivem sinne, so ist decumanus also der gezeigte, oder um in der sprache der Agrimensoren, zu reden, ein rigor dictatus, und zwar der rigor dictatus κατ' έξοχην, während cardo, das auf wurzel krt, schneiden, zurückzuführen ist, und eigentlich schnitt bedeutet, der sachgemässe ausdruck für die den decumanus durchschneidende linie ist. Man vergleiche zu decumanus die ausdrücke rigorem dictare, metas dictare, limitem dictare (Agr. 287, 7. [...). Wie ungezwungen jene etymologie auf den technischen begriff von decumanus passt, leuchtet von selbst ein. Bei derselben ist auch eine vermittlung des decumanus mit dem lautlich so nahe liegenden decimus möglich. Zwar will Pott (zählmethode s. 278 ff.) die wörter δάκτυλος, digitus unter einander und von dem worte für zehn trennen. Aber, wie der finger, so ist die hund, oder die hände das zeigende, und wenn ein name für hand, der davon entlehnt war, existirte (δεξιός, dexter sind vielleicht überreste davon), so konnte derselbe zur bildung des zahlwortes zehn dienen. So wäre decem zwar nicht die grundform, aber ein seitenverwandter unseres decumanus, seinerseits selbst wieder grundform eines anderen decimanus durch das mittelglied der ordinalzahl decimus.

Göttingen.

L. Lange.

### 5. Zu Lucretius.

Lucret. III. 84 ist urkundlich überliefert; et in summa pietate evertere suadet, nur dass bereits die Italiäner pietatem verbessert haben, wozu dann bei Lachmann die conjectur fraude für suadet gekommen ist. Nach sinn und wort gewiss richtig und besser als clade bei Bernays; aber woher das t am ende der vulgatlesart? Ich schreibe, auch für die construction bequemer, et in summas pietatem vertere fraudes.

Das. III. 198: at contra lapidum conlectum spiritus acer noenu potest. So schreibt Lachmann, wozu wir aus dem vorhergehenden suppliren sollen cogere ut ab summo tibi difflust altus acervus, meines erachtens hart, da auch dieses satzglied sein eigenes verbum zu verlangen scheint, und insofern besser Bernays: Cauru' movere, wenn nur nicht auch er so weit von der überlieferung abwiche; muss denn aber der aura levis schlechterdings ein anderer wind entgegenstehn? Die hdsch. haben spicarumque; lösen wir das in seine elemente auf: spica-rumque, und stellen diese um, so führen sie von selbst auf rumpere spira, womit dem verse und dem sinne genug geschieht. Spiram, sagt

Festus p. 330, Ennius hominum multitudinem appellat, cum ait: spiras legionibus nexunt, nach dem griechischen, wo σπεῖρα wiederholt für cohorte oder manipel gebraucht wird; also würde Lucrez sagen: eine barrikade von steinen leistet selbst einem bataillon widerstand.

Das. 111. 736: nec tamen est ut quicum perfectis insinuentur corporibus. Dieser handschriftlichen lesart gegenüber hat sich Lachmann bei Lambin's est ut jam perfectis beruhigt "quod sententiae satisfacit . . . a litteris nimium recedere fateor", Bernays schreibt est quidem, welche partikel wir nur aus fragen kennen; sollte aber nicht einfach ut qui (für aliquo modo) ohne dum genügen? Wo nicht, so schlage ich est quin imperfectis vor, aus dessen dittographie mit est ut perfectis vielleicht die überlieferung entstanden ist; nec . . est quin wäre gesagt wie neque potest quin . obsit tibi Plaut. Miles 603.

Göttingen. K. Fr. Hermann.

#### 6. Zum Thessalischen kalender.

Für Thessalische monatsnamen ist die von Ussing Inscr. Gr. ined. s. 20 bekannt gemachte inschrift aus Larissa aus der zeit des K. Hadrian, verglichen mit einigen andern ebendaselbst edirten, nicht unwichtig. Sie enthält eine öffentliche urkunde des Tamias über die einnahme von stattgefundenen freilassungen, welche in der folge, wie sie hintereinander statt gefunden haben, nach den monaten eines und desselben jahres verzeichnet werden, und zwar während der zweiten hälfte des amtsjahrs des Tamias (so verstehe ich die worte  $\delta$  γεγονώς ταμίας της πόλεως την δευτέραν έξάμηνον 1). Da auf jeden der erwähnten monate mehr als eine freilassung kommt und kaum anzunehmen ist, dass ein monat ohne vollziehung eines solchen akts vorübergegangen sein werde, so haben wir eine ununterbrochene reihenfolge von monaten, und zwar vom siebenten des jahrs anfangend: Λεσχαινουιος, Αφριος, Br ... und Όμολώιος. Von diesen monatsnamen findet sich der erste und vierte auf urkunden der Thessalischen stadt Cyretiae von ähnlichem inhalte, ebendas. s. 24: der zweite auf urkunden desselben inhalts von Larissa und Oloosson, ebendas. s. 22. Wenn Ussing, welchem diese den Thessalischen kalender betreffende thatsache nicht entgangen ist, diesem kalender aus inschrift 5 noch den bisher unbekannten monat Θεμίστιος s. 15 hinzufügt, so wird die stelle desselben durch die urkunde selbst bestimmt, indem das amtliche jahresverzeichniss stattgefundener freilassungen, dessen anfang der stein giebt, den Θεμίστιος an die spitze stellt.

1) Vgl. Hermann de anno Delphico s. 2.

In betreff der deutung der erwähnten monatsnamen im besonderen kann es keinem zweisel unterliegen, dass der name des Λεσχανοριος von einem gleichnamigen seste herzuleiten ist, welches dem Apollon geseiert wurde, vgl. Kornut. s. 201, und seine benennung wohl von einer in diesem monate regelmässig in einer lesche stattsindenden versammlung unter dem schutze des Apollon erhalten hatte. Plutarch de EI apud Delphos s. 385 (513. R.): καὶ Λεσχηνύριος δὲ, ὅταν ἐνεργῶσι καὶ ἀπολαύωσι, χρώμενοι τῷ διαλέγεσθαι καὶ φιλοσοφεῖν πρὸς ἀλλήλους, wo man ehemals λέσχην δριος δεὶ las. Dass der cultus dieses Apollon den Thessaliern eigen, belehren uns jetzt obige inschriften, und es lässt sich überhaupt ein dienst des Apollon in Thessalien auch sonsther nachweisen.

Schwieriger, ja vielleicht nicht mehr zu ermitteln, ist die erklärung des Applos, welchen namen ich trotz mancher in der inschrift vorkommenden abkürzungen doch nicht als 'Aggoδίσιος zu fassen wage. Ich weiss hier nichts beizubringen, was licht verbreiten könnte, als etwa die glosse des Hesych. 'Aggis' μύρτον, was wieder auf ein Aphrodisisches fest hinführen würde. Der dritte name, am ende der zeile Br . . . verstümmelt, widerstrebt jeder erklärung, es sei denn dass man an einen  $B'v\sigma v\sigma s$ denken wolle, aus dem Delphischen kalender bekannt, während der Όμολώιος, wie der herausgeber bemerkt, auch der zeit nach mit dem gleichnamigen Böotischen monate zusammenstimmt. In betreff der ableitung des letzteren namens, worüber vgl. Hermann Gr. monatskuude s. 71, ist es übrigens bemerkenswerth, dass schon alte zeugen diesen namen mit dem Thessalischen gebirge Όμόλη in verbindung setzen. Jedenfalls hängt der Thessalische Homoloios mit dem, nach Suidas v. Όμολώιος Ζενς in Thessalien, wie in Theben gefeierten feste des Zeus Oμολώιος zusammen. Vgl. ausl. zu Steph. Byz. v. Όμόλη. Wird nun bei Suidas nach guten zeugen der name von einer prophetin Όμολωία hergeleitet, wornach der monat Homoloios mit orakelwesen in verbindung tritt, so würde der im Thessalischen kalender unmittelbar vorhergehende monat  $B\acute{v}\sigma i\sigma s$ , um auf diesen zurückzukommen, sich recht angemessen als derjenige ausweisen, in welchem das orakel befragt zu werden pflegte.

Giessen.

F. Osann.

### 7. Zu Quintilianus.

Inst. or. 11.5.5. — — eo quidem validius, quod non utique hunc laborem docentium postulo, ut ad gremium revocatis, cuius quisque eorum velit libri lectione, deserviant.

Die handschriften variiren bedeutend. Zunächst haben die meisten und besten für cuius quisque cuiusque, dann hat das folgende der Turic. so: eorum liberis libri lectione, Flor.: eorum liberis revocatis libri lectione — revocatis aber ist oben ausgefallen, Ambr. 1: eorum liberis lectione, Camp.: eorum libris lectione.

Es fehlt also in den besten handschriften velit, dafür lesen wir aber hier liberis, und es kann kein zweifel darüber sein, dass velit nur geschrieben wurde, um eine corrupte stelle erklärbar zu machen: die jetzt gewöhnliche lesart cuius quisque hängt damit eng zusammen, sie steht und fällt damit.

Zumpt schlug vor zu lesen: ut ad gremium revocati cuiusque eorum libri lectione deserviant. Ich möchte lieber, statt velit so ohne weiteres fallen zu lassen, in dem dafür eingetretenen liberis die spur der früheren und echten lesart suchen und schreiben — cuius cuique eorum libuerit, libri lectione deserviant.

II. 5. 12. In den anfangsworten: Atque etiam stimmen alle codd. überein, der zusammenhang scheint aber eine änderung zu fordern, welche Spalding an mehreren stellen vorgenommen hat, nämlich die veränderung von Atque in Atqui.

V. 7. 14. Nam et frequentior eorum poenitentia est, et promissum suspectius; et, si perseverarint, responsio facilior.

Responsio ist die lesart der besten handschriften; an dem sinn der worte nahm Zumpt mit recht anstoss, er will auch gegen die autorität des Ambr. I, der allerdings in diesem buche nicht viel werth ist, reprehensionem lesen. Mir scheint der zusammenhang etwas andres zu fordern. Quintilian spricht in einer weise, die ihm mehrfach tadel zugezogen hat, über das verfahren, welches der redner bei dem instruiren der zeugen anzuwenden habe: alle möglichen vorsichtsmaassregeln sind zu treffen selbst bei denen, welche die wahrheit sagen. §. 12. In his quoque adhuc, qui constituerit sibi, vitandae sunt insidiae; nam frequenter subiici ab adversario solent et omnia profutura polliciti, diversa respondent et auctoritatem habent non arguentium illa, sed confitentium. Wie viel mehr bei denen, welche versprechen, dass sie falsches aussagen wollen; hier bezieht sich die beschreibung immer zurück auf das unmittelbar vorangehende und lautet so: nam et frequentior — responsio fallacior.

Im vorhergehenden paragraphen nahm Spalding austoss an re vor vera und wollte es als einen fehlerhaften zusatz eines abschreibers, wofür er mehrere belege gibt, streichen. Auch ich halte es für ganz unstatthaft und bin darauf unabhängig von Spalding gekommen, aber mir scheint es einfacher, zu schreiben: qui ea — esse vera sciunt.

Unbedingt schliesse ich mich der meinung Spaldings an VI. 1. 9. ex miseratione eius rei, quam ulciscitur. Der sinn und die besten handschr. welche für quam quem geben weisen ganz entschieden darauf rei für einen unnützen zusatz zu halten vgl. VI. 1. 18.

Einen zusatz und weiter auch gar nichts, sehe ich V. 11. 26 in den worten pecuniae et pudicitiae, wofür einige codd. baben amicitiae. Die worte sind geradezu sinnlos. Man hat versucht durch conjectur zu helfen, so wollte Gessner pecuniae et formae, navis et amicitiae, Spalding pecuniae et pudicitiae, navis et amicitiae. Ich sehe darin weiter nichts, als einen versuch, das wort vis zu erklären, wie dus vorungehende verba; wiewohl es gar keiner erklärung bedarf. Ich bin daher der meinung, dass die worte zu streichen sind.

VI. 1. 7. Philosophos minus miror, apud quos vitii loco est, affici; nec boni mores videntur, sic a vero iudicem averti: nec convenire bono viro vitiis uti.

Dafür möchte ich mit einer leichten umänderung schreiben: nec boni moris videtur.

Jena.

F. Meister.

## 8. L. Annaeus Seneca de moribus.

Da h. prof. Haase aus Breslau bei der herausgabe der schrift de moribus, die er dem Seneca vindicirt, nur wenige kritische hülfsmittel benutzen kounte (vellem plura auxilia praesto fuissent: nunc nihil habui nisi edd. vett. et quem dixi supra codicem Vratisl. qui deficit in sententia 49: praef. pag. XX vol. III der teubnerschen sammlung) so wird die veröffentlichung solcher und ein kleiner beitrag der conjecturalkritik von selbst seine

entschuldigung finden.

Cod. Paris. lat. 4841 aus dem X jahrh. (P.) enthält eine ganz ähnliche, aber umfangreichere spruchsammlung, die zuerst unter dem titel praecepta Pythagorae die paragraphen 144 und 145 des buches de moribus enthält, darauf unter der überschrift aenigmata quae Aristoteles posuit einige symbola Pythagorica folgen lässt, wie sie schon bei Orelli opusc. sentent. et mor. vol. I, pag. 60 ff. zu finden sind, nur dass z. b. statt ignem gladio ne fodias (πῦρ μαχαίρα μὴ σκαλεύειι) richtig foveas steht u. ä. Daran reihen sich weiter von fol. 15, b. bis 19, b. anonyme sprüche, die sich meist, mit geringen abweichungen oder in verdorbenerer gestalt auch im liber de moribus finden. Den beschluss machen sententiae Cleoboli, Saloni (Solonis) Pitaculi, Aspreni (es ist wohl Bias Prieneus gemeint) Priandri, Catonis, Catonis alterius, und Russi bis fol. 23 a. mitte. Ein excerpt aus dieser sammlung scheint, was Cod. Sorbon. 280 saec. XIII fol. 247 enthält. Benutzt habe ich endlich Vincentius Bellovacensis, spec. doctr. namentlich buch 4 und 5, wo er sehr viele hieher gehörige sprüche als proverbia sapientum anführt: Publius Syrus ist schon von Orelli ausgebeutet worden. Hier nun über den kritischen gewinn, der aus diesen quellen zu ziehen war: ein andermal über die sammlung im ganzen und ihren verfasser.

Im zweiten spruche lesen wir: Bona consuetudo excutere bet quod mala instrucit. Ich denke wohl intrusit, obschon ich cutere nicht in extrudere zu ändern wage. Aehnlich heisst in Cod. Sorb. fol. 247: extrudenda sunt omnibus modis lantor a corpore, imperitia ab animo, luxuria a ventre etc.

Ebendaselbst heisst es: Bene docet loqui, qui bene docet cere. Soll wohl heissen tacere: conf. §. 132: qui nescit tacere, scit et loqui, und §. 74.

- S. 6. Libenter feras quod necesse est. P. Libenter fac n. e.
- §. 7. Expetas quod te numquam poeniteat. Die buchstan p und t sind von Haase zugesetzt: die edd. vett. haben also ceas: Orelli I, 605 exspecta quo te numquam poeniteat. Das rsprüngliche war vielleicht exheas = exhibeas. Das wort kommt dieser spruchlitteratur oft vor, z. b. Walther Burley, s. v. ocrates: Hoc exhibe quod tibi velis exhiberi.
  - §. 9. Conf. ad §. 74.
- §. 11. P. fol. 18 si poteris statt si potes. §. 12. Amicum [in] secreto mone, palam lauda. Die präosition konnte wohl schon wegen des entsprechenden palam estrichen werden: sie fehlt in P. fol. 19 a. und bei Vinc. Belv. l. V. cap. 88: amicos admone secreto, palam lauda.
- §. 23. Nondum es felix, si nondum te turba demiserit. Ich ehe deriserit vor, was schon Orelli bot und was auch Vinc. ellov. l. IV. c 83 empliehlt: nondum felix es, si nondum turba eridet.
- §. 30. Praestabis parentibus pietatem, cognatis indulgentiam, micis sidem] omnibus aequitatem. P. fol. 16 a. Pietatem paentibus praesta, indulgentiam amicis, operam civibus, fidem etiam stibus.
- §. 40. Malis displicere est laudari, V. B. l. V. c. 67 giebt udabile est, ebenso P. fol. 16 a und Cod. Sorb. Laudari hat ber auch Publ. Syrus.
- §. 45. Quae sunt magnae divitiae? Non desiderare divitias. s muss heissen maximae mit P. fol. 15 b. Ebenso §. 46: quis lurimum habet? §. 57. Quae est maxima egestas?
- §. 51. Amicos secundae res parant, adversae certissime robant. P. schiebt vor parant optime ein, was dem certissime assend entspricht.
- §. 52. Peiora sunt tecta odia quam aperta. P. fol. 19 a. mniciosiora.
  - §. 59 P. alios poteris statt alium potes.
- §. 70. Inimicitias tarde suscipe [amicitias] exerce moderate. 1. Simultates depone. Dafür giebt P. fol. 16 b.: Inimicitiam ırde suscipe, moderate excerce, fideliter pone.

- §. 74. Magna res est vocis et silentii tempors nosse: die drei letzten buchstaben sind von Hause ergänzt: ich ziehe aber doch Orellis lesart temperamentum vor oder meinetwegen temperantia, weil sie durch V. B. l. IV. c. 92 u. 170 und durch P. fol. 17a. bestätigt ist, mit der einzigen abweichung, dass Vinc. Tene semper vocis etc. giebt. An diesen drei stellen folgt daun darauf: in hoc tamen incumbe, ut libentius audias quam loquaris. Dieser satz findet sich auch bei Sen. de moribus nur am unrechten orte, ganz vereinzelt §. 9, wo tamen in tantum verschlechtert ist, was einen schiefen sinn giebt.
  - §. 76. P. fol. 17a. giebt: Neminem cito accusaveris, nemi-

nem cito peraberis: (vitu von späterer hand) semper tecum alterutrum facis testimonium dare.

§. 80. Excusationem quaerere vitium [\* sed omnia delinque ad dominum \*] Der sinn verständlich in P. 17 a. Excusationem quaerere vitiis suis est omnia deq delegare.

§. 82 hat P. 17 b. difficillimum opus se etc.

- §. 85. Magnarum rerum etiamsi successus non fuerit, honestus est ipse conatus. P. 17 b. Bonarum magnarumque rerum und non adfuit. Ebenso Cod. Sorb.
- §. 99. Qui paupertatem timet, timendus est. Vinc. B. 5, 77: qui paupertatem timet, quam timidus est.
- §. 106. Nibil interest inter iratum et insanum nisi unus dies: \* alter semper irascitur, alter semper insanit. Richtig P. 20 a (sententiae Catonis): alter enim semper insanit, alter dum irascitur.
- §. 107 giebt P. 20 a. (Catonis): Facillime bonam existimationem mereberis, si ea vitaveris quae vitaperaberis.
- §. 108. Cum ali[en]os timueris, te ipsum verere etc. P. (Catonis), 20, b: Cum alios tu (tum?) maxime verere.
  - §. 113. Vielleicht morte involvi statt mortem moliri.
  - §. 121. Cod. Sorb. spectetur statt laudetur.
- §. 128. Memoria beneficiorum facilis est, iniuriarum tenax. Soll heissen fragilis, wie V.B. 4, 54 u. 135 u. Cod. Sorb. haben.
- §. 131. Nach Vinc. B. 5, 17 wäre zu schreiben: potestatem adversus alios sibi defuisse, non voluntatem.
- §. 143. Wohl ingemiscit statt intergemiscit, was die Lexicanicht kennen.
- §. 144 und 145 hat also P. am anfang als praecepta Pythagorae: die sprüche werden auch sonst dem Pythagoras zugeschrieben: das Griechische zu §. 144 hat Orelli I, pag. 46, §. 26. und Arsenius 420. Bei Seneca heisst es: Fugienda sunt omnibus modis et abscindenda igni ac ferro totoque artificio separanda languor a corpore, imperitia ab animo, luxuria a mente, a civitate seditio, a domo discordia, a cunctis rebus intemperantia. Das richtige abscidenda geben hier P. Cod. Sorb. und Cod. Par.

it. 2772, aus dem X. oder XI. jahrh. fol. 76 a. ende (er entält gleichfalls eine spruchsammlung, sentenzen von Cicero, Plato, ristoteles, Socrates u. a.). Walther Burley s. v. Pythagoras at abscindenda und fuganda. Bei Arsenius heisst es: δεί φυγαεύειν καὶ ἐκκόπτειν: bei Orelli: φευκτέον καὶ ἐκκοπτέον.

Das unsinnige a mente hätte übrigens Orelli aus seinem igenen buche bei einiger aufmerksamkeit (1, p. 46 ἀκολασίαν ης γαστρός wofür Arsenius: ἀσελγείαν ἀπὸ τῆς γαστρός) in ventre verbessern können, wie P. C. Sorb. Cod. 2772 und Valther Burley haben.

§. 145. Nach curam schiebt P. und C. Sorb. ein: mane et speri: W. B. mane et vespere. Statt dis geben P. Cod. 2772 nd W. B. deo.

Hiemit wäre das wichtigste angedeutet: unbedeutenderes abe ich übergangen. Ist die sammlung wirklich dem Seneca eizulegen, so hat er nur die aussprüche zusammengestellt: ein eigenthum dürften wohl wenige sein: §. 18 ist aus Cic. de enect. c. 18 abgeschrieben, anderes aus andern, eine untersuchung ie übrigens ihre schwierigkeiten hat, da auch die frage über die pruchsammlung des Publius Syrus noch keineswegs erörtert ist. Göttingen.

Eduard Woelffün.

#### 9. Zu den briefen des Brutus.

\_ : .\_............

Nachstehende varianten hat Basts hand an den rand eines exemplars der epistolographen des Cuiacius vom jahre 1605 geschrieben. Die verglichene hds. ist der Vaticanus, dessen verlust Jacobs in seiner vorrede zu Aelians thiergeschichte s. 14 beklagt. 2  $\sigma \hat{v}$   $\delta \hat{e}$   $\dot{\gamma} \mu \tilde{\alpha} s$  |  $\ddot{\sigma} \tau s$   $\delta v_s \pi \lambda \dot{\gamma} \rho \omega \tau o r$  | 3  $\beta s \beta i \tilde{\alpha} \sigma \sigma \alpha i$  |  $\delta i \chi \dot{\sigma} \dot{\sigma} v r$ 

ημας | τῶ τὸ ἀνάλωμα | καὶ τῶ ὡς εἰκὸς | χρὴ τῶν | 4 οὐ δίκαιον δὲ τὴν | ἐπεκταθέντων | 5 φυλάσσεσθε | 6 παρητούμεθα γὰρ | 7 ἡμῖν πολέμιος | Ισα | ἢ ἐς τὸ παντελὲς ἀποκαμεῖν | 8 πάλαι ὡς Δολοβέλλαν | 9 Περγαμηνῶν ταῦτα φροτεῖν | 10 βιασθέντας ὑπερίνι | 11 Ξανθίους ἡμῶν ἀποστάντας | Παταρεῦσα ρτ | ἄφεσιν δεθώκαμεν ἐλευθερίους αὐτοὺς καὶ αὐτονόμους συγχωρήσαντες εἶναι ειρὶ αὐτῶν | ὅνπερ τρόπον | 12 τοὺς ἐν δουλεία δεκασθέντας Παταρεῖς μιμησόμεθα | οὐ δεησόμεθα τῶν | ἐπὶ τὸ κερδαίνειν | 13 κασίω | δ΄ ἡμῖν | κάμνουσα ἡ δὲ τῆς | ἔμελλον ἄκοττες καὶ | φίλοι λέγεσθαι | 14 'Ροδίων ἡ ἄλωσις | ἀν τοὺς μὴ | καὶ φόβος fehlt ἀξιόπιστον | ἢλλοτριωμένοις εὐκαταφρόνητον | εἰ δόξαιμεν | ὑποσχέσεως | προςδέχου | 15 οῦτε γεωργοῖς ἀγεωργήτοις γῆς | ἀνησόμενοι | 16 οὶ ταῦτα φύσει ἔχοντες | ἰσον | μὴ δ΄ ὅλως | 29 οὶ πεμφθέντες ἐπὶ τὴν παιψ ὑμῶν συμμαχίαν | ἡμῶν (sic) | εἰ δὲ τὸν τοῦ | πανασκευάζεσθε εἰς τί | 30 Κῶοι Βρούτω | δεὶ τὸ δὲ | πρὸ πολέμου

τις | είναι fehlt | βράδιον καν γάρ είς τον παρον | γούν fehlt | ές 51 στρατοπεδεύειν άνεχόμενοι Δολοβέλλαν | τούς έαυτών πολεμίους άφελόμεθα | ήμιν ώς οίχείων όντων | όλως μη ύφ' ήμων τι άδικεισθαι | παραγωρείν άξιούμενοι μέμνησθε | 52 Τραλλιανοί Βρούτω τῶ καὶ δολοβέλλαν ἐν τῆ ἡμετέρα στρατοπεδεύειν καὶ πᾶς ὁ κεῖνον βιαζόμενος | δορίκτητον | γάρ είς στρατηγόν Ρωμαίων | ήδη αν καί άθλον αὐτόν | κατηγγέλκαμεν | δείξωμεν | έργω τὸ δὲ δυλοβέλλαν έστρατοπεδεύσθαι | 53 και vor πρόσθεν fehlt | στρατοπεδεύειν έωντες καὶ | εἰ γὰρ ώς | εἰ καὶ πρὸς | ἀντιποιούμενοι | φίλω στρατοπεδεύειν εν τη ύμετέρα δίδοτε | οὐδ' ήμιν | 54 Τραλλιανοί Βρούτα | ότι οὐ τῆ ἰδία στρατοπεδεύει | ἀφέλοι άλλος | αἰρετώτερον τοῖς άρχουσι | άντιπράξαι | συμμάχου | έξειργοντες άκουσίους | 55 Βρούτος Τραλλιανοίς | πολίτην ύμετερον | στρατοπεδεύοντα πείσαι νύν δέξασθαι | πλείω τούτων ποιησαι προαγθείητε ύπο μηνοδώρου | μην ούτε fehlt | άλλ' οὐδ' ὅπως | τινὰ σχοπῶν | ἄξιον ποιείν ἀναγκασθητε κελεύω | φυγαδεύσαι | λυσιτελούντος ένεκα εί γε λυσιτελείν | πόλει δέχεσθαι της χώρας τ' έξελάσαι | δε καὶ ὅπλοις ἀμύνασθαι η ἀπειθούνας (sic) | ταύτα | οἰήσομαι πραχθήναι ἀλλά αὐτοὺς μηνοδώρω ταυτα είπειν και άφορμήν ένδουναι | 56 Τραλλιανοί Βρούτω | στρατοπεδεύσαντα | Επεισεν | οίδ' εί | ήγούμεθα μή δοκείν αύτω μηνοδώρω τοιαύτην άφορμην συμβουλίας παρεστήσθαι | συμμαχίαν όμολογήσαιμεν | συ της παρ' | δολοβέλλαν | έπικαλεῖς | μέντοι | συναπηρκε | ἀδίκημα το φίλω | ἀμύνειν τινὰς πολλῷ | οἰήθητε | αν μεμψητούς πέλας | ους δε αν έχθοας | 57 Βοουτος Τουλλωνοις | ανεπέμψατε | δε τι μή | πανοικί fehlt | ου γαο δίκαιον τοις φίλοις η καί | μηδέν παθείν αύτους | 58 Τραλλιανοί Βρούτω απαλασσόμενον της πατρίδος | της ταφης έφόδια | ήμων αν πεισθώμεν | 17 την των 'Ροδίων | παρά Ερμοδώρου του Σαμιακού | έν μεγίστω | λιμένι | 18 σοί παρά τοῦ | προςήγγελλεν | οῦτω καί νυνὶ καὶ σύγγνωθι καὶ τῶ | ἡς fehlt | τῆ ἀρχῆ δεδωκώς | 19 θηρόμενοι | 20 Καύνιοι Βυούτω | χρή σε την | έργοις υπολιπές σχοπούντα | καὶ μὴ ἃ δυνάμεθα σπουδάσαντας | 31 τῶν ὑπηκόων |

τὰ δὲ ἀπόντων προθύμως ο ο α αν ἐπιστέλλωμεν πειθομένων πολλην | την βεβαιότητα | αὐτάρκης ἀεὶ βεβαιότητος φανεῖται | 32 Καύνιοι Βρούτω | ἀλλὰ μὴ τὸ ἀκνεῖν | δὲ εἰ μέλλοιμεν | τὴν πάλαι σπουδην | ἡγησαίμεθα κἀκεῖνα μεμοχθηκέναι | εἰκὸς μάτην πεπλάσθαι | 69 Βροῦτος Σαμίοις | τί τέλος | 70 Σάμιοι Βρούτω | 35 ἀπὸ Βιθυνίας | ἄχρι Ἑλλησπόντου | κατὰ γῆν ἢ κατὰ θάλατταν ἐπιθέμενοι | αὐτοὶ μάλιστα τῆς | αὐτῶν παρακομιδῆς | φθαρείη καὶ ὑπὸ τοῖς πολεμίοις γένοιτο | 36 πολεμίους καὶ ταυσὶ διὰ τοὺς ἐναντία συνάψαντος ταχυτῆτα καὶ | λειψόμεθα | ἐκ τύχης | ἀδκνως (sic) ὑπουργήσασι προςθῆς | 37 Βροῦτος Κυζικηνοῖς | ἐκομίσθη μοι τὰ | τῆς λειτουργίας οὐν ἡμὶν ταύτης | ὑμῖν fehlt | Προικοινησίαν νῆσον σὺν ταῖς ἐν αὐτῆ λιθουργίαις | 38 ἐσπουδάσαμεν ἑ ἐπέστειλας | ὅμως εἰ ἀξιούμεθα σοι δωρεᾶς | προικονησίων | 39 Βροῦτος Κυζικηνοῖς | ὑμῶν ἐμοὶ συνέτυχον ἀπιόντι | οὖν πλησίον |

ούτως fehlt | επειγούσης εί καὶ πρόσθεν οὐκ έδοτε νῦν | πλεῖον | ύπουργίαν | έπειδή δὲ ἐοίκατε τὴν κακίω | ἐλπίδα | γὰρ ἂν ήχθέσθην | ύμας fehlt | δ ανδρας | ούκετι | δε ακοντας | δ ύμας| δεινόν μετασχείν της έκ πολέμου νίκης | τό γε έφ' | προδιδόντας 40 πεπιστεύσθαι | μεγαλοψυχίας ώς το πολυδωρείν | ήμιν ώς είπεο ουχί | έθελεις | περί ονομάτων | σοῦ fehlt | πρεσβευόμενοι νυνί δε καὶ τὰ | έπινικίων άμελησόμεθα | 41 Βροῦτος Σμυρναίοις | ὅσα αν ύμιν έπέστειλα εἰς τὸν | φανείητε | 42 Σμυρναίοι Bρούτω | τὸ διηνεκῶς δύνασθαι καιροῦ  $\delta$  έστι τὸ έσ $\delta$  ότε μὴ ἐξ ἀνάγκης ἀρ πείν τάς τε ύπουργίας | εί τὰ άλλα διὰ φόβον έλειτουργήσαμεν | άλλά πως τουναντίον | τοῖς έλλειμα τὰ ἐπιτάγματα διαβληθήσεται μαλλον ή | 43 τοὺς fehlt | αλλοις δὲ προκηρύττομεν | 44 Μυρείς Βοούτω | τικαν ήδοτή του πολέμου τας έλπίδας | ήττης | δε παρασκευαστήν εύνοιαν χρηστότητα ότι άπειλή μεν έχθρα ποιεί καί τὰ οίκεῖα | καὶ τοὺς πρόσωθεν είς εύνοιαν | 45 μηδ' όλως : άφιπέσθαι μαλλον άσμενίζω πρός | όμοίως ήτε άχρηστοι | μηδ όλως γεγενημένω τὸ | 46 Μυρεῖς Βρούτω | οὐδ' ἡμεῖς Ισον τὸ μηδ' ὅλως κινηθήναι τω καν ύστερήση | 47 χρημάτων μέν πένεσθαι πόλιν ύμας γενναίως αγωνιουμένους έγειν φησαι παντελώς ου τύχης άλλα σωτηρίου | έλέγχει εί δε α μήτε όσα είς | όσα οι πρός | 48 Μιλήσιοι Βρούτω | άλλων δεομένων | έτέροις προςαρχείν | οὐν μή τῶν | 49 | 50 Μιλήσιοι Βρούτω | ὅπλων ἄνδρες | πορίσασθαι | χρῆσθαι | οὖν εί ἄπεστιν | αὐτὰ fehlt | 21 ὅσα μὲν ὑμῖν ὅργανα μηχανικά τειχομαχίας | έπὶ κάννου παραπέμψατε καυσίω τῶ | δέξησθε οπως μη Ιπαρεσκευασμένοις αν ύστερήσητε, δεήση καθ' ύμων χρήσασθαι | 22 Λύκιοι Βρούτω | πειρασόμεθα τοῖς έργοις φθάσαι| την υπέρ ημών | έφθακας | έπ άλλους άχρηστα, έπην άλουσα φανή | 23 Βοοῦτος Αυκίοις. κοινή aber das letzte wort von der alten hand durchgestrichen | 24 Αύκιοι Βοούτω | καὶ ἡμῖν, μὴ βράδιον Εξ ών αν κελεύσης χρόνων μαλλον, η έξ ών αν ταχύνη Κάσσιος αποδέχεσθαι | 25 Βρούτος Αυκίοις | διοικούντες καί έκαστα | καὶ ὑμᾶς  $\ddot{\eta} \mid 26$  Αύκιοι κοιν $\ddot{\eta}$  Βρούτ $\omega \mid \ddot{\epsilon}$ χουσι των μ $\dot{\eta}$  μετανο $\ddot{\eta}$ σαι σωφρόνως αλλα και α ήμελλε συνήσειν αύτοις. αύτοι 27 Βρούτος Αυκίοις κοινή | μετριώτερον αὐτῶν ξανθίων πείσονται | ποιείν αὐτοὺς ὑποδεξάμενοι ἐθέλωσιν | ίνα τοῦτο ὀρθῶς αὐτοις | 28 Αύκιοι Βρούτω | ύποδέχεσθαι διεγνώκαμεν | έοίκασι δέ κάκεινοι | παταρεύσι καὶ φασηλίταις καὶ μυρεύσι καὶ Κωρυκίοις | προςφεύξασθαι | 59 πολλά έπιτάττομεν | γάρ ύμιν έργα | μεμνησθαι fehlt | ύφ' ήμων αναλούνται σχοπείν. παντί | δηλον ότι του παρασχευαζομένου κάμνει πλέον ὁ ταῖς παρασκευαῖς χρησόμενος άλλως το καὶ ύμῖν | 60 Βιθυνοὶ Βρούτω | ἡμῖν εὐπορεῖν τοσούτων περίεστιν | άλλων είςφέρειν | χρᾶσθαι | έστι φάδιον fehlt | δύνασθαι fehlt | μόνων φροντίζονται έαυτων ταίς | απάντων συμφοραίς | 61 Βρούτος Βιθυνοίς κοινή | άκυλαν έμον | κατασκευάσοντα | δε καί δολοβέλλα πυνθάνομαι ύμᾶς παρασχέσθαι | ἄχρι τοῦ εἰς έμε ταῦτα άνακομισθήναι παρασχόντες | τῶν μὲν γὰρ | θάλατταν | οἰδ' ὅτι οὐδὲ | ἐλλιπόντες | 62 Βιθννοί Βρούτω | άρπάσαι τοῦτ ἤδη έκείνω felilt | οὐ πλέον δυνάμενοι παρασχεῖν έκείνω βιασθέντες πῶς αν οίοι τε αν είημεν | απόρων χορηγησαι μάλιστα | δε αδύνατον μέν fehlt | κελεύσειε | παρασχείν fehlt | δυνησομένοις ἐπέστειλε πρός fehlt | άρνησαμένοις | τοις κάκείνον άρνήσασθαι μή δυνηθείσιν | 63 Βρούτου Βιθυνοίς | ύμιν έπικείσθαι δαθυμίαν της έπὶ τὰ | δ' ἐκεῖτον μὲν σφόδοα | ὑμῶν | ας παρ' ἔκαστα πέμπων οὐ ύπομνήσαιμ' αν | και νυν έπειτα | μή έκοντας ήμιν, άλλα ακοντας καὶ ταῦτα καὶ ἄλλα πλείστα πάντα όμοίως συναγωνιείσθαι. δάδιον γάρ έκ των παρύντων καὶ περὶ έκείνων τεκμαίρεσθαι | 64 Βιθνιοί Βρούτω | άληθῶς fehlt | έγίνωσκεν | όλιγωρίαν σοὶ περὶ αὐτῆς επέπτελλεν | μή δ' ήμων | δ' ακύλας μεν συνείδε | 65 Βρούτος Βιθυνοίς | κερδανούσιν | αποβαλούσι | 66 Βιθυνοί Βρούτω | ήν yeriatui | 67 Boodros Bidvrois | bueis our enei | d' buor | 68 Βιθυνοί Βρούτω | συμμαγίαν είς δε ναυτικήν παρασκευήν | ήμας διὰ την τύχην | 33 Δαμά Βρούτος fehlt | 34 ρούντων bis ἀποφαίveallat ist durch ein aufgeklebtes stück papier verdeckt.

Rudolstadt. Rud. Hercher.

### 10. Zu Valerius Cato.

V. 142 sidera per viridem redeunt cum pallida mundum, inque vicem Phoebe excurrens atque aureus orbis luna tua est tecum; cur non est mea mecum? luna dolor nosti quid sit, miserere dolentis.

Phoebe gerens in te laurus celebravit amorem, et quem pompa deum non silvis fama locuta est. omnia vos estis, secum sua gaudia gestat, aut inspersa videt mundo, quae dicere longum est.

Dies der Wernsdorfsche text, in welchen er seine und andrer vermuthungen als nicht vollkommen befriedigend nicht aufnahm. Die handschriften Phoebe currens. Vers 144. luna tui tecum est. 147. et quae pompa deum nisi silvis. Der margo Pithoei: et quae Pana deum nisi. 148. derselbe rand omnia vos nostis. Käme etwa folgender versuch dem wahren am nächsten? sidera per viridem redeunt cum pallida mundum,

inque vicem Phoebe currens atque aureus orbis,

145 Luna tui tecum cura est, cur non mea mecum?

oder (Luna tua est tecum, cur non cura est mea mecum?)

Phoebe in fronte gerens, laurus celebrabis amorem:

et quicumque deum (nisi lusus fama locuta est;

numina vos nostis!) secum sua gaudia gestat . .

V. 144 nach orbis zu interpungiren, denn erst mit Luna beginnt der nachsatz. 145. cura eingeschoben, dessen wegfall aus cur leicht erklärlich. 146. für in te lese ich in fronte mit umstellung des gerens und schwacher interpunktion nach gerens, zur andeutung dass laurus genitivisch abhängig von amorem zu fassen.

Celebrabis, Arnold. Wernsdorf. — 147. et quicumque deum schein mir ganz sicher restituirt, denn es fehlte bisher das subjekt zu gestat und videt. Quicumque schien sichrer als quaecunque, da nicht abzusehen, warum grade die liebe der göttinnen allein berührt wäre, obschon v. 152. 53. allerdings die anhänglichkeit der frauen rühmen. Durch diese änderung ist der gedanke des folgenden festgestellt: "wenn der ruf, die sage nicht lügt aber das müsst ihr, götter, wissen." Er ist parenthetisch anzuordnen: (nisi lusus fama locuta est . .). Dies kommt dem handschriftlich gebotnen am nächsten. In silvis scheint si dittographie zu sein aus dem voraufgehenden nisi entstanden. Luis lusus. Sonst könnte man noch manches mit beibehaltung desselben sinnes vermutben: ludicra, mendax, fallax, oder falsa est fama locuta, vgl. v. 129. si fabula non vana est. — Vers 148 verlange ich numina für omnia. Wegen des folgenden vos. und nostis spricht mich wenigstens mehr an, als Arnolds testes, obschon auch dies gefällig; nur müsste dann die parenthese hinter est schliessen.

In demselben gedichte sind vers 93. 94 inverso ordine zu lesen; wodurch die beabsichtigte widerholung des gleichen gedankens, wie oft in den diris, gleicherweise durch die ähulichkeit der form kenntlich gemacht wird:

Tardius, ah, miserae descendinte monte capellae Mollia non iterum carpetis pabula nota. Intueor campos longum: manet bostis in illis. Tuque resiste pater: en prima, novissima nobis Rura valete iterum; tuque optima Lydia salve.

Es entspricht nun intueor campos, dem rura n. visam? in vs. 86., dem manet hostis in illis obiges: obstabunt — nec adire licebit. und dem dulcia rura valete et Lydia dulcior illis (vs. 89) das: rura valete iterum, tuque optima Lydia salve. Und welche naivität spricht nun aus dem: tuque resiste pater nach den worten manet hostis in illis. Der widder, der vater der heerde, soll's nicht leiden, dass der eindringling fuss fasst.

Noch einige anmerkungen zu demselben gedicht. Vs. 6. 7. 8. ist von der handschriftlichen überlieferung nicht abzugehen: wie vers 98. dulcia amara prius fient zeigen konnte:

discordia gliscet -

multa prius fient, quam non mea libera avena montibus et silvis dicat tua facta Lycurge.

Vers 28 wird wohl laeta canentes das richtige sein: von dem flüstern der zweige zu verstehen; wenn die lüfte durchweben. — Vers 40. 41 dürfen wir uns nur nach dem natürlichsten ungezwungensten gedanken umsehen, um gleich das rechte zu treffen. Lydia zwar, lernen wir aus dem verlauf der verwünschungen, bleibt auf dem gütchen zurück: und der dichter hofft, dass sie den wald künftighin betretend, ihm wohl heimlich

von dem liebesgekose mit dem dichter erzählen, ihn daran zurückerinnern werde. Hier aber, wo der dichter noch in dem ersten aufwallen des zorns den wald, den zeuger seiner liebeswerbungen, verwünscht wo ihn noch nicht der wehmüthige gedanke übermannt hat, wie es an den ihm theuern plätzen einst aussehen werde; hier wünscht er das feuer des himmels auf ihn herab, und alle stürme des himmels um die gluth zu schüren, wenn die zeit gekommen sein werde, wo Lydia in ihm nicht mehr sagen werde, was sie so oft ihm vertraut, nämlich ihre liebe zum dichter. Ich lese also mit hülfe der handschriftlichen andeutungen:

Thracis tum Boreae spirent immania vires; Eurus agat mistum fulva caligine nuhem; Africus immineat nimbis minitantibus imbrem: 40 cum tibi, cyaneo resplendens aethere sylva, non iterum dicet, crebro quae Lydia dixit.

"wenn, von ätherischen blau's luftglanz umflossene waldung, Lydia nichts dir fürder vertraut, was so oft dir vertraut ward." Der irrthum liegt zu tage. Man hielt Lydia für den vocativ, und silva ist es vielmehr. Dicet für dicens zu schreiben, hindert nichts. Dices wollte Wernsdorf, und dicet liegt von dices nicht so fern, bei der häufigen verwechselung der buchstaben s und t. Auch crebro nahm schon Wernsdorf richtig für erebo aus ed. Hagan. Secer. auf. Für tua habe ich quae geschrieben. Für dixti mit leichter ändrung dixit. Vers 40. könnte sogar tua für tibi beibehalten werden, wäre es nicht gar so hart; durch seine entfernung von Lydia. Nach cyaneo ist vielleicht noch ein o ausgefallen.

Vers 52. vulgo: agros pastus. Man lese agris aestus oder agros aestu. "Neptun mit seiner meerfluth trete über auf die gefilde, und überschwemme sie mit dichtem sande. Wo aber Vulkan die gefilde vor dem feuchten elemente (aestus maris) durch die ignes lovis (die segnende sonnengluth des himmels) schützt, da wähne man ein zweites Africa entstanden zu sehn.

V. 70 ist servire erronibus zwar scharfsiunig erdacht. Ob aber richtig? Die hdschr führen auf: nec nostros exire sinant e roribus agros. Vgl. Colum. r. r. V, 6. rosidum et nebulosum solum. — V. 122 scheint jucundas exorat cura querellas nothwendig.

Schweidnitz.

Moriz Schmidt.

### XI.

### Ueber unterschiede des versbaus in einzelnen büchern der Ilias.

Der vers A 67 βούλεται ἀντιάσας ἡμῖν ἀπὸ λοιγὸν ἀμῦναι vereinigt in sich worte von sehr verschiedenem rhythmus. In dem dactylus βούλεται fällt der rhythmus von der arsis zur thesis; umgekehrt beginnt ἡμῖν mit einer thesis und endigt mit einer arsis: der rhythmus dieses spondeus ist also ansteigend und seine bewegung der des dactylus βούλεται entgegengesetzt. Der choriamb ἀντιάσας vereinigt beide rhythmen in sich, denn von der ersten arsis zu den thesen ist die bewegung fallend, von da zur zweiten arsis steigend; ἀμῦναι welches am ende des verses als amphibrachys zu betrachten ist, hat an sich betrachtet, erst steigenden dann fallenden rhythmus, im zusammenhängenden rhythmus des verses aber nimmt der amphibrachys den rhythmus des ihm vorangehenden wortes an und deshalb ist ἀμῦναι hier als zum fallenden rhythmus gehörig anzusehen.

Aus diesen verschiedenen rhythmen ist der vers so zusammengesetzt dass der fallende beginnt, der steigende folgt und am ende wieder der fallende eintritt. Die vereinigung der rhythmen in der angegebenen folge macht den vers zu einem rhythmisch vollendeten ganzen, zu einer rhythmischen periode. Unvollkommener ist der versbau z. b. in

P 425 χάλχεον οὐρανὸν ἶχε δι αἰθέρος ἀτρυγέτοιο weil dieser vers nur aus fallenden rhythmen zusammengesetzt ist. Es ist leicht zu fühlen dass er viel weniger angenehm ins ohr fällt, und demnach auch für den rhapsodischen vortrag weit weniger geeignet ist als der oben angeführte. Ueberhaupt ist zur schönheit des hexameters eine rhythmische bewegung seiner theile erforderlich, und wenn auch die einzelnen glieder einer rhythmischen periode an länge verschieden sind, so folgen sie stets in gleicher ordnung auf einander. Dabei haben die versfüsse deren arsis vor der mitte liegt fallenden, diejenigen hingegen deren arsis über die mitte hinaus nach dem ende zu liegt steigenden rhythmus. Zum fallenden gehören demnach der trochäus, der dactylus, der dactylische spondens, der bacchius, der

paeon secundus; zum steigenden hingegen der iambus, der anapäst, der anapästische spoudeus, der antibacchius und der paeon tertius. Der molossus mit dem versictus auf der ersten und der

dritten silbe, z. b. Άτρείδης vereinigt, gleich dem choriamb den fallenden mit dem steigenden rhythmus; hat aber der molossus

den versictus auf der zweiten z. b. ἀνθρώπων, so fällt er in eine klasse mit dem ionicus a maiori z. b. φυσίζοος. Beginnt ein wort mit 2 längen und ruht der ictus auf der zweiten, so kann mun die länge der ersten und die hebung der zweiten silbe nicht aussprechen, ohne zwischen beiden eine pause zu lassen. Das kann man im deutschen an "grossvater, krankheiten" be-

merken, denn man spricht entweder "grossvater" als amphibra-

chys, oder "grôss-vater" als antibacchius mit einer pause zwischen der ersten und zweiten silbe. Dieser aussprache halber gehören  $\partial r \partial \varrho \dot{\omega} \pi \omega r$  und  $\partial v \dot{\omega} \dot{\zeta} \cos v$  vorzugsweise zu den fallenden rhythmen, obwohl die arsis in der mitte steht und sie sich dem amphibrachys zu nähern scheinen.

Aehnliches findet auf den antibacchius anwendung, doch scheint es nicht in gleich hohem grade, da die arsis nicht in der mitte sondern nach dem anfang zu steht. Mitten im verse muss man diesem fusse steigenden rhythmus zuerkennen; dagegen hat er im vierten fusse wenn ihm ein amphibrachys oder bacchius folgt entschieden fallenden rhythmus: βάλλ'. αἰεὶ δὲ πυραὶ rεχύων χαίοντο θαμειαί.

Bei jedem ionicus a minori  $\dot{\epsilon} \times \alpha \tau \dot{\rho} \mu \beta \eta s$  ist eine solche schwierigkeit der aussprache nicht vorhanden; der übergang von der kürze zu der gehobenen länge ist leicht; wir würden "ueberlegung" ohne anstoss aussprechen, wenn wir uns an eine derartige prosodie des wortes gewöhnen könnten. Somit würde da der ionicus a minori zu den anfangs steigenden, dann fallenden rhythmen gehören, gleich  $\dot{\delta}\lambda o \dot{\delta} \phi \rho o \rho o s$ ; für den guten homerischen vers aber ist derselbe durchaus auf das versende beschränkt und wird daselbst gleich dem paeon tertius mit fallendem rhythmus gebraucht

άλλ' ἔνεκ' ἀρητῆρος, δν ἡτίμης ᾿Αγαμέμνων
Im vierten oder gar im zweiten fusse ist der ionicus a minori
eine seltene ausnahme. A 159 ist mit recht von den scholiasten
aus andern gründen athetirt. A 458 steht in der zweiten fortsetzung, wo man leicht auch andere abweichungen von dem gebrauche guter verse findet.

Worte endlich von fünf oder mehr silben richten sich nach den versfüssen aus welchen sie zusammengesetzt sind: ἐπιμέμφε-

Einsilbige worte endlich und pyrrhichien haben gar keinen eigenthümlichen rhythmus, sondern nehmen den der ihnen vorangehenden worte an.

Die aufgezählten rhythmen können im vers auf mannichfache weise verbunden werden, immer jedoch folgt in gut gebauten versen auf den fallenden der steigende rhythmus und die rhythmische periode schliesst sich dann mit der rückkehr des fallenden ab. Nur haben die drei genannten theile nicht immer gleiche länge, und die rhythmischen perioden sind deshalb bald länger bald kürzer. Durch verschlingung mehrerer einzelner perioden können grössere rhythmische ganze entstehen, die sich über mehrere verse erstrecken, andere perioden nehmen nicht einmal den ganzen vers ein. Am einfachsten für die betrachtung ist diejenige rhythmische periode welche einen einzigen vers, diesen aber auch ganz umfasst. Den fallenden rhythmus am anfang des verses kann man die basis der rhythmischen periode nennen, eine bezeichnung welche ich nur der kürze halber brauche. Die einfachste form der basis ist ein trochäus, spondeus oder dactylus am anfang

A 58 τοίσι δ' ἀνίστάμενος μετέφη πόδας ἀχὺς 'Αχιλλεύς 80 χρείσσων γὰρ βασιλεὶς ὅτε χώσεται ἀτδιρὶ χέρηϊ Sie erscheint unter bestimmten beschränkungen, auch verlängert bis an die cäsur κατὰ τρίτον τρογαῖον

A 5 οἰωνοῖσί τε πᾶσι — Διὸς δ' ἐτελείετο βουλή ungleich häufiger ist sie abgekürzt, denn sie ist von den drei theilen der rhythmischen periode der am wenigsten wichtige. Dann wird sie entweder mit dem folgenden steigenden rhythmus zu einem choriambischen anfang zusammengezogen

A 42 τίσειαν Δαναοί έμὰ δάχουα σοῖσι βέλεσσιν A 143 ἀχνύμενος, μένεος δὲ μέγα φρένες ἀμφιμέλαιναι Oder sie beschränkt sich auf ein einsilbiges wort mit dem der Vers anhebt

A 64 ος ε΄ είποι ο τι τόσσον εχώσατο Φοϊβος Απόλλων und dies scheint der einzige fall zu sein wo dem einsilbigen worte ein selbständiger rhythmus zukommt. Wenn mehrere solche worte den vers beginnen, so steht der erste, nicht selten auch der zweite fuss ausserhalb des zusammenhängenden rhythmus und die basis folgt im zweiten oder dritten fusse

A 86 οὐ μᾶ γὰς ᾿Απόλλωνα Διὶ φίλον, ὧ τε σὺ Κάλχαν 98 πρίν γ᾽ ἀπὸ πατρὶ φίλφ δόμεναι έλικώπιδα κούρην ud kann dann selbst wieder einsilbig sein.

Α 29 την δ' έγω οὐ λύσω, πρίν μιν καὶ γηρας έπεισιν

Die steigenden rhythmen welche die mitte des verses bilden, geben demselben lebendigkeit und kraft; je früher sie eintreten,

je später sie enden desto ruscher und kühner ist der gang des verses. So hat

A 222 δώματ' ές αίγιύγοιο Διὸς μετά δαίμοτας άλλους nur einen steigenden rhythmus und einen weit sanftern, mildern charakter als z. b.

A 181 ούχ δθομαι κοτέοιτος απειλήσω δέ τοι ώδε. Den übergang vom steigenden zum fallenden bilden meist füsse wie o o — o o, oder — — o o

Α 129 δώσι πόλιν Τροίην εὐτείχεον έξαλαπάξαι der von der basis zum steigenden rhythmus dagegen choriamben oder choriambische molossen und es kann der steigende rhythmus ganz und gar entweder mit der basis zu einem choriambus oder mit dem schlusse des rhythmus zu einem fusse wie o o --- o o oder o -- - o verschmolzen werden.

Α 72 ην διὰ μαιτοσύτην, την οἱ πόρε Φοϊβος Απόλλων Α 30 ημετέρω ένὶ οἵκω, ἐν Αργεϊ, τηλόθι πάτρης Α 24 ἀλλ' οὐκ Ατρείδη 'Αγαμέμιονι ηνδανε θυμώ

Eigenthümlich ist die verschlingung des rhythmus in versen wie

A 10 νούσον ανά στρατόν ώρσε κακήν, όλέκοντο δε λαοί wo die fallenden versfüsse mit den steigenden abwechseln und eine von dem bisherigen abweichende rhythmische periode bilden. deren charakter vermöge der wechselnden bewegung dem rhythmus der wellen ähnelt. Würden verse mit scharf ausgeprägtem rhythmus dieser art in kurzen zwischenräumen oder unmittelbar auf einander folgen, so wäre der eindruck kein günstiger; sie finden sich deshalb in andere rhythmen eingestreuet und können an gehöriger stelle eine sehr passende wirkung hervorbringen. Im allgemeinen bezeichnen sie ein vielfaches geschehen, einen aus vielen kleinen momenten in rascher folge entstehenden zustand vgl. A 55. 89. 118. 133. 271. 311. Streng genommen kommt das abwechselnde steigen und fallen des rhythmus auch versen zu wie

Α 145 η Αΐας η Ίδομενεὺς η δίος Όδυσσεύς wo der rhythmus in Aίας steigt, in Ίδομετεύς erst fällt canu steigt und am ende wieder fällt und in geringerm masse geschieht dies auch

Α 189 στήθεσσιν λασίοισι διάτδιχα μευμήριζεν, weil der paeon tertius λασίοισι, wie der paeon secundus διάτδιγα an sich steigend beginnt und fallend endet. Da aber bei dem einen der steigende, bei dem andern der fallende rhythmus vorwiegt, so erhält im zusammenhange des ganzen der vers seinen charakter durch die vorwiegende eigenthümlichkeit seiner einzelnen bestandtheile und λασίσισι διάτδιγα ist als einmal steigender und einmal fallender rhythmus anzusehen.

Die gewöhnliche rhythmische periode schliesst ab mit dem versende, doch geschieht dies nicht immer. Kürzere rhythmische porioden schliessen in der bukolischen diärese; solche perioden haben eine schöne lebendigkeit, sie finden sich hauptsächlich in A

Α 199 θάμβησεν δ' Αχιλεύς, μετά δ' ετράπετ' dann gehört der schluss des verses zu der nächsten rhythmischen periode und bildet einen theil von deren basis

Α 199. 200 αὐτίκα δ' ἔγτω Παλλάδ' 'Αθηταίην' δεινώ δέ οἰ όσσε φάανθεν.

Noch häufiger geschieht es dass der rhythmus bis ans ende des verses steigt und sich erst im nächsten vollendet. Solche längere rhythmische perioden treten namentlich dann ein, wenn der sinn nicht mit dem verse abschliesst und es nothwendig ist satzglieder, welche grammatisch zu dem vorigen gehören und rhetorisch wichtig sind, in den zweiten vers zu verlegen. Derartige worte erhalten dann für den sinn einen besondern nachdruck.

 $\frac{1}{A}$  51. 52  $\frac{1}{a \dot{v} r \dot{a} \varrho}$   $\frac{3}{\epsilon} \frac{1}{a \dot{v} r o i \sigma_{\epsilon}}$   $\frac{2}{\epsilon} \frac{2}{\epsilon \lambda \sigma_{\epsilon}}$   $\frac{3}{\epsilon} \frac{1}{\epsilon \alpha \lambda \lambda'}$ , αίει δε πυραί νεχύων χαίοντο θαμειαί.

Für den fehlenden rhythmischen schluss des ersten verses tritt

der anfang des zweiten ein, welcher zugleich als basis für den folgenden rhythmus dient, so dass die verschlingung zweier ein-

fuchen rhythmischen perioden eine zusammengesetzte bildet; ebenso  $\frac{1}{2}$  A 6. 7 έξ οῦ δὴ τὰ πρῶτα διαστήτην ἐρίσαντε 'Ατρείδης τε  $\frac{2}{3}$  αναξ ἀνδρῶν καὶ δῖος 'Αχιλλεύς.

Es finden sich auch noch längere rhythmische perioden z. b. A 318 fg., seltener sind unvollendete, wo der rhythmus steigt, während der sinn sich vollkommen abschliesst und im folgenden verse eine neue gedankenreihe beginnt. Doch geschieht auch dies absichtlich um auf das folgende zu spannen oder in grosser aufregung z. b.

Α 201 καί μιν φωνήσας έπεα πτερόεντα προςηύδα oder wenn Nestor mit dringenden worten Agamemnon den werth des Achilles ans herz legen will.

A 284 δς μέγα πασιν 285 έρχος 'Αχαιοίσιν πέλεται πολέμοιο κακοίο vgl. A 100.

Wenn der vers in der mitte eine grössere interpunction hat, so zerfällt er für den vortrag in zwei theile, welche nicht mehr durch das gesetz des rhythmus verbunden zu sein brauchen.

A 214 υροιος είνεκα της δε συ δ' ίσχεο, πείθεο δ' ήμιν

vgl. II 468. Der vers wird von lauter fallenden rhythmen gebildet und hat in jedem fusse diärese, wird aber durch die interpunction in zwei theile zerschnitten, welche nicht zusammenhängend vorgetragen werden. Deshalb hat er bessern klang als

P 425 χάλχεον οὐρανὸν ἴχε δι αἰθέρος ἀτρυγέτοιο denn in dem zweiten falle verlangt die einheit des sinnes einen zusammenhängenden vortrag des ganzen verses, und bei einem solchen macht sich die matte wiederkehr des fallenden rhythmus in allen füssen bemerklich. Solcher interpunctionen welche den rhythmus unterbrechen und deshalb freiheiten im versbau gestatten sind, ausser der in weiblicher cäsur des dritten fusses, noch die in den männlichen cäsuren des dritten und des vierten fusses.

Α 1 μηνιν αειδε, θεά, Πηληϊάδεω Άχιληος und A 174 λίσσομαι είνεχ' έμειο μένειν  $\pi$ αρ' έμοιγε καὶ άλλοι. Ist die interpunction nur schwach, so folgt in guten versen meist noch eine männliche cäsur. Verse mit den genannten interpunctionen bilden stehende ausnahmen von den zu entwickelnden regeln für den bau des heroischen verses und werden deshalb im folgenden stillschweigend übergangen werden. Ist keine interpunction im verse vorhanden, so ist zum guten klange desselben nothwendig, dass er wenigstens in einem fusse steigenden rhythmus habe und um solchen zu erhalten muss wenigstens eine männliche cäsur vorhanden sein; denn wird der steigende rhythmus gebildet von einem anapäst, anapästischen spondeus antibacchius, paeon tertius, so geht diesen versfüssen eine männliche cäsur voraus. Diese ist als ende der basis und anfang des steigens und bildet somit einen wendepunct im verse. Wird aber der steigende rhythmus gebildet durch einen choriambus, choriambischen molossus oder iambus, so haben diese füsse selbst männliche cäsur, das steigen des rhythmus aber findet hier vor, nicht wie bei den andern füssen nach der cäsur statt.

A 30 ήμετέρω ένὶ οἴκο.

Besteht endlich die basis nur aus einem einsilbigen worte, so bildet dieses selbst männliche cäsur. In jedem falle hat diese männliche cäsur die der übergang vom fallen zum steigen des rhythmus ist, die grösste wichtigkeit für den charakter des verses. In dem schon erwähnten verse

Α 221 ή δ' Οἴλυμπόνδε βεβήκει

222 δώματ' ἐς αἰγιόχοιο Διὸς μετὰ δαίμοτας ἄλλους findet sie sich in der zweiten hälfte, nach der cäsur κατὰ τρίτον τροχαῖον und giht dem vers einen langsamen, gemessenen gang welcher passend ist, wie hier, das ende einer längeren gedankenreihe zu bilden und den sinn abzuschliessen. Wenn aber der sinn keine pause gestattet, vielmehr einen zusammenhängenden vortrag mehrerer verse erfordert, würde dieser bau schleppend und matt sein, weil er dem rasch fortschreitenden vortrag schwierigkeiten entgegensetzt. Dann kann man als regel aufstellen, dass

wenn der erste fuss des verses fallenden rhythmus hat, also nicht aus einsilbigen worten besteht, die zweite, höchstens die dritte arsis im steigenden rhythmus stehen müsse, sobald der vers keine interpunction hat.

Diess geschieht am leichtesten bei choriambischen oder einsilbigen anfängen.

Α 45 τόξ διμοισιν έχων άμφηρες έα τε φαρέτρην Α 87 εθχόμενος Δαναοίσι θεοπροπίας άναφαίτεις.

Wenn aber der erste fuss eines hexameters aus einem spondaischen oder dactylischen worte besteht und also nach demselben diärese eintritt, so ist es bei guten versen nothwendig, dass das wort welches auf die diärese des ersten fusses folgt mit einer männlichen cäsur schliesse, also entweder einsilbig oder choriambischen masses sei.

A 11 ούνεκα τὸν Χρύσην ἢτίμης ἀρητῆρα vgl. A 38. 39. 41. 56. 80.

oder A 128 τριπλη τετραπλη τ' ἀποτίσομεν αι κέ ποθι Zεύς vgl. A 69. 102.

Nur sehr selten besteht der choriamb aus mehreren, meist durch den sinn engverbundenen worten.

Α 108 ἐσθλὸν δ' ούτε τί πω είπας έπος ουτ' ἐτέλεσσας

A 305 ήμεις δ' άμφι περί κρήτην ίτρους κατά βωμούς Allmälich treten statt dieser männlichen cäsur nachlässigere formen ein, deren vorkommen in dem einen buche häufiger, in dem

men ein, deren vorkommen in dem einen buche häusiger, in dem andern ungleich seltener ist. In der eigentlichen, bis vers 348 reichenden, erzählung von A haben alle verse deren erster fuss aus einem worte besteht und diärese macht, die erwähnte cäsur mit nur zwei unmittelbar neben einander stehenden ausnahmen.

Α 315 έρδον δ' Απόλλωνι τεληέσσας έκατόμβας

317 κτίση δ' οὐρανὸν ίκεν έλισσομένη περί καπνῷ.

Es ist schwer zu sagen was Agamemnon damit bezweckt, dass er im lager opfer anstellt. Kalchas hat nur verlangt, dass das mädchen zurückgegeben und eine hekatombe nach Chryse geführt werde, dann werde Apollon versöhnt sein. Deshalb sind mehrere hekatomben im lager unnöthig, wenn nicht widersprechend; reinigung aber nach überstandener krankheit war nothwendig und solche drückt das wort ἀπολυμαίνεσθαι aus, nicht die reinigung zum behufe des opfers. Denn wenn Eustath. (p. 81, 39) sagt: καὶ τὸ καθαίρεσθαι ἀπολυμαίνεσθαι καὶ ἡν παρὰ τοῖς παλαιοῖς αύτη καιριωτάτη λέξις έν ταϊς έπὶ θυσία καθάρσεσι, so befindet er sich im widerspruch mit den grammatikern wie Hesychius, der, wohl in beziehung auf diese stelle, sagt Λύματα] τὰ ὁυπάσματα του σώματος. τὰ γὰρ τῆς νόσου τουτέστι τὰ καθάρματα. Der besondere begriff λύματα mit seinem verbum ἀπολυμαίτεσθαι, reinigung von krankheiten oder verbrechen, wird auch bei den scholiasten durch den allgemeinern καθαίγεσθαι erklärt. Für die gewöhnliche, dem opfer vorausgehende reinigung kennt auch

Pollux (1 1, 32) nur die ableitungen von zasaiow aber er fügt hinzu μύσος λύσασθαι. Apollonios braucht bei der reinigung Medeas vom brudermord λύματα (IV 710). Pausanias (VIII 41, 2) sagt die Achäer hätten die xadiquara Rhens nach Zeus geburt λύματα genannt und fährt fort μαρτυρεί δε καί Όμηρον απολυμαίτεσθαι τε έπὶ τῷ λύσει τοῦ λοιμοῦ τοὺς Ελλητας καὶ ἐμβάλλειν τὰ λύματα είπων σφας ές θάλασσαν. Auch er hat diese stelle nur auf reinigung von der krankheit bezogen, und wahrscheinlich hat erst ein späterer rhapsode den irrthum begangen an opfer zu denken und deshalb die verse 315-317 eingeschoben, welche er aus verschiedenen stellen zusammensetzte. Denn vers 315 ist mit einer geringen veränderung genommen aus B 306, wo er in Nestors erzählung nothwendig ist und seinen ursprünglichen platz hat; v. 316 ist zusammengesetzt aus A 41 und 327. Die beiden hälften von 317 endlich scheinen aus versen wie B 458 P 425 und  $\Phi$  11 X 95 entstanden zu sein.

Während demnach die erzählung von A 1—348 auf die von einem worte gebildete diärese des ersten fusses stets männliche cäsur und mit ihr steigenden rhythmus eintreten lässt, finden sich in den beiden von Lachmann so genannten, fortsetzungen eine verhältnissmässig grosse zahl von versen wo der rhythmus nach der diärese fort sinkt bis zur cäsur xuzù zoizov zvozuior.

Α 394 ελθοῦτ Ούλυμπόνδε Δία λίσαι εί ποτε δή τι

Α 477 ήμος δ' ήριγένεια σάτη ροδοδάκτυλος Ήώς

Α 487 αὐτοὶ δ' ἐσχίδναντο χατά κλισίας τε νέας τε

Α 539 αὐτίκα κερτομίσισι Δία Κρονίωνα προςήνδα

In diesen versen findet die männliche cäsur erst am ende des auf die cäsur κατὰ τρίτον τροχαῖον folgenden wortes, von der diärese des ersten fusses aber bis zu der weiblichen cäsur reicht nur ein einziges wort. In den versen vor 348 geschieht ähnliches nur wenn der erste fuss aus mehreren besteht und daher selbst cäsur bildet.

A 86 οὐ μὰ γὰς ᾿Απόλλωνα Διὰ φίλον ἡ τε σὰ Κάλχαν gl. v. 331

oder wenn interpunction eintritt.

A 261 ἀνδράσι ὁμίλησα, καὶ οῦ ποτέ μ' οῖ γ' ἀθτίμζον vgl 44. 94. 175. Dass ohne solche beschränkung der rhythmus bis zur mitte des verses fällt ist eine freiheit welche erst in den fortsetzungen von A auftritt und sich in den folgenden büchern weiter ausdehnt. Diess ist der erste punkt in welchem sich nachweisen lässt, dass die verse von A sorgfältiger gebauet seien als die der übrigen gesänge. Die abweichung vom ursprünglichen ist am geringsten wenn die männliche im vierten fusse steht, wie es in den vier aus Λ angeführten versen der fall ist, oder im fünften fusse z. b.

B 306 ξυδομεν άθανάτοισε τεληέσσας έχατόμβας sie wird grösser wenn nicht das unmittelbar auf die cäsur κατά

τρίτον τροχαῖον folgende wort, sondern ein anderes in der zweiten hälfte des verses die nämliche cäsur bildet

A 107 πέτρης ἐκβαίνοντα δεδεγμένος ἐν προδοκῆσιν aber solche verse können immer noch einen verbältnissmässig guten tonfall haben. Sie werden aber meist schleppend und matt wenn alle männliche cäsur fehlt.

Γ 397 στήθεά θ' ἱμερόεντα καὶ ὅμματα μαρμαίροντα vgl. Β 267. 458. 708. 845.

Wenn auf die diärese des ersten fusses ein trochäus und auf diesen ein amphibrachys folgt, so sinkt der rhythmus ebenfalls bis zur mitte des verses und es entsteht eine zweite nebenform dieser verse.

B 400 ἄλλος δ' ἄλλφ ἔφεζε θεῶν αἰειγενετάων sie ist matter als die erste weil der amphibrachys an sich den heroischen vers schwächt, namentlich aber thut er dies wenn er fallenden rhythmus hat. In den fortsetzungen von  $\mathcal A$  finden sich keine beispiele. Auch hier ist es zu unterscheiden wenn im vierten oder fünften fusse männliche cäsur stattfindet.

E 289 αίματος ἀσαι "Αρηα ταλαύρινον πολεμιστήν wenn sie ferner nicht am ende des ersten auf die cäsur des dritten fusses folgenden wortes sich befindet,

E 484 οἰόν κ' ἡὲ φέροιεν 'Αχαιοί ή κεν άγοιεν und wenn sie endlich ganz fehlt,

B 127 Τρώων ἄνδρα εκαστον έλοίμεθα οἰνοχοεύειν. Eine dritte unregelmässige form dieser verse zeigt

A 479 τοῖσιν δ' ἴκμετον οὐφον ἵει ἐκάεργος ᾿Απόλλων Von dieser form wird bei der diärese des zweiten fusses zu sprechen sein.

Wenn der vers trochaisch beginnt, so kann er ebenfalls im ersten fusse diärese machen. Dann folgt er im allgemeinen denselben gesetzen als wenn der erste fuss aus einem worte besteht, denn auch dann hat schon der erste fuss fallenden rhythmus. Es folgt also meist in dem ersten worte nach der diärese männliche cäsur.

A 82 αλλά τε καὶ μετόπισθεν έχει κότον όφρα τελέσση.

B 6 πέμψαι ἐπ' Άτιρείδη Άγαμέμνονι οὐλον Όνειφον. Selten besteht auch hier der choriamb aus mehreren, meist durch den sinn eng verbundenen worten.

A 351 πολλά δὲ μητρὶ φίλη ἠρήσατο χεῖρας ὀρεγνύς. Doch gestattet diese diärese mehr freiheit als die von einem einzelnen worte gebildete und es findet sich am ende einer längeren periode der fallende rhythmus bis in die mitte des verses fortgesetzt in dem schon erwähnten verse A 222. vgl. 382. oder

Α 303 αλψά τοι αίμα κελαινόν έρωήσει περί δουρί vgl. Α 96. 343.

Tritt nach dem trochäus am anfang des verses nicht diärese ein, so folgt gewöhnlich ein wort mit männlicher cäsur. A 20 παίδα δ' έμοὶ λῦσαι u.s.f.

vgl. A 10. 14. 35. 48. 51. 76 u. s. f.

A 31 ίστὸν ἐποιχομένην vgl. 58. 75 u. s. f.

Nur einmal in A folgt ein amphibrachys ohne interpunction (vgl. A 1. 274).

Α 171 ένθάδ ἄτιμος έών

und einmal wo Achilles in grosser aufregung spricht sogar zwei.

Α 341 χρειώ έμειο γένηται άεικέα λοιγόν άμυναι.

Längere worte finden sich nur selten am anfang des verses.

A 5 olwroïsi τε πᾶσι — Διὸς δ' ἐτελείετο βουλή gewöhnlich unterbricht dann eine in der mitte des verses besindliche interpunction den rhythmus, vgl. A 36. 180 oder es folgt im nächsten worte männliche cäsur mit steigendem rhythmus.

A 537 ηγιοίησεν ίδοῦσ' ότι οἱ συμφράσσατο βουλάς. Ist keins von beiden der fall, so hat der vers meist einen gelähmten, gebrochenen gang.

Τ 401 Ίπποδάματτα δ΄ έπειτα καθ' ίππων ἀίζαττα der durch eine männliche cäsur in der zweiten hälfte des verses in etwas belebt werden kann.

Α 449 χερνίψαντο δ' έπειτα καὶ οὐλοχυτὰς προβάλοντο vgl. Α 387.

Die diärese des zweiten fusses, von welcher zunächst zu sprechen ist, hat das eigenthümliche, dass sie keine interpunction duldet, dass sie sogar in den meisten fällen von worten gebildet welche durch den sinn eng verbunden sind, so z. b. durch präpositionen mit ihren substantiven ώς οἱ μὲν παρὰ τηνοίν. Dadurch unterscheidet sie sich namentlich von den diäresen des ersten und vierten fusses, welche beide häufig interpunction haben und den vers geradezu in zwei ungleiche theile zerschneiden. Deshalb sind verse wie

Α 488 αὐτὰς ὁ μήνιε νηυσὶ παρήμενος ωχυπόροισιν Ο 586 ἀλλ' ὁ γ' ἄς' ἔτρεσε θηςὶ κακὸν ρέξαττι ἐοικώς

P 464 οὐ γάρ πως ἦν οἶον ἐόντ' ἱερῷ ἐνὶ δίφρω anstössig weil die diärese zu sehr bemerkbar wird, obgleich es noch nicht nöthig ist eine interpunction zu setzen; selbst Ξ 418 ως ἔπεο΄ Εκτορος ὧκα χαμαὶ μένος ἐν κονίησιν ist aus diesem grunde unangenehm.

Wirkliche interpunction ist mir nur an sehr wenigen stellen bekannt

Β 484 [Λ 218 Ξ 508 Π 112] ἔσπετε τῦν μοι, Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ' ἔγονσαι

Η 238 ολδ έπὶ δεξιὰ, ολδ ἐπ΄ ἀριστερὰ τωμήσαι μῶν  $\Sigma$  194 ἀλλ΄ καὶ αὐτὸς ὅδ΄, ἔλπομ΄, ἐνὶ πρώτοισιν  $\hat{\iota}$ μιλεῖ

Α 817 ως ἄψ' ἐμέλλετε, τηλε φίλων καὶ πατρίδος αίης Φ 65 γη φυσίζους, η τε κατά κρατερόν περ ἐρύκει.

Auch der erste vers der Odyssee gehört hierher.

Die diärese selbst anlangend, ist es nicht gleichgültig, ob

sie von einem dactylus, spondeus oder einem andern metrum gebildet wird. Der fall dass nach einer männlichen casur des zweiten fusses eine einsilbige länge oder ein pyrrhichius diärese macht, kann hier nicht in betracht kommen, weil dann der zweite fuss entweder zum steigenden nicht zum fallenden rhythmus gehört oder noch ganz ausserhalb des rhythmus steht. Am häufigsten findet sich dann im zweiten fusse ein dactylus. -

Α 190 η δ γε φάσγανον όξυ έρυσσάμενος παρά μηρού in der erzählung von A auch in dieser nur wenn der erste fuss von einsilbigen worten oder pyrrhichien gebildet wird, also ausserhalb des rhythmus steht vgl. A. 220. 229. 573. oder wenn der vers in der mitte interpunction hat.

Α 186 οσσον σέρτερός είμι σέθεν, στυγέη δε και άλλος

vgl. A 178. 214. 280. 281. 576. nicht wenn auch der erste fuss fallenden rhythmus hat. Solche beispiele finden sich aber, wie oben bemerkt, in den fortsetzungen, welche den rhythmus auch nach der diärese des ersten fusses bis zum dritten sinken lassen.

Α 479 τοίσιν δ' ϊκμετον ούρον ζει έκάεργος Άπόλλων

Α 488 αὐτὰς ὁ μήνιε τηυοί παρήμενος ώχυπόςοισιν

Α 549 ένθα με Σίντιες ανδρες άφαρ κομίσαντο πεσύντα. In den folgenden gesängen wird diese nebenform häufiger B 23. 75. 87. 295. 439. 660. 786. 794.  $\beta$  96. 210. 257. 425. 553. 582, 616, 760.

Nächst dem dactylus findet sich vor der diärese des zweiten fusses am häufigsten eine einsilbige kürze, welche auf ein trochaisch endendes wort folgt. Dann kann der rhythmus des zweiten fusses entweder fallen wie

Α 5 οἰωνοῖσί τε πᾶσι oder steigen wie

Α 426 καὶ τότ' Επειτά τοι είμι Διὸς ποτὶ γαλκοβατές δῶ im ersten falle ist guten versen interpunction nöthig, weil das sinken des rhythmus sich ohne eine solche nicht bis zum dritten fusse ausdehnt A 286. 299. 468. Die erste ausnahme ist A596. In spätern büchern ist nicht nur im allgemeinen die zahl dieser diäresen grösser, sondern auch namentlich solcher mit fallendem rhythmus ohne interpunction und verse wie

- Ω 388 ος μοι καλά τον οίτον απότμου παιδός ένισπες
- Ω 403 ασχαλύωσι γάρ οίδε καθήμενοι ούδε δύνανται
- Ω 619 σίτου, έπειτά κεν αύτε φιλόν παϊδα κλαίοισθα haben etwas unangenehm weichliches.

Dass ein längeres auf zwei kürzen endigendes wort, wie ακουέμετ, δυοχαίδεκα, vor der diärese des zweiten fusses stehe, ist an sich schon eine seltenheit; denn worte mit so stark fallendem rhythmus haben ihre eigentliche stelle vor der diärese des vierten oder fünften fusses; in den beiden ersten füssen hingegen stehen meist kürzere worte, deren rhythmus leichter fühlbar ist. So ist der einzige vers von A mit einer derartigen diärese

Α 78 η γαρ δίσμαι ακδρα χολωσέμεν δς μέγα πάντων in rhythmischer hinsicht entschieden unschön, denn nicht allein dass er nur aus fallenden massen besteht, so haben auch die beiden paeones secundi mit vorgeschlagenem trochäus, aus denen je zwei versfüsse bestehen, etwas unruhig schwankendes; aber dieses schwanken hat der dichter an dieser stelle mit absicht in den vers gelegt, um die schwankende gemüthsstimmung des sehers zu malen, wie schol. BL sagen ως ἐπιδιστάζων είπε την έσομέτην αὐτῷ μῆνιτ. Gleiches kann man von O 629 [1, 8] sagen. Auch B 436 scheint der dichter absichtlich auf ähnliche weise zu beginnen αμβαλλώμεθα έργον, ο δή θεώς έγγυαλίζει um der ermahnung in Nestors munde durch den abweichenden bau des verses grösseres gewicht zu verleihen. Dagegen enthält Β 586 των οι άδελητός ήρχε βοήν άγαθός Μενέλαος vgl. Β 511 durchaus nicht als einfache mittheilung äusserer thatsachen und es ist kein innerer grund für den abweichenden rhythmus Durch eine interpunction in der weiblichen cäsur des dritten fusses kann das unangenehme einer solchen diärese gemildert, nicht gehoben werden. In spätern büchern mehren sich, in folge von nachlässigkeit des dichters und weil das feinere gefühl verschwindet, diese matten und gleichsam gebrochenen verse

Ι 125 ου κεν άλίτος είη άνης ο τόσσα γένοιτο Ι 395 πολλαί 'Αχαιίδες είσιν άν' Έλλάδα και μέσον 'Αργος vgl. Ι (8) 37. 385. 595.

Dactylische spondeen im zweiten fusse geben dem verse einen ganz andern charakter als reine dactylen, wie es überhaupt für jede versart einen grossen unterschied macht durch welches metrum ein bestimmter, vorliegender rhythmus ausgedrückt wird. Zwei dactylen im anfang z. b.

B 87 ηΰτε έθνεα είσι μελισσώων αδινάων ermangeln zwar der kraft, haben aber einen raschen, leichten fuss, der etwas gemässigt erscheint, wenn auf einen spondeus ein dactylus folgt.

B 75 ύμεις δ΄ άλλόθεν άλλος έρητύειν ἐπέεσσιν. Umgekehrt lähmt der spondeus nach dem dactylus z. b.

Γ 66 ὅσσα κεν αὐτοὶ δῶσιν, έκὼν δ' οὐκ ἄν τις ἔλοιτο den gang des verses und bringt eine augenblickliche stockung im vortrag hervor, welche keinen angenehmen eindruck macht. Zwei spondeen endlich welche auf einander folgen, haben eine ausserordentlich schwerfällige bewegung und sind deswegen in den homerischen gedichten sehr selten

B 804 άλλη δ' άλλων γλώσσα πολυσπερέων άνθρώπων und etwas schwerfälliges hat der spondeus im zweiten fusse

unter allen umständen. Die erzählung von  $\boldsymbol{A}$  hat nur einen derartigen vers

Α 333 αὐτὰρ ὁ έγνω ήσιν ένὶ φρεσὶ φώνησεν τε

die fortsetzungen haben deren drei

A 562 πρῆξαι δ΄ ἔμπης οὖ τι δυνήσεαι, ἀλλ' ἀπὸ θυμοῦ vgl. A 437. 520. Häufige wiederkehr solcher verse stört im hohen grade den eindruck des ganzen und ist ein sicheres zeichen dass der dichter das schöne im versbau nicht mehr unterscheiden konnte

P 4 ἀμφὶ δ' ἄρ' αὐτῷ βαῖν' ὧς τις περὶ πύρτακι μήτης gl. P 239. 244. 629. 634. 705. 712.

Ρ 23 ισσον Πάνθου υίες ευμμελίαι φρονέουσιν

vgl. P9. 59. 86. 157. 319. 405. 444. 570. 598. 628. 633. 651.

Noch sorgfältiger als der dactylische spondeus wird im zweiten fusse der bacchius vermieden; die eigentliche stelle des bacchius ist am ende des verses

Α 7 'Ατρείδης τε ακαξ ακδρων και δίος 'Αχιλλεύς oder in der bukolischen diärese •

A 2 οὐλομένην, ἡ μυρί 'Αχαιοῖς ἄλγε' ἔθηκεν

Die anzahl der letztern verse ist bei weitem geringer doch immer noch sehr bedeutend und sie selbst haben sehr guten klang, weil der fallende rhythmus des bacchius an der vierten stelle vollkommen angemessen ist. Nur ausnahmsweise hingegen findet sich der bacchius in der diärese des zweiten fusses, der erste theil von A hat keinen derartigen vers, in der fortsetzung findet sich

A 602  $\bar{\eta}$ χι ἐκάστφ δῶμα περικλυτὸς 'Αμφιγυήεις auch die erzählung von B ist frei davon; in einigen theilen des schiffskatalogs hingegen sind sie häufig B 546. 549. 584. 631. 636., man mag sie da mit der freiheit der eigennamen einigermassen entschuldigen; es findet sich jedoch auch τετάψτων B 625. Im ganzen finden sich ungefähr 60 solcher bacchien in den 15000 versen der Ilias.

Der molossus mit der arsis in der mitte findet sich nur dreimal in der diärese des zweiten fusses.

🛮 181 ธบิท หะเหกือเท ทฤบธย์

noch härter N 494 ως Αἰνεία θυμός weil der eigenname Αἰνείας sonst durchaus choriambische messung hat; vgl. noch Σ 351.

Auch der ionicus a minori ist sehr selten, denn seine eigentliche stelle ist, wie schon früher bemerkt, am ende des verses. Er machte im vortrag des verses eine pause vor dem dritten fusse nöthig, die durch die zwei kürzen des ersten noch unangenehmer wird. Zuerst findet er sich

 $ar{A}$  438 ei; eta' έκατόμβην βησαν έκηβύλ $oldsymbol{\phi}$   ${}^{2}$  $A\pi$ ύλλων vgl. B 505. Z 301. H 57. K 576. X 448.

Auch ein dispondeus oder worte wie Βελλεφοφόντης sind am anfang des verses sehr störend, gewöhnlich stehen sie am

ende. Interpunction im dritten fusse kann auch hier die härte in etwas mildern.

Α 338 ηπείλησεν μύθον, δ δή τετελεσμένος έστισ

Ο 197 θυγατέρεσσιν γάρ τε καὶ νίάσι βέλτερον είη

vgl. B 495. Σ 125. Z 198. 220 II 459. Ψ 751.

Nachdem bisher die verschiedenen metren aufgezählt worden sind, welche diärese des zweiten fusses bilden, so ist zunächst zu betrachten, ob und wie eine solche diärese auf den ihr folgenden theil des verses einfluss habe. Für die diärese des ersten fusses ist die regel aufgestellt worden, dass das ihr unmittelbar folgende wort mit einer männlichen cäsur ende. Eine männliche cäsur, welche auf die diärese des zweiten fusses folgen würde, würde πενθημιμερής sein und von einem einsilbigen worte gebildet werden

A 108 ἐσθλὸν δ' σὖτε τί πω εἶπας ἔπος οὖτ' ἐτέλεσσας. Wenn aber der zweite fuss keine cäsur hat, so kann die πετθημμερής nicht von einem einsilbigen worte gebildet werden, wenigstens gibt es ausserordentlich weuig derartige verse und nur verse von schlechtem klange.

Τ΄ 365 τοῦ καὶ ὀδόντων περ καναχὴ πέλε· τὼ δέ οἱ ὅσσε β 239 ἔλπομαι αὐτώ περ νοστησέμεν εἰς πολέμοιο

104 καὶ πρὸς δαίμονά πες, εἴ πως ἐρυσαίμεθα νεκρόν vgl. β 4. 244. 296. 629. 634. 649. 705. 712. 737.

In A haben bloss die fortsetzungen zwei beispiele

Α 562 πρῆξαι δ' ἔμπης οὕ τι δυνήσεαι, ἀλλ' ἀπὸ θυμοῦ Α 518 ἢ δὴ λοίγια ἔψγ', ὅτε μ' ἐχθοδοπῆσαι ἐφήσεις.

Mit dem letztern verse, in welchem die interpunction das harte ein wenig mildert, vergleicht sich A 573 η δη λοίγια έργα τάδ' ἔσσεται, οὐχ ἔτ' ἀνεχτά. In der erzählung von B ist mir nur ein solcher vers bekannt (251), im katalog mehrere 495. 777. 796. 844, vgl.  $\Gamma$  76. 420.  $\Delta$  270, P hat deren allein so viele als die vier ersten bücher zusammengenommen. Deswegen kann, was von der diärese des ersten fusses gilt, nicht in derselben weise auch auf die des zweiten angewandt werden, aber es lässt sich erwarten, dass der sorgfältige dichter ein mittel angewandt habe, um das matte und schleppende auch dieser diärese zu überwinden, und man kann, mit einer geringen abweichung von dem beim ersten fusse gesagten, die regel so aufstellen: wenn der zweite fuss, ohne selbst männliche cäsur zu haben, diärese bildet, so tritt casur κατά τρίτον τροχαίον ein und das auf diese folgende wort endigt im vierten oder fünften fusse mit männlicher cäsur. Hat der zweite fuss neben der diärese weibliche cäsur, so kann auch πενθημιμερής eintreten, sonst gilt dasselbe. Nur interpunction in der mitte des verses kann die männliche cäsur in der zweiten hälfte des verses unnöthig machen:

A 220 ἂψ δ' ές κουλεόν ὦσε μέγα ξίφος, οἰδ' ἀπίθησε 426 καὶ τότ' ἔπειτά τοι εἶμι Διὸς ποτὶ χαλκοβατὲς δῶ

Υ 221 τοῦ τριςχίλιαι ἶπποι ἔλος κάτα βουκολέοντο oder im fünften fusse

Α 190 η ο γε φάσγανον οξύ έρυσσάμενος παρά μηροῦ

Μ 371 καί οι Τεύκρος ἄμ' ής κασίγνητος καὶ ὅπατρος Ζ 73 ένθα κεν αὐτε Τρῶες Αρηϊφίλων ὑπ' Αχαιῶν.

Der erste theil vom A bindet sich streng an diese regel, hat aber sehr oft keine männliche cäsur in der zweiten hälfte des verses, wenn schon der zweite fuss männliche cäsur macht.

A 18 ύμῖν μὲν θεοὶ δοῖεν Ὀλύμπια δώματ' ἔχοντες oder A 62 ἀλλ' ἄγε δή τινα μάντιν ἐρείομεν, ἢ ἱερῆα vgl. A 14. 19. 36. 50. 64 89. 97 u. s. f. nebst 161. 254. 609. und ebensowenig wenn interpunction eintritt,

A 214 υβριος είνεκα τῆςδε σὸ δ' ἴσχεο, πείθεο δ' ἡμῖν Zusammensetzungen deren bestandtheile noch deutlich erkennbar sind, scheinen in dieser hinsicht als getrennte worte zu gelten.

A 607 ἦχι ἐκάστω δῶμα περικλυτὸς ᾿Αμφιγυήεις
Ausnahmen finden sich anfangs vereinzelt in den fortsetzungen
von A und mehren sich allmälich in den folgenden büchern

Α 488 αὐτὰς ὁ μήνιε νηυοί παρήμενος ώπυπός οισιν Α 573 ή δη λοίγια έργα τάδ' ἔσσεται, οὐκ ἔτ' ἀνεκτά

Α 596 μειδήσασα δὲ παιδὸς ἐδέξιιτο χερὶ κύπελλον

A 520 ή δε καὶ αὖτως μ' αἰεὶ ἐν ἀθανάτοισι θεοίσι vgl. A 562.

sie sind noch am gefälligsten wenn nach dem ersten fusse interpunction eintritt,

A 468 δαίνντ, οὐδέ τι θυμὸς ἐδεύετο δαιτὸς ἐίσης eine sehr milde, aber angenehme und viel gebrauchte form. Im allgemeinen haben alle verse dieser nebenform etwas weiches, welches nach umständen angenehm sein kann, häufig aber in weichlichkeit ausgeartet und sie verleihen, wenn sie häufig wiederkehren, dem ganzen den character der milde aber auch der kraftlosigkeit. So sind z. b. die rhythmen von E beschaffen

E 147  $\pi\lambda\hat{\eta}\xi$ , ἀπὸ δ' αὐχένος ὧμον ἐέργαθεν,  $\hat{\eta}\delta$ ' ἀπὸ νώτου vgl. 92. 169. 137. 370. 677. 726. 870. und ohne alle männliche cäsur nach dem dritten fusse.

E 336 ἄχρην οὕτασε χείρα μετάλμενος ὀξέι δουρί  $\operatorname{vgl} E$  22. 223. 818.

Wenn der erste fuss aus zwei einsilbigen längen oder einer länge und einem pyrrhichius besteht, so beginnt der rhythmus des verses erst im zweiten fusse. Dann gilt vom zweiten fusse, mit einigen beschränkungen, ähnliches wie vom ersten wenn dieser mit mehrsilbigen worten oder überhaupt innerhalb des rhythmus steht. Am häufigsten folgt also dann einsilbigelänge und auf diese metren mit steigenden rhythmen.

A 28 μή  $v\dot{v}$  τοι οὐ χραίσμη σκηπτρον καὶ στέμμα θεοίο oder ein wort mit choriambischer messung.

A 24 άλλ' οὐκ 'Ατρείδη 'Αγαμίμιστι ήνδανε θυμφ oder ein trochäus mit angehängtem iambus.

A 8 τίς δ' ἂφ σφῶε ϑεῶν ἔριδι ξυνέηκε μάχεσθαι.

Doch haben verse mit solchen anfängen grössere freiheiten, als wenn der rhythmus schon im ersten fusse fallend beginnt; es kommt bei ihnen häufiger vor, dass der fallende rhythmus sich bis zur cäsur κατὰ τρίτον τροχαῖον fortsetzt, indem ein dactylus mit trochäus folgen kann.

A 190 ή ο γε φάσγανον όξυ έρυσσάμενος παρά μηρού oder ein längeres wort

A 86 οὐ μὰ γὰς Ἀπόλλωνα Διὶ σίλον δι τε σὺ Κάλχαν oder ein trochäus mit folgendem amphibrachys

A 536 ως ὁ μὲν ἔνθα καθέζετ ἐπὶ θυόνου, οὐδέ μιν Ἡρη. In den beiden letzten fällen, wo keine diärese des zweiten fusses eintritt, geschieht es dann auch dass in der zweiten hälfte des verses keine männliche cäsur eintritt, der fallende rhythmus also bis zum ende des verses fortdauert.

A 91 δς νῦν πολλὸν ἄριστος Άχαιῶν εῦχεται εἶναι und solche verse haben namentlich, wenn der vierte fuss spondaisch ist, eine angenehme milde; sie kommen deshalb ziemlich vor. Doch wechselt ihre zahl in den verschiedenen büchern vielfach je nachdem strenge oder weiche rhythmen in denselben vorherrschen. Das erste buch, dessen rhythmen bei allem wohlklang etwas ernstes und strenges in sich haben, hat in 611 versen nur etwa 4—5 solche verse: ausser dem eben angeführten A 91 noch 140. 550. 44. Das fünfte hingegen, mit weichlichen rhythmen hat in den 611 ersten versen deren eine bei weitem grössere menge.

E 101 τῷ δ' ἐπὶ μαχρὸν ἥϋσε Δυχάονος ἀγλαὸς νἱός vgl. E 160. 224. 349. 253. 365. 454. 609. nebst E 281. 305. 416. 437.

Wird auch der zweite fuss auf dieselbe weise gebildet, so geben zwei pyrrhichien dem verse einen überaus raschen, lebhaften gang,

husten gang,

A 62 ἀλλ' ἄγε δή τινα μάντιν ἐφείσμεν ἢ ἱερῆα
etwas gemässigter ist ein pyrrhichius im zweiten fusse,

A 161 και δή μοι γέρας αὐτὸς ἀφαιρήσεσθαι ἀπειλείς noch langsamer wird die länge an dieser stelle,

A 276 άλλ' ἔα οῦς οἱ πρῶτα δόσαν γέρας νίες 'Αχαιῶν
Der schwere gung eines mit vier längen beginnenden verses ist
absichtlich gewählt, um die spannung zu steigern, wenn es von
dem unglück der Achäer heisst

A 6 έξ οὖ δὴ τὰ πρῶτα διαστήτην ἐρίσαντε indem auch die bis ans ende steigenden rhythmen auf weitere hindrängen. In eine schlichte gleichmässige erzählung würden vier solcher längen nicht passen und sie finden sich nicht häufig, am anfang des verses in der fortsetzung noch einmal (v. 389),

aus einem ähnlichen grunde; dann  $\Gamma$  430, in B und  $\Delta$  gar nicht. In schlechtern versen sind sie zahlreicher (M 67. 332. 348) und werden ohne grund angewandt.

Bestehn die beiden ersten füsse aus einsilbigen längen oder pyrrhichien, so folgt weibliche casur im dritten fusse; nerthuu. μερής, welche nur durch ein einsilbiges wort gebildet werden kann, ist selten

Α 511 ως φάτο την δ' ου τι προςέφη νεφεληγερέτα Ζεύς [A 401. Z 342.  $\Theta$  484  $\Psi$  478]

und erzeugt leicht härte.

Β 489 οὐδ' εί μοι δέκα μεν γλῶσσαι, δέκα δέ στόματ' είεν Ein vers aber der mit fünf einsilhigen längen beginnt, macht einen angenehmen vortrag geradezu unmöglich.

Σ 362 και μεν δή πού τις μέλλει βροτός ανδοί τελέσσαι Ψ 75 καί μοι δὸς την χεῖς ὁλοφύρομαι οὐ γὰς ἔτ' αὕτως

Ψ 441 άλλ' οὐ μὰν οὐδ ὧς ἄτερ ὅρχου οἴση ἄεθλον Α 792 [O 405] τίς δ' οἶδ' εἴ κέν οἱ σὺν δαίμονι θυμον ὀρίναις. Der erste dieser verse ist aus dem einschiebsel welches die erzählung des im lager geschehenden mit dem besuch bei Hephäst verbinden soll und mit recht schon von Zenodor verworfen ist: schol. Β. Ζηνοδώρω τῷ συγγράψαντι περὶ τῆς Όμήρου συνηθείας τὰ δέκα βιβλία συνεγέγραπτο καὶ περὶ τούτου τοῦ τόπου έν δρ συγγοάμματι πειράται αποδεικτύται διεσκευασμένον τουτον τόν τόπον ἐπῶν ιγ'. Zenodors gründe sind sachlicher natur. Der vers 1 792 gehört zu der, in neuerer zeit ebenfalls aus sachlichen gründen vielfach angefochtenen, erwähnung Nestors an Patroklos.-Das ende von Animmt zu seiner umgebung eine ähnliche, vermittelnde stellung ein, wie die 13 verse in 2 zu der ihrigen. Nur sind die letztern geradezu unnöthig und würden, wenn sie ausfielen, von niemand vermisst werden, die letzte hälfte von A aber ist, trotz allen widersprüchen, ein gewissermassen nothwendiges verbindungsglied. Etwas weniger auffallend ist die härte in

Φ 103 ντν δ' οὐκ ἔσθ' ἄς τις θάτατὸν φύρη, ὅν κε θεώς γε wahrscheinlich weil og vis als ein wort ausgesprochen werden kann. Aehnliches gilt von

A 452 α δείλ', ου μέν σοί γε πατής και πότνια μήτης Χ 348 ως ούκ έσθ', ως σης γε κύτας κεσαλης απαλάλκοι

31 43 οὐ μὰ Ζην, ός τίς τε θεῶν ὕπατος καὶ ἄριστος

Ω 385 σὸς παῖς οὐ μὲν γάρ τι μάχης ἐπεδεύετ ' Αχαιῶν weil man im vortrag der weiblichen cäsur das übergewicht über die männliche geben kann.

Auch auf drei füsse dehnen sich einsilbige längen und pyrrhichien aus, nur herrschen dann in den thesen die letztern vor.

Α 40 η εί δή ποτέ τοι κατά πίονα μηρί' έκηα

vgl. A 503 O 372. II 481. Ungefällig ist schon

Ε 53 ἄλλ' οὐ οἱ τότε γε χραῖσμ' "Αρτεμις ἰοχέαιρα vgl. N 471. Y 107. Schon erwähnt ist A 792, ein vers, der

Philologus. VIII. Jahrg. 2.

mit sechs einsilbigen längen beginnt. Auch diese grenze überschreitet nur ein einziger vers

A 379 [1 79. Ξ 133. 378. O 300. Ψ 54. 738] ως έφαθ' οἱ δ΄ ἄνα τοῦ μάλα μὲς κλύος ἦδ΄ ἐπίθοςτο

Von den bisher aufgezählten verschiedenen formen der verse sind viele, obgleich sie abweichend bezeichnet wurden, nicht schlechthin zu verwerfen, vielmehr können auch sie ihre schöuheit haben und von guten dichtern angewandt werden. Es ist sogar möglich duss ein und derselhe dichter je nach den umständen bald mildere bald strengere rhythmen wählt und ebenso wird es geschehen können dass, wenn zwei verschiedene dichter denselben stoff behandeln, die verse des einen weicher die des andern kraftvoller und männlicher wären. Denn wenn auch bei einem mythus oder sonst fest gegebenen stoffe die subjectivität des erzählers nichts an der sache ändert, so tritt sie doch in kleinen äusserlichkeiten des stils, des ausdrucks, des verses oft um so deutlicher hervor. Nur vor wirklich schlecht klingenden, holperigen versen wird sich jeder gute dichter bei jedem stoffe hüten und während daher einige der als abweichend bezeichneten versformen sich fast in allen theilen der Ilias zeigen, treten andere, wie die von einem einsilbigen worte gebildete nerθημιμερής ohne casur im zweiten fusse, der dactylische spondeus an der zweiten stelle, fünf einsilbige längen am unfang des verses, entweder überhaupt nur in einzelnen stücken der Ilias auf, oder häufen sich nur in solchen gesängen so dass sie das ohr verletzen an. Namentlich mehren sich gegen das ende der llias die unschönen und harten nebenformen und zwar in so auffallender weise dass nicht zufall oder stoffliche gründe allein als ursache angesehn werden können. Um dies wenigstens an einem beispiele zu zeigen, wähle ich zum schlusse das erste buch, eins aus der mitte nämlich N, und eins aus der letzten nämlich W und nehme von einem jeden dieser drei bücher eine gleiche anzahl verse um ihren versbau zu vergleichen, und zwar in der weise dass ich in derselben reihenfolge, wie oben geschehen ist, die einzelnen versformen durchgehe und bei einer jeden angebe, wie viel von der strengen regel abweichende verse sich in den genannten büchern finden. Vers 348 bildet bei A einen natürlichen abschnitt, nach welchem sich manches in metrischer hinsicht ändert und deshalb ist es am besten auch von den beiden andern büchern nur die ersten 348 verse zu dieser vergleichung zu ziehen. Es ist also zunächst von der diärese des ersten fusses zu sprechen.

Wenn der erste fuss aus einem worte besteht und diärese macht, so folgt in A stets im nächsten worte männliche cäsur, denn A 315. 317. sind als unecht zu betrachten. In N findet sich zuweilen der fallende rhythmus fortgesetzt bis zur cäsur κατὰ τρίτον τρογαίον

N 134 ἔχγεα δ' ἐπτύσσοττο θρασειάων ἀπὸ χειρῶν bald mit männlicher cäsur in der zweiten hälfte des verses vgl. N 134. 258. 291. 318. 104. 25. bald ohne dieselbe

N 22 χούστα μαρμαίροττα τετεύχαται αηθιτα αἰεί das erstere geschieht Ψ 39. 129, das zweite Ψ 239. 69. 258.

Besteht der erste fuss aus einem trochäus oder einer einsilbigen kürze, so folgt meist männliche cäsur im nächsten worte. Ausnahme bildet

A 222 δώματ' ές αἰγιόχοιο Λιὸς μετὰ δαίμοτας ἄλλους vgl. A 303. 343. 96 und  $\Psi$  145. 85 mit männlicher cäsur in der zweiten hälfte des verses. Beispiele ohne dieselbe finden sich nicht in A, wohl aber in N 19 sowie  $\Psi$  128. 214.

Auf den trochäus zu anfang folgt sonst gewöhnlich eben falls ein wort mit männlicher cäsur; ausnahmsweise kommt erst ein amphibrachys

A 171 ἐνθάδ ἄτιμος ἐων ἄφετος καὶ πλοῦτον ἀφύξειν gleiches geschieht Ψ 138. In Λ steht dieser vers an dem ende einer langen gedankenreihe, Ψ hingegen am anfang einer solchen wo er weniger passend angewandt ist. Zwei amphibrachen finden sich

A 341 χρειώ έμεῖο γένηται ἀεικέα λοιγὸν ἀμῦναι ebenso N 117. Ψ 263. 51. 116. 238.

Verse deren erstes wort über den ersten fuss hinausreicht haben in  $\mathcal{A}$  interpunction, in  $\mathcal{N}$  ist dies nicht der fall bei

N 75. μαιμώωσι δ' ἔτερθε πόδες καὶ χεῖρες ὕπερθεν siehe N 96. 190.  $\Psi$  147. vgl. 109. 205. Ohne männliche cäsur im zweiten theil ist N 207.

Wir kommen zur diärese des zweiten fusses. Die beiden ersten versfüsse bestehen in  $\mathcal{A}$  nicht aus je einem worte wenn nicht in der mitte des verses interpunction eintritt. Dagegen finden sich in N und  $\mathcal{Y}$  viele verse wie N 116.  $\mathring{\nu}\mu\tilde{\nu}$ ,  $\mathring{\delta}$   $\mathring{o}\mathring{v}$ -  $\mathring{\epsilon}\tau\iota$   $\varkappa$ a $\mathring{\lambda}$   $\mathring{\alpha}$   $\mu$  $\mathring{\epsilon}\mathcal{O}$ ( $\check{\epsilon}\tau\varepsilon$   $\mathcal{O}$ o $\mathring{\nu}_{\ell}\partial$ o $\mathring{\sigma}$   $\mathring{a}\mathring{\lambda}\mathring{\kappa}$ , vgl. N 36. 66. 116. 139. 241. 271.  $\mathcal{Y}$  16. 144. 162. 226. 268. 306. oder N 280. o $\mathring{v}\delta\varepsilon$  oi  $\mathring{a}\tau_{\ell}\varepsilon\mu_{\alpha}$ ,  $\mathring{\eta}\sigma\partial_{\alpha}\iota$   $\mathring{\epsilon}_{\ell}\eta\tau\mathring{\nu}\tau\mathring{\tau}$   $\mathring{\epsilon}r$   $q_{\ell}\varepsilon\sigma\mathring{\iota}$   $\partial\nu\mu\acute{o}$ , vgl. N 327.  $\mathcal{Y}$  20. 29. 56. 97. 153. 166. 180.

Ein längeres auf zwei kürzen endendes wort findet sich vor der diärese des zweiten fusses in A nur einmal (v. 87) aus einem besondern grunde. Ohne solche veranlassung geschieht dies

N 115 αλλ' ακεώμεθα θᾶσσον u. Ψ 36. 246. 296. 336.

Einen dactylischen spondeus hat  $oldsymbol{A}$  nur einmal in der zweiten stelle

A 333 αὐτὰρ ὁ ἔγνω ἡσιν ἐτὶ φρεσὶ φώνησέν τε N dreimal 66. 70. 75.,  $\Psi$  zehnmal 16. 20. 80. 97. 125. 144. 162. 180. 306. 541.

Bacchien hat A gar nicht an dieser stelle, N hat

mit sechs einsilbigen längen beginnt. Auch diese grenze überschreitet nur ein einziger vers

A 379 [1 79. Ξ 133. 378. O 300. Ψ 54. 738] ως έφαθ' οἰ δ' ἄρα τοῦ μάλα μὲν κλύον ἦδ' ἐπίθοντο

Von den bisher aufgezählten verschiedenen formen der verse sind viele, obgleich sie abweichend bezeichnet wurden, nicht schlechthin zu verwerfen, vielmehr können auch sie ihre schönheit haben und von guten dichtern angewandt werden. Es ist sogar möglich dass ein und derselbe dichter je nach den umständen bald mildere bald strengere rhythmen wählt und ebenso wird es geschehen können dass, wenn zwei verschiedene dichter denselben stoff behandeln, die verse des einen weicher die des andern kraftvoller und männlicher wären. Denn wenn auch bei einem mythus oder sonst fest gegebenen stoffe die subjectivität des erzählers nichts an der sache ändert, so tritt sie doch in kleinen äusserlichkeiten des stils, des ausdrucks, des verses oft um so deutlicher hervor. Nur vor wirklich schlecht klingenden, holperigen versen wird sich jeder gute dichter bei jedem stoffe hüten und während daher einige der als abweichend bezeichneten versformen sich fast in allen theilen der Ilias zeigen, treten andere, wie die von einem einsilbigen worte gebildete nerθημιμερής ohne casur im zweiten fusse, der dactylische spondeus an der zweiten stelle, fünf einsilbige längen am anfang des verses, entweder überhaupt nur in einzelnen stücken der llias auf, oder häufen sich nur in solchen gesängen so dass sie das ohr verletzen an. Namentlich mehren sich gegen das ende der llias die unschönen und harten nebenformen und zwar in so auffallender weise dass nicht zufall oder stoffliche gründe allein als ursache angesehn werden können. Um dies wenigstens an einem beispiele zu zeigen, wähle ich zum schlusse das erste buch, eins aus der mitte nämlich N, und eins aus der letzten nämlich W und nehme von einem jeden dieser drei bücher eine gleiche anzahl verse um ihren versbau zu vergleichen, und zwar in der weise dass ich in derselben reihenfolge, wie oben geschehen ist, die einzelnen versformen durchgehe und bei einer jeden angebe, wie viel von der strengen regel abweichende verse sich in den genannten büchern finden. Vers 348 bildet bei A einen natürlichen abschnitt, nach welchem sich manches in metrischer hinsicht ändert und deshalb ist es am besten auch von den beiden andern büchern nur die ersten 348 verse zu dieser vergleichung zu ziehen. Es ist also zunächst von der diärese des ersten fusses zu sprechen.

Wenn der erste fuss aus einem worte besteht und diärese macht, so folgt in A stets im nächsten worte männliche cäsur, denn A 315. 317. sind als unecht zu betrachten. In N findet sich zuweilen der fallende rhythmus fortgesetzt bis zur cäsur κατὰ τρίτον τροχαῖον

N 134 ἔχγεα δ' ἐπτύσσοττο θρασειάων ἀπὸ χειρῶν bald mit männlicher cäsur in der zweiten hälfte des verses vgl. N 134. 258. 291. 318. 104. 25. bald ohne dieselbe

N 22 χούσεα μαρμαίροττα τετεύχαται ἄφθιτα αἰεί das erstere geschieht Ψ 39. 129, das zweite Ψ 239. 69. 258.

Besteht der erste fuss aus einem trochäus oder einer einsilbigen kürze, so folgt meist männliche cäsur im nächsten worte. Ausnahme bildet

A 222 δώματ' ἐς αἰγιόχοιο Λιὸς μετὰ δαίμοτας ἄλλους vgl. A 303. 343. 96 und Ψ 145. 85 mit männlicher cäsur in der zweiten hälfte des verses. Beispiele ohne dieselbe finden sich nicht in A, wohl aber in N 19 sowie Ψ 128. 214.

Auf den trochäus zu anfang folgt sonst gewöhnlich eben falls ein wort mit männlicher cäsur; ausnahmsweise kommt erst ein amphibrachys

A 171 ἐνθάδ ἄτιμος ἐων ἄφετος καὶ πλοῦτον ἀφύξειν gleiches geschieht Ψ 138. In A steht dieser vers an dem ende einer langen gedankenreihe, Ψ hingegen am anfang einer solchen wo er weniger passend angewandt ist. Zwei amphibrachen finden sich

A 341 χρειώ έμεῖο γένηται ἀεικέα λοιγόν ἀμῦναι ebenso N 117. Ψ 263, 51, 116, 238.

Verse deren erstes wort über den ersten fuss hinausreicht haben in  ${\cal A}$  interpunction, in N ist dies nicht der fall bei

N 75. μαιμώωσι δ' ἔτευθε πύδες καὶ χεῖρες ὕπερθεν siehe N 96. 190.  $\Psi$  147. vgl. 109. 205. Ohne männliche cäsur im zweiten theil ist N 207.

Wir kommen zur diärese des zweiten fusses. Die heiden ersten versfüsse bestehen in  $\mathcal{A}$  nicht aus je einem worte wenn nicht in der mitte des verses interpunction eintritt. Dagegen finden sich in N und  $\mathcal{Y}$  viele verse wie N 116.  $\dot{\nu}\mu\epsilon\tilde{\imath}$ ;  $\delta$  o $\dot{\nu}$ .  $\dot{\epsilon}$   $\tau\iota$   $\kappa\alpha\lambda\dot{\alpha}$   $\mu\epsilon\partial\dot{\epsilon}$   $\tau\epsilon$   $\partial o\dot{\nu}\varrho i\delta o s$   $\dot{\alpha}\lambda\kappa\tilde{\jmath}$ ; vgl. N 36. 66. 116. 139. 241. 271.  $\mathcal{Y}$  16. 144. 162. 226. 268. 306. oder N 280. o $\dot{\nu}$   $\delta\dot{\epsilon}$  oi  $\dot{\alpha}$   $\tau\varrho\dot{\epsilon}\mu\alpha\varsigma$   $\dot{\eta}$   $\sigma\partial\alpha\iota$   $\dot{\epsilon}\varrho\eta\tau\dot{\epsilon}$   $\tau\dot{\epsilon}$   $\tau$   $q\varrho\epsilon\dot{s}$   $\partial\nu\mu\dot{o}$  s vgl. N 327.  $\mathcal{Y}$  20. 29. 56. 97. 153. 166. 180.

Ein längeres auf zwei kürzen endendes wort findet sich vor der diärese des zweiten fusses in A nur einmal (v. 87) aus einem besondern grunde. Ohne solche veranlassung geschieht dies

N 115 άλλ' ακεώμεθα θᾶσσον u. Ψ 36. 246. 296. 336.

Einen dactylischen spondeus hat  $\mathcal A$  nur einmal in der zweiten stelle

A 333 αὐτὰρ ὁ ἔγνω ἦσιν ἐτὶ φοεσὶ φώνησέν τε N dreimal 66. 70. 75., Ψ zehnmal 16. 20. 80. 97. 125. 144. 162. 180. 306. 541.

Bacchien hat A gar nicht an dieser stelle, N hat

N 21 τὸν δ' ἐξ 'Αχαιῶν τῆας ἐνσκαρθμοι φέρον ἵπποι vgl. N 21. 285.  $\Psi$  155. 269.

Die πενθημιμερής wird, wenn der zweite fuss keine cäsur hat, in A und N nicht von einem einsilbigen worte gebildet, in 4 geschieht dies achtmal

Ψ' 155 εἰ μὴ ἀχιλλεὺς αἰψ' ἀχαμέμτοτι είπε παρασάς vgl. Ψ' 16. 20. 144. 155. 162. 180. 306. 341.

Wenn der zweite fuss keine männliche cäsur, aber diärese hat, so endigt in A allemal das auf die cäsur κατὰ τρίτον τροχαίον folgende wort mit einer männlichen cäsur. Dies ist nicht der fall

N 116  $\dot{\nu}\mu\epsilon\bar{\imath}$ ;  $\delta'$  οὐκέτι καλὰ  $\mu\epsilon\theta$ ίετε θούριδος ἀλκῆς vgl N 116. 139. 264. 327. 280. 292.  $\Psi$  34. 56. 153. 205. 254. 268. 322. 166. 255.

Endlich sind aus i 4 die verse zu erwähnen welche mit fünf einsilbigen längen beginnen 4 34.75. und ausserdem v. 54, dessen vier erste füsse aus einsilbigen längen und pyrrhichien bestehen.

Im allgemeinen sieht man, dass die verse in A sich am strengsten und genauesten an die hauptregel anschliessen, die in  $\Psi$  aber sich am weitesten davon entfernen, dass die letztern namentlich häufig harte und unschöne formen annehmen, indem ein einziger vers oft gegen mehrere regeln des wohlklangs verstösst. In dieser hinsicht steht also N in der mitte zwischen A und  $\Psi$ . Grosse abweichungen finden in N eigentlich nicht statt; die verse haben zwar nicht die reinheit wie in A, aber sie vereinigen fast alle wohlklang und einen raschen, kräftigen gang. Der dichter von N zeigt im versbau geschmack und gewandtheit, der von  $\Psi$  hingegen unbehülflichkeit ohne verständniss der zu einem guten vortrag erforderlichen eigenschaften eines verses.

Meiningen.

B. Giseke.

## Vermischtes.

Dio Chrys. VIII, 28 p. 157. heisst es ωσπες τί δφελος αν-Φρώπου χρυσῆν ἢ έλεφαντίτην χεῖρα έχοντος; ἀνθρώπου MV (corr. ἄνωθεν που) δτ ἀνθρώπου Pmr. ἄνω θέν που BD. ἄνωθεν που Vat 123. v. Diese varianten erklären sich aus den zügen: Θέν

ατω. d. i. ἀνθρώπου θεόθεν. vgl. Apoll. Rhod. I, 261. II, 1005. Uebrigens fällt auf, dass niemand an der hand von gold und elfenbein anstoss nahm. Sollte nicht Dio auf bestimmte sagen deuten, auf Pythagoras goldnen schenkel (hüfte) und Pelops elfenbeinerne schulter χρυσοῦν μιρὸν ἢ χεῖρα ἐλεφαντίνην ἔχοντος?

Oels. M. Schmidt.

## XII.

## De Aspasia Milesia commentariolus.

Quum per totam fere antiquitatem Graecam is mos valuerit, ut mulierum genus dignitate et honore longe inferius haberetur sexu masculino, haud mirum est, extitisse viros, qui rem eiusque causas illustrare conati sint, et ita quidem, ut in diversas prorsus sententias abeuntes, partim multo peiori, ac vulgo perbiberetur, conditione mulieres habitas fuisse, pars vero Graecorum consuctudinem non multum a nostra ablusisse contenderent. Quorum non lubet litem dirimere; hoc dico, saeculorum nostrorum rationem ferre, ut, si quam similitudinis speciem, umbramve inter Graecorum instituta, quibus res mulierum moderabantur, nostraque deprehenderint, avide eam aucuparentur quibus cordi erat, ne Graecorum gens, multis in rebus recentiorum hominum ingeniis moribusque superior, in gravissima illa re misere incent nobiscum comparata. Gravissimam vero haberi respicientem vitae nostrae exemplar morumque non fugiet. Ipse libello, nuperrime edito, meam hac de controversia qualemcumque sententiam publici iuris feci, lubetque nunc, quae ibi per spatii angustias uberius exponere nequivi, peculiari scripto quasi supplentem comprehendere.

Aspasiam vero cur delegerim excusatione sive explicatione vix opus esse videtur. Inter omnes enim mulieres, quarum ex Graeca antiquitate ad nos memoria pervenit, nescio an nulla et ingenii dotibus et celeberrimorum virorum consuetudine et vero etiam temporis, quo vixerit, gravitate dignior sit, quae animos ad se convertat, memoriaeque instaurationem commendet. Ex cuius enim ore Socrates pendebat, omnium ipse sapientissimus, ex cuius disciplina Pericles ad eloquentiae vim admirabilem plurimum profecit, quaeque ita auctoritate sua et morum venustate eum sibi devinxit, ut gravissimorum bellorum initia originesque ad illam referrentur, nae ea ne potest quidem vulgaris conditionis femina fuisse. Quo magis dolendum est, eius historiam tantis esse lacunis hiantem, tantis tenebris involutam, tamque du-

bine sublestaeque fidei auctoribus ad nos proseminatam, ut ex laceris dispersisque reliquiis quin totum quoddam et integrum corpus effici unquam possit, secumque pugnantia in concordiam redigi, desperandum sit. Nec, ut in limine profitear, multa mihi licuit deprehendere quae Jacobsii diligentiam effugerint, notissimo libello in eandem rem inquirentis. Prodiit praeterea dissertatio de Aspasia, conscripta ab Eckio (Lips. 1774), scripsitque de es Menagius in Vitis mulierum philosopharum -; neutrum acquirere potui. Ut recte procedat disputatio, fontes primum videntur circumspiciendi esse, ex quibus memoria Aspasiae hauriatur. Quos admodum turbulentos, immo lutulentos fluere dubitari nequit. Plarima Plutarchus exhibet, quibus tamen ipse, quatenus fides babenda sit, nescit; dicit enim c. 24 καιρός αν είη διαπορησαι περί της ανθρώπου. Deinde vero quem in vita ipsius Periclis contexenda, ut saepius, non eos auctores secutum esse constat, qui veram incorruptamque rerum fidem traderent, sed nimio quodam studio eos expilasse, qui aut privato in Periclem odio veritatem inflexerint, aut ad legentium animos grata varietate demulcendos curiosa veris commiscuerint, eum, ubi Aspasiae vitam, idque obiterque tantum dataque quasi occasione illustrat, minus etiam sollicitum fuisse de investiganda veritate recte colligi videtur. Nec facile fuit veritatis legem, si sibi scripserat, scriptam observare religiose; namque et magno temporis intervallo Plutarchus a Pericle distat, et certum est, admodum diversa de Aspasia scriptis sparsa fuisse. Quod si non ex rei natura prodiret - erat enim mulier et nobilitata quidem - facile eruas ex illo ότι μέν γάρ ην Μιλησία όμολογείται. Vide enim consiliorum diversitatem, quibus qui talia scriptis consignabant, ducti Aristophanem Byzantium, Apollodorum, alios, quos novimus data opera vitas έταιρων conscripsisse, sane probos auctores veritatisque studiosos dixeris, Peripateticos vero, qui varietatem magis quam veritatem spectabant, multarumque rerum congerie hinc illinc decerptarum gratiam scriptis suis conciliare studebant, suspectae fidei esse, hand immerito iudicabis. adde ipsius temporis quod Periclis nomine inclaruit fluctuantia quam maxime hominum studia, prout assentirent Pericli aut adversarentur; nec infitiaberis, iam tum, quae ad Aspasiam pertiperent, haud admodum similia aut rumoribus percrebuisse aut scriptis fuisse mandata. - Tunc vero temporis quum dramaticae poeseos studia inprimis ferverent, nec facile qui ad litterarum laudem adspiraret, ingenium procul ab ea haberet, consentaneum est, Periclem quoque eiusque rationes et civiles et domesticas modo tectius modo apertius in scena fuisse traductas. Et comicos quidem poetas, de quibus certa res est neque admodum miranda, nunc mitto; quid vero, quod ne tragicos quidem . omnino sibi ab hac consuetudine temperavisse, cothurnique maiestatem identidem ad res e media sui temporis conditione de-

sumptas deflexisse constat? Ibi quod Periclem attinet, notum est quid C. Fr. Hermannus de Oedipo Sophocleo statuerit: sub eius nimirum persona poetam, optimatium scilicet partibus adscriptum, Periclem exagitavisse, eumque haud secus atque Oedipum illum pestis divinitas immissae auctorem populo designare voluisse. Quam sententiam adeo validis vir summus argumentis confirmavit probabilemque reddere conatus est, ut aliter ctiam statuenti difficile sit, adversas partes tueri. Quapropter et ipse in alterutram partem disputare nolo, quum praesertim ad nostram quaestionem non multum inde lucri redundare videatur. Hoc vero affirmare ausim, nec ipsi Hermanno probari, quae Schöllii arguta sedulitas in Sophoclis Antigona rimata est, ad rem nostram, modo vera essent, aliquid lucis allatura. Is enim poetam arbitratur hac fabula Periclis, propter Aspasiam, bellique Samii originem, ab inimicis vexati et invidia cumulati patrocinium suscepisse (!). Quod si quaeris quomodo sieri potuerit, quid clarius, quam sub Antigona Aspasiam latere, eamque morum probitate, vitae integritate, muliebri virtute Atheniensium animos sibi conciliare debuisse? At Periclem frustra circumspicias, nisi fortasse illum Haemonis indolem haud ambigue referre dixeris. Nec satis est. Antigonae pietas, qua ad sepeliendum fratrem ducta est, nullo alio consilio a poeta concelebrata est, quam ut Aspasiae similem pietatem, in civibus suis Milesiis contra Samios adiuvandis conspicuam, clarissima luce collustraret iisdemque laudibus efferret! - Quae omnia adeo contra rerum fidem verique similitudinem prolata sunt, tantaque laborant obscuritate et inconcinnitate, ut diligenti refutatione vix opus esse videatur.

Praceunte exemplum Hermanno, fuit, qui et Achaeum poetam, Periclis aequalem, in fabula Oedipi, quam et hic dedit, consilium secutum fuisse exagitandi Periclis suspicaretur (Kayser, hist. crit. trag. graec. pag. 131). Nos et hic suffragium nostrum cohibemus; nec vero probo, quod eidem viro docto visum est: in Omphalae materie, ab Achaeo tractata, certum atque illustre odii argumentum conspici, quo Periclem ille insectatus sit. Periclem scilicet ab Aspasiae nutu imperioque pendentem, tantam referre cum Hercule similitudinem, Omphalae servitutem subeunte, ut illum a poeta tactum fuisse necesse sit. Et sunt sane quaedam, quae in utroque iure possint in comparationem venire. Omphalamque aliunde constat a comicis poetis Aspasiae aequiparatam; at vero Achaei Omphale, id quod minime debet negligi, fuit drama satyricum (cf. Welcker. supplem. ad Trilog. pag. 321), quo in genere quantae fuerint Herculis partes quotiesque a poetis frequentatae ad exhilarandos spectatorum animos nota res est, nec vero ullo, quod sciam exemplo, probatum est, poetam praeter iocos resque ludicras alia populo propinavisse, quae ad praesentiam rerum magis valerent, quam fabulae ambitu finibusque includerentur.

Praeterea vero Kayser, quod obiter monuerim, ut similitudinem inter Herculem suum Periclemque quam maximam efficiat, talia Pericli affinxit, quae vereor, ne idoneis testimoniis comprebare queat. (Quo enim utitur, tam fallacis est sidei, ut quo nullus magis - Heraclides Ponticus). Dicit enim, eum secutum esse effeminatam mollitiem, effrenatamque libidinum voluptatem, praeterea, quemadmodum Hercules mulieris amore paterna bona profuderit, ita illum Aspasiae gratia immensos sumptus fecisse divitiasque consumpsisse. At nostrum de Heraclide Pont. indicium quam sit verum poteris cognoscere ex Diogene Laertio, omnesque, ut arbitror, viri docti in eo consentiunt, multa eum ementitum fuisse, multa pro veris et genuinis venditasse, quae ipsius ingenio debeantur. Qui, ut Bentleii iudicium adsciscam, in eorum censetur numero, quorum ψευδεπίγοαφα non vulgus tantum sed etiam reges virosque doctos deceperint (cf. Luzac. lect. Attic. p. 150), huic in re aliqua, nullis aliunde argumentis stabilita, sidem habere, haud consultum est. Verba eius leguntur apud Athen. X, 533. Περικλέα δε τον Ολύμπιον φησίν Πρακλείδης ὁ Ποττικὸς ἐν τῷ πευὶ ἡδονῆς, ὡς ἀπήλλαξεν ἐκ τῆς οἰκίας τὴν γυναϊκα καὶ τὸν μεθ' ἡδονῆς βίον πυοείλετο. Εκει δὲ μετ 'Ασπασίας, της έκ Μεγάρων έταίρας, και το πολύ μέρος της οὐσίας είς ταύτην κατανήλωσεν.

Convertamus nos ad poetas comicos, quorum in fabulis consentaneum est propter consilii, quod secuti sunt, rationem, universamque artis suae conditionem largiores fontes uberioresque fluere; adde vero, maxime turbulentos. Plutarchus quaedam ex iis delibavit, quae ad Aspasiam, Periclemque pertinent, e quibus, quamvis ad vitae domesticae rationes ingeniumque Aspasiae recte existimandum non multa efficiantur, tamen in censum sunt adducenda. Iam comprobatum est luculentissimo Aristophanis exemplo, quantum in vetere comoedia spatii concessum fuerit partium civilium studiis, quamque nullo freno coercitum poetae ingenium debacchatum sit in viris, summo rei publicae loco constitutis, vexandis omnique modo concidendis. Quid quod poetae comici ne ab eorum quidem irrisione omnino se continuerunt, quorum et ipsi partes sectabantur ingeniumque laudibus efferebant? Scilicet ferebat ita priscae comoediae ratio, ad exhilarandos spectatorum animos grataque morandos novitate accommodata, quos par erat, quo magis veritatem inflecti consultoque depravari viderent, eo ad risus procliviores esse. Qualem scimus Eupolidem Aspasiam traduxisse, ipsique Pericli sales suos adspersisse, quamvis, quod eius in re publica adversarium, Cimonem (Plut. Cim. c. 15) crudelissime vexaverit, recte inde colligatur, a Periclis eum partibus stetisse, cuius ingenium alias meritis laudibus celebravit. Qu'am in rem lubet Plinii verba conferre epist. XX, libr. 1. nec me prueterit summum oratorem Periclem sic a comico Eupolide laudari:

. . . πρός δέ γ' αὐτοῦ τῷ τάχει
Πειθώ τις ἐπεκάθιζεν ἐπὶ τοῖς χείλεσι·
οῦτως ἐκήλει, καὶ μόνος τῶν ὑητόρων
τὸ κέντρον ἐγκατέλειπε τοῖς ἀκροωμένοις.

Nec abs re videtur esse, Ciceronis quale fuerit de prisca comoedia nominatimque Pericle ab ea irriso iudicium, commemoravisse: Quem illa non attigit, vel potius quem non vexavit, cui pepercit? Esto, populares homines, improbos et in republica seditiosos, Cleonem, Cleophontem, Hyperbolum laesit, sed .... Periclem violari versibus et agi in scena, non plus decuit quam si Plautus noster voluisset, aut Naevius P. Cornelio Scipioni .... maledicere. Iam Aspasia videamus qualis audiat apud comicos. Plutarchus (c. 24) Όμφάλην τε νέαν et Δηιάνειφαν et "Ηφαν dicit agnominatam fuisse, quin, a Cratino nudis verbis παλλαχήν fuisse vocatam, hisque ignominiosis verbis traductam:

Ηραν τέ οἱ 'Ασπασίαν τίκτει Καταπυγοσύιη Παλλακὴν κυνώπιδα.

Ille igitur poeta ipsam Impudictiam matrem fecit Aspasiae, nescio cum quo patre congressam; suspicari licet Saturnum, quoniam idem Cratinus Periclem patre Saturno, matre Discordia, progenitum exhibet. Quae non tam ad captandum risum, opinor, dicta sunt, quam quo animo erga Periclem Aspasiamque fuerit Cratinus, significant. De quo poeta hoc est Meinekii iudicium: Tanta conviciandi libidine non mirum est, fervidi virum ingenii nonnunquam paulo iniquius etiam summos homines patriaeque amantissimos vexasse, velut Periclem, quem internecino fere odio exagitavit.

Quo iure Aspasia Iuno dicta sit, in propatulo est, coniux scilicet Periclis Olympii. De Omphale supra vidimus, quamvis et hic sumptuum profusionumque significationem abesse, nec nisi in eo comparationis nervum inesse putaverim, quod uterque, et Hercules et Pericles, in mulierum se servitutem addixerint ad earumque arbitrium suammam rerum dirigi passi sint. "Ut ille heros amicae cuncta fortitudinis insignia dederat, quae ipsius propria erant, Pericles hoc ipsum, quod vel unicum eius vel praecipuum decus fuit, hoc est, civitatis procurationem concessit mulierculae". In Deianirae nomine praeter quam quod et ipsa Herculis uxor est, licet hunc quoque intellectum suspicari: eandem Pericli interitum perniciemque aliquando paraturam esse. Placet propter argumenti similitudinem huc adsciscere scholion ad Platonis Menexenum (p. 923 edit. Orell. et Bait.) quod in Aspasiae rebus adumbrandis versatur. Ibi de comicis haec leguntur: Κρατίνος δε Όμφάλην τύραννον αυτήν καλεί Χείρων Εύπολις φίλοις, έν δε Προςπαλτίοις Ελένην αυτήν καλεί, ὁ δε Κρατίνος και "Πραν, ισως ότι και Περικλής Όλύμπιος προςηγορεύετο. Hic illud de Helena novum accessit, nescio unde haustum, quaedam corrupta sunt. Helenae denominatio vix potest dubium esse quorsum spectet; non enim pulchritudinem solam, in utraque femina conspicuam, videtur poeta designare voluisse, sed perniciosam eius vim, qua factum est, ut gravi utraque bello origiuem dederit. Quod de Aspasia serio cogitaverit Eupolis, vehementer dubito, quum neque Aristophanes, ubi einsdem rei auctor exstitit, eam pro vera venditare voluerit. Loci nostri corruptelas, quae et deficiente orationis sensu arguantur, et vero inde, quod Cratinus maior nunquam fabulam Omphale inscriptam, dedit, variis modis sanare studuerunt viri docti; quorum Bergkius periclitatus est (com. attic. reliqq. pag. 238): Κρατίτος δε τύραντον αυτήν καλεί Χείρωσιν, Όμφάλην Ευπολις ψίλοις. Quod propterea non placet, quia, parilitatis causa, nomen proprium desiderari videtur. At epitheton, quod est requesos, optime quadrat in Omphalen, quapropter Meinekii equidem conjecturam praeoptaverim, scribentis: Κρατίτος δε Όμφάλην τύgarror avrier rakei. Quamquam, si in re certa licet litterarum ductibus et apicibus diutius immorari, fateor, idem mihi et apud Plutarchum et apud scholiastam illum legendum esse videri, aut igitur apud utrumque Όμφάλη τε τέα aut Όμφάλη τύραττος. Τέ réar et réparror, quamvis multum inter se distantia, habent tamen, quae similia sint. In reliquis tutissimum videtur, Meinekium sequi: Κρατίτ. δε Όμφ. τύραντ. αὐτ. καλεί Χείρωσιτ, ώς καί Εὐπολις Φίλοις. De Cratini Chironibus constat (Bergk. 219 sqq.). Nolim enim cum Orelli (ad Platon. Menex. schol. pag. 924) tentare Xsigora, sc. magistram, quia haud scio un feminam hoc nomine designare poeta nequiverit. Ceterum in harum fabularum argumentis fragmentisve si quae supersunt, frustra circumspicias, quo sententiarum nexu quave occasione illa dicta fuerint. Praeter comicos Plutarchus in concinnanda Aspasiae memoria alium auctorem nominatim extulit - Aeschinem Socraticum; nec vero addit, quale eius de Aspasia scriptum exstiterit. Cui lacunae supplendae aliorum ayctorum testimonia inserviunt, quibus efficitur, eum dialogum composuisse, Aspasiae nomine inscriptum. Quo etiam Cicero revocandus esse videtur, loco de Invent. I. 31, intra adducendo, unde patet, Socratis in eo partes fuisse; nec vero de ceteris interlocutoribus constat. Inde Plutarchus deprompsit quaedam, quae ad Lysiclis historiam, alterum Aspasiae maritum, pertinent, quamvis credibile sit, eum et alia, tacito auctoris nomine, ex hoc fonte hausisse. Qualia sint, diudicari nequit, quum praeter Ciceronis illum locum vestigiis fere destituti simus (reliqua fragm. vid. ap. Bergk. p. 237). lam vero id prorsus singulare accidit, quod quae ad dialogum illum summa probabilitate referas, in scholio supra citato ex alio eiusdem Aeschinis scripto originem traxisse dicuntur - scilicet Kallia dialogo. Quare Dindorfius errorem seu corruptelam subesse ratus, correxit (ad Aristoph. fragm. p. 21) ἐν διαλόγω Ασπασία. Cui equidem non temere adstipularer, si cetera sana

essent; namque Athenaeo auctore constat, et nomine Calliae Aeschinis dialogum fuisse inscriptum, tum vero, quidni locum comcedamus Aspasiae mentioni in scripto, quod in Periclis affinitate illustranda versatur? Quid, quod eandem rem inverso modo evenisse in 'Aonacia dialogo, scilicet, de Callia quoque eiusque familia ibi sermonem fuisse, eiusdem Athenaei testimonio certum est? At vero vide locum schol, non uno modo corruptum: 'Ασπασία καὶ τὸν Αυσικλέα ψήτορα δεινότατον κατεσκεύασεν, ώς Αισχίτης ο Σωκρατικός εν διαλόγφ Καλλία και Πλάτων ύμοίως Πεδηταίς. Comicus enim Plato nullam scripsit fabulam huius nominis; sed Callias; quod quum ita sit, vix poteris Bergkii coniecturam non amplecti, scribentis: άς Αίσχ. ὁ Σωκο. ἐν διαλ. Ασπασία καὶ Καλλίας όμοίως Πεδηταίς. Non videtur Aeschines magnifice de Aspasia sensisse, id quod tuto inde colligas quod in dialogo illo mulieres omnes, ex Ionia oriundas, adulteras (μοιγάδας) dixerit et sordido quaestui inhiantes (Athen. V, 220); nec quam Plutarchus eius sententiam affert, Periclem contra ius precibus lacrimisque Aspasiam litium periculo eripuisse, nimium mulieris studium declarat. Noli vero soni similitudine in hanc sententiam abripi, ut apud Athen. XIII, p. 589, ubi ex Antisthene auctore eadem afferuntur, quae Plutarchus Aeschini accepta refert, Aeschinis nomen substituendum esse censeas. Namque in librorum Antisthenis indice a Diogene Laertio confecto, legitur etiam Aspasia; facit huc quoque locus Harpocrationis p. 37: μνημοτεύουσι δ' αθτής (Ασπασίας) και πολλάκις οί άλλοι Σωχρατικοί. Quae ibidem leguntur praecedentia: 'Ασπασία. Αυσίας έν τῷ πρὸς Αἰσγίτην τὸν Σωκρατικὸν διαλεγόμενος έπιγραφομέρω Άσπασία manifesta corruptela laborant; vix enim possunt cum Casaubono in hanc sententiam deflecti: Lysias in oratione contra Aeschinem Socraticum, disserens de dialogo Aeschinis, inscripto "Aspasia"; neque vero, quod unicum admittit orationis conformatio, id possunt innuere, Lysiam ipsum partes interlocutoris egisse. Igitur ita cum Menagio sunt restituenda: Avσίας έν τῷ πρ. Αίσχ. τ. Σωκρ. καὶ Αίσχίνης ὁ Σωκρατικός έν διαλόγφ επιγραφομένω 'Ασπασία. Ceterum circa quae accusationis puncta Lysiae oratio — egit vero cum Aeschine συχοgasτίας, Diog. Laert. II, 6. 63 — ita versari potuerit, ut Aspasiae quoque locus in ea concederetur, non liquet nec divinando quis assequetur. Placet hoc loco, ubi de scriptoribus a Plutarcho potissimum adhibitis, qui res Aspasiae illustraverint, agitur, asciscere quendam a scholiasta supra laudato commemoratum — Diodorum εν τῷ περὶ Μιλήτου συγγράμματι, quem verbo moneo esse videri περιηγητήν, ex cuius περί δίμων commentariis dispersa quacdam apud Stephanum Byzantium et Plutarchum fragmenta inveniuntur.

Haec dicta esse volui de corum opera qui ante Plutarchum de Aspasia sive consilio sive obiter dataque occasione scripserint. Vides, admodum studiose per antiquitatem in eius res fuisse inquisitum, copioseque eas expositas, nostrum vero tempus in maxima penuria versari. Fuerunt quoque post Plutarchum, qui scriptis suis quaedam intexuerint, sed hi omnino ex veterum auctoritate pendere neque ipsi diligentius memoriam mulieris recoluisse censendi sunt. Quorum locus aliquos, ubi res feret, adducemus.

Milesiam fuisse omnium suffragio constat (ὁμολογείται), filiam Axiochi cuiusdam. Iuxta haec Plutarchi verba in censum venire nequeunt quae discrepantia legimus apud Schol. ad Aristid. orat. de quatuorvir. (vol. III. p. 468 Dind.): η δε έκ Καρίας ή Άσπασία, αίχμαλωτισθείσα δε φέκει εν Μιλήτφ, ποριοβοσκφ Μυρτώ καλουμένη, ένεχθείσα δε είς την Αττικήν Ασπασία εκλήθη εκ τοῦ πάντας αὐτὴν ἀσπάζεσθαι. Quae repetenda sunt ex temeraria Milesiae cum Phocica muliere confusione, quam a Cyro minore eximie dilectam prius audiisse Μιλτώ, deinde Aspasiae nomine ab eo fuisse insignitam, ab eodem Plutarcho traditur (c. 24). Μυρτώ vero et Μιλτώ vide quam sint similia; tum nescio an in eximia nostri loci pravitate id quoque suspicari liceat, Kūgor vocem scripturae similitudine Cariam procreavisse. — Patria Miletus non nihil facit ad quaestus genus, quod profitebatur Aspasia, explicandum. Quum enim in universum urbes Ioniae saeculorum decursu a prisca temperantia, adiuvante coelo barbarorumque confinio, descivisse adque effeminatam vitae mollitiem luxuriamque delapsas fuisse notum sit (cf. Athen. XII, 26-31) tum Miletus prae ceteris his vicibus excellebat, tantumque, paullatim, non belli solum calamitatibus, sed dissoluto morum genere imminuta est, ut notissimo dicterio ,, πάλαι ποτ' ήσαν άλκιμοι Μιλήσιοι" ansam dederit. - Meretriciae igitur artes colebantur ibi et exquisita quadam gratia fingebantur, quamquam obscoena quoque voluptatum genera inde per Graeciam manasse ex Aristophane discimus, Lysistr. v. 108. His sedibus oriunda, et, quod dubitari nequit, ipsa artis eius praeceptis penitus imbuta, Aspasia Athenas, nescio qua forte, est delata. An dicamus, primum concessisse Megaram? Namque memorabili sane loco, ex Pontico quem novimus Heraclide hausto, apud Athen. XII, 533 audit éx Μεγάρων έταιζοα. Quem ita in concordiam cum vulgari memoria redigere conatus est Schweighaeuser, ut dicat ad l.: eadem hic per contemtum έκ Μεγάρων dicitur, quoniam, ut videtur, priusquam Athenas habitatum concessisset, Megaris artem suam erat professa, quo ab oppido alias etiam in proverbio vulgares meretrices Μεγαριστικαί σφίγγες appellabantur (in collectaneis Diogeniani; vid. Erasm. in Adag.). Equidem in proverbiali illa locutione veram inesse huius loci explicationem arbitror, ut non opus sit, de domicilio Aspasiae Megaris ficto cogitare: Athenas puto profectam esse quaestus faciendi causa, cni, quippe in urbe celeberrima maximeque frequentata, fructus uberrimos lucrumque maximum proposita esse statueret. Recentior enim erat in Graecia meretricia professio, grataque sua novitate magis ibi capiebat virorum animos, quam unde exierat Ionia. Neque enim abiectas illas mulierculas cogito, ad explendam corporis libidinem unice accommodatas, quarum iam Solonis tempore quaestus publice sancitus est; sed quae omni exquisitioris culturae leporumque genere artem suam quamvis humilem sordidamque condirent, ingeniique dotibus aeque ac faciei corporisque veneribus devincire eorum qui ambiebant, animos studerent. Neque unum fuisse meretricum genus, unumque artis gradum, alii docuerunt. Aspasiam vero quamvis sit, qui ob ingenii praestantiam et Periclis aliorumque clarorum virorum consuetudinem admiretur, tamen non eo progressurum esse studii arbitror, ut quaestus illius invidiam ab ea removendam atque nonnisi hominum sive mordaci maledicentiae sive stolidae iguorantiae tribuendam esse statuat. Nae is vereor. ne totam antiquitatem habeat sibi refragantem. Nec comicos magni facimus, hoc vero addo: Eupolin poetam in fabula d'nμοις, ubi eximiis laudibus eloquentiam Periclis rerumque civilium prudentiam celebrat, quem ex inferis excitatum in scenam producit deque afflicta re publica interrogatum respondentemque exhibet, in hac igitur fabula non έταίραν solum, sed magis invidiose moorny, scortum, eam vocare. Nec Periclis amicitia, Socratis aliorumque in conferendis sermonibus familiaritas, ad comprobandum contrarium valet. Res enim, si saeculi mores recte aestimantur, carebat offensione; non ita quidem, ut in mulieribus, artem profitentibus, famae macula nulla resideret — erat enim et quaestus et versabatur ille in rebus venereis — sed ut viris probro non fuerit, consuescere cum iis. Quando vero in interiorem Periclis familiaritatem Aspasia pervenerit, quibusque ad captandum virum machinis usa, non constat, nec, quod hoc attinet, veteres inter se consentiebant. Propter sapientiam enim rerumque civilium peritiam alii cultam fuisse a Pericle perhibebant, alii, amore eum fuisse ductum. Quod utrumque videtur coniungendum esse. Fuit enim Pericles admodum propensus ad rem muliebrem, id quod lon, poeta tragicus et in re publica adversarius, ei exprobrat, ferturque dilexisse Chrysillam, Corinthiam, quam et lon, elegiis suis celebratam, deperibat. Quid, quod Stesimbrotus rem eum cum nuru habuisse testatur? Nec quae de Cimonis sorore Elpinice percrebuerant, ab hoc loco alienum est commemorare. Quae licet per odium maledicentiamque aucta esse concesserim, tamen universum spectanti id, arbitror, constabit, Periclem ab amore haud abhorruisse. Quo insolenti Aspasiam amplexus esse dicitur, ita, ut cum legitima uxore divortium faceret; neque enim alia divortii causa exstitisse videtur, quam ut totum se Aspasiae amori et per leges et per mores dare posset, novoque sibi matrimonio consociaret. Nec prae amore publicam existimationem sollicite curavit; uxor enim quamvis volens a volente discesserit, neque raritas divortiorum Athenis esset, tamen rei suberat macu-

lae nota (cf. Becker. Charicl. II. 489). Et prioris coniugis memoria -- dicamne per Aspasiam ! -- ita obscurata est, ut ne nomen quidem eius proditum sit. Hoc unum rescivimus, fuisse cognatam Pericli atque ex Hipponico matrem exstitisse Calliae illius, famosi heluonis, ab Eupolide in Κόλαξι acerbissime exagitati. - Sed utut de Aspasiae auctoritate statuimus, quam in privatis Periclis domesticisque rebus exercuerit, in illis tamen, quae ad civitatem pertinerent, eam tantum valuisse, ut Periclem ad bellum gerendum impulerit, nullo modo concedi potest. Bellum Samium dico, in quo Milesiorum partes, Aspasiae gratificantem, amplexum fuisse Periclem contenderent ('Ασπασία γαριζόμενος δοκεί πράξαι τα τρός Σαμίους). In hanc enim sententiam, quam Plutarchus quoque, ut videtur, secutus est, quominus concedamus et aliae res prohibent et vero viri ipsius in gerenda re publica magnitudo et sanctimonia, nullis unquam privatis studiis temerata. Neque enim, si ulla huius consilii suspicio per vulgus serpsisset, Periclis adversarios, adde et comicos, praetermissuros fuisse occasionem arbitror, qua viro invidiam conflarent eumque criminationibus cumularent. At vero ullum ex Periclis tempore indicium frustra circumspicias. Restat, quod videam, unici Duridis auctoritas, qua res nititur, (apud Harpocrat. s. v. Aspasia; Aristophanes enim et Theophrastus, ibidem testes commemorati, ad causas belli Peloponnesiaci, de quo infra, videntur referendi esse). Ea vero, ut in universum dubia et ab ipso Plutarcho impugnata, (Duridem enim ad Demosth. XIX numero eximit των δοκιμωτάτων) ita in nostra quaestione maxime infringatur necesse est, quia Samo oriundo, ubi de inimicitiis inter Athenienses suamque patriam exercitis agebat, integrum indicium, nullisque corruptum partium studiis, vix erat relictum. Quod Plutarchus quoque innuit c. 28: Δούρις μεν ούν οπου μηδεν αύτῷ ίδιον πάθος, είωθώς κρατείν την διήγησιν έπὶ τῆς άληθείας μάλλον, ἔοικεν ἐνταῦθα δειτωσαι τὰς τῆς πατρίδος συμφοράς ἐπὶ διαβολή των Αθηταίων. --Bellum illud versabatur circa Prienes possessionem, Milesiique, a Samiis pressi, Atheniensium auxilium imploraverunt et impepetraverunt. Credibile est, Periclem quam maxime bellum suasísse, nec propterea tantum, quod insula, armis devicta, maximo Atheniensium dominatum incremento augeri videbat, sed Milesiorum quoque gratia, quos Atheniensium populus pro fratribus fere ac propinguis habebat summoque amplectebatur studio. Quam in rem utile est conferre Herodot. lib. V, 97, ubi Aristagoras dicit, ώς οἱ Μιλήσιοι τῶν Αθηναίων εἰσὶν ἄ τοιχοι, καὶ οἰκὸς σφέας είη δύεσθαι δυναμένους μέγα; et vero apud eundem libr. VI, 21, qui est locus celeberrimus de lacrimis Atheniensium, quum Milesiorum calamitatem a Phrynicho poeta in scena repraesentatam viderent. Quae qui accuratius secum perpenderit, causus exstitisse gravissimas ferendi auxilii concedet, neque precibus auctoritateque Aspasiae opus fuisse ad rem strenue suscipiendam. -

Sed haec leviora sunt, si cum iis conferas, quae de belli Peloponnesiaci originibus disseminabantur. Ecce enim, gravissimi illius belli moles irruebat in Aspasiam, quam provocando in Megarenses plebiscito conflavisse illam calamitatem arguebant. Sed hic ut primum consistamus, erat sane lex, qua Megarenses a foro commercioque Attico excludebantur, in causis, quae bellum properarent ansamque ei praeberent tandem erumpendi (Aristoph. iu pac. v. 608 eam primariam causam dicit); nec vero, qui Atheviensium Lucedaemoniorumque mores rerumque publicarum, quales tunc erant, statum conditionemque, consilia hominum et voluntates, bene perspexerit, is unquam in externis quibusdum causis singulisque factis, quae adversariorum parti minus placerent, belli originem quaerendam esse censebit; immo gliscens diu in occulto et per hominum intima pectora serpens tandem accedentibus extrinsecus stimulis, erupisse ad lucem. Non fugiebat boc praestantissimum Thucydidis ingenium; alii vero minus perspicaces misere se torquebant in rimandis indagandisque causis, e quibus tantum incendium elicerent. Quorum in numerum Ephorus quoque, non ignobilis historiarum scriptor, referendus est qui quae de belli originibus commentus est, apud Diodorum Siculum, vestigia eius prementem, leguntur: primam scilicet causam fuisse pecuniam publicam, Delo insula Athenas advectum et Periclis sidei commissam, cuius ab eo rationes exposcerentur. Quas quum reddere nequiret, quippe pecuniae parte in sua commoda expensa, ita subterfugere studuisse, ut gravi Athenienses bello implicaret. - Plutarchus quoque belli causam confert in Periclem, quod perseveraverit in plebiscito contra Megarenses (cap. 29: ο Περικλής, . . . . παροξύνας τον δήμον διαμείναι τη προς Μεγαρείς φιλοτεικία μόνος έσχε του πολέμου την αιτίαν.). Ubi non possum Sinteni accedere, dicenti, Plutarchum in enarrandis belli originibus ad Ephorum se applicuisse. Quam enim hic primarias causas affert, pecuniae publicae rationem reddendam, deinde vero invidiam, ex Phidiae criminatione ortam, diluendam, earum alteram, ab Ephoro accurate expositam, vix inter aliaque significat, alteram vero omnium pessimam (πασῶν γειρίστην) vocat. - lam quod in bello Samio negavimus, potuisse virum, a summo scriptore Thucydide tam claro virtutum splendore illustratum, privatis studiis ita indulgere, ut civitatem suam in belli discrimen coniecerit, id multo perseverantius hic negamus omnesque consensuros esse nobiscum arbitramur. Res ut breviter prehendamus, haec est: Bellum Peloponnes. non ex unius viri arbitrio potest suspendi, et, si vel concederemus, Pericles pro sua magnitudine his causis duci non potuit. Plebiscito ut paullisper immoremur, notissimum est unde derivaverit Aristophanes: captas nimirum a Megarensibus duas Aspasiae meretriculas ita Periclis iram incendisse, ut plebisciti supra memorati auctor exstiterit. Aristoph. in Acharn. v. 532 seqq.:

πόρνην δε Σιμαίθαν ἰόντες Μεγάραδε νεανίαι κλέπτουσι μεθυσοκότταβοι· κάθ' οἱ Μεγαρῆς ὀδύναις πεφυσιγγώμενοι ἀντεξέκλεψαν Ασπασίας πόρνα δύο· κάντεῦθεν ἀρχὴ τοῦ πολέμου κατεδύάγη πᾶσιν Ελλησι κ. τ. λ.

Plebisscitum, quamvis auctore Charino factum sit, tamen Periclis impulsu ab illo suasum esse testis est Plutarchus in praec. de re publ. ger. (Suidas: Ασπασία . . . δι' ην δργισθείς έγραψε - Περκλης - το κατά Μεγαμέων ψήφισμα). Non quis in hoc, quod alium subornaverit, indicia quaerat, quibus comprobari Aristophanis criminationem existimet, de Ephialte cogitet et Areopago. Quod Megarensibus crimini dabatur, erat ἐπεργασία τῆς γῆς τῆς ίερας καὶ ἀορίστου (Thucyd. I, 139). Illa vero de raptis scortillis unde petiit Aristophanes! an omnino ludibundus ex vano hausit! Nec sane, ut ad hilaritatem auditores impelleret adversariosque suos risui exponeret, a lepidis fabularum inventis abstinuit; hic vero arbitror, rei cuiusdam vestigia subesse, quae ille secundum morem comicorum ad consilii sui rationem flexerit, itaque immutaverit, ut pristini coloris nihil fere relinqueretur. Namque legitur apud Thucydidem, praeter culturam agri sacri Athenienses quoque Megarensibus criminatos esse απδραπόδων ύποδοχήν των αφισταμέτων. Hinc puto Aristophanem sua commentum esse, ut ad Aspasiae servas invidiose retulerit, quae aliorum nescio quorum intererant; et augetur rei invidia, quod scorta fuisse dicit, vile mulierum genus servisque adeo inferius. Nec latet Aristophanis consilium. Nam quum belli dissuasor vehementissimus exsisteret et in hoc consilium fabulam Acharnensium componeret — pacis commendationem —, consentaneum erat, ut bello gravissimo levissimas causas vereque futiles subtexeret ideoque finem imponendum esse demonstraret. Miramur Theophrastum, qui idem originem belli ad Aspasiam refert (vid. Harpocrat. s. v.); at fuit Peripateticus, de quorum in conscribenda historia ratione satis est relegavisse ad Luzacii defensionem Socraticam; nisi malis fortasse Baylii dubitationi accedere: mais que sait-on, s'ils l'assuraient (Theophrastum dicit et Duridem) de leur chef, ou s'ils rapportaient cela comme l'opinion des envieux de Périclès et comme celle des poètes! --. Et concedi potest, quas causas Pericles Atheniensesque practexebant, ut Megarenses portubus foroque arcerent, non proprias verasque fuisse, sed aliam latuisse, eamque primariam, quam quis non intelligit in populo ad dominationem quavis machina aspirante et contendente! - Ad finem lubet addere verba Sintenis in comment. ad Pericl. p. 212: "Si quod fuit Periclis privatum in Megarenses odium quale dubitanter significavit Plutarchus c. XXX: ψπην μέν οθν τις, ώς έσιχετ, αυτώ και ίδία πρώς τους Μεγαρείς απέχθεια - rectius sic iudicabimus, ad alias causas easque gravissimas, quas Thucydi-

des exposuit, accessisse levierem banc inimicitiam privatam, non profecto ex causa ortam tali, qualem, ut decebat comicum, Aristophanes finxit, sed alia, nobis non cognita." - Sed redeundum est ad vitae domesticae rationes moresque Aspasiae. Si Plutarcho sides habenda est, turpi quaestui dedita erat, maidioxas έταιρούσας τρέφουσα. Et quum supra viderimus, maculam meretricis non videri ah ea abstergi posse, hoc quoque argumentis labefactari nequit; at postquam matrimonii societatem cum Pericle iniit, (αὐτὸς δὲ λαβών την Ασπασίαν, έστερξε διασερόντως) tantoque eum amore devinctum tenebat, ut vir in re publica maximus bis quatidie, et proditurus ad forensia negotia, et regressus, eam exoscularetur, tum vero mihi certissimum est, a sordido illo lucro eam recessisse, totamque se Pericli dedisse. Namque. ut statuerimus, lusus illos amatorios a facetis hominibus excogitatos esse, ut in nomine Aspasine argutarentur (ἀσπάζισθαι, ᾿Ασπασία), tamen clarissima eius amoris signa insunt in divortio cum priore muliere facto, aliisque rebus, supra ium commemoratis, ut et Pericles putandus sit, solus eius veneribus frui voluisse, nec Aspasia inexplotae libidinum voluptati, si qua insignis erat Pericles, adducendis sponte sua aliis mulieribus gratificata esse videatur. Quamquam hoc crimen ei impingebatur ab Hermippo lusco, poeta comico, linguae petulantia et virulenta mordacitate famoso; modo placuisset Plutarcho, singula litis puncta, ab co intentae, disertius exponere! Ille vero in tribus litibus, Periclis scilicet, Aspasiae, Anaxagorae, ita versatus est, ut nimio brevitatis studie in unum coniunctas exhibens, obscurus factus sit. Primarium erat erimen ἀσεβείας, mamque insuper accusabat (προςχατηγορεί) Hermippus, quod liberas mulieres in stupri consuetudinem Pericli adduxerit. Quae vero illa ἀσέβεια fuerit, non traditur, et latius patet eius ambitus, quam ut dubium de nostro eius genere sit praeclusum. Quaecunque enim contra deorum cultum et instituta, debitamque iis reverentiam peccabantur, sub eam cadebant (Herm. antiq. publ. gr. §. 10. 8), ut, quae ad Periclem et Anaxagoram spectaret lex, a Diopithe lata: είσαγγέλλεσθαι τούς τὰ θεῖα μή τομίζοντας η λόγους περί των μεταρσίων διδάσκοντας, et ipsa illuc referenda sit (of. Diod. Sic. XII, 29 προς δε τούτοις Αναξαγόραν διδάσκαλος όντα Περικλέους ώς άσεβοῦντα έσυκοφάντους). Quod si et Aspasium eadem cum Anaxagora criminatione petitam fuisse statuimus, - polo enim in confusa Plutarchi adumbratione diutius frustraque immorari --- hoc mirum accidit, Aspasiam liberam discessisse, Anaxagorum ex urbe migrare coactum fuisse; nisi ad lacrimas Periclis est confugiendum, quibus moti iudices poenam condonaverint Aspasiae. Idque fortasse πάιν παρά δίκην factum esse dixit Aeschines. Intima consuetudine, quae Pericli cum Anaxagora intercedebat, fieri vix potuit, quin Aspasia quoque in interiorem philosophi notitiam pervenerit, ab eiusque doctrina profecerit. Sed licet aliud quoque de lite suspicari, fuitque, qui

Aspasiam propter frequentata deorum templa mysteriaque in ius vocatam esse opinaretur (Meier et Schömann, lit. attic.), nec sine specie, quia Phrynae meretrici, quae eadem impietatis sea fuit, vix simile quoddam quod Anaxagorae, crimini verti potuit. nonne licebat meretrici templa adire et mysteriis interesse? Civitate saltem Attica, qua prohibitae erant, non opus erat; si quidem praeconis πρόρδησις nonnisi barbaros procul areebat. At credere licet, meretrices in corum numero censitas esse, quas χείρας μή καθαράς hubentes, Athenienses excludebant. Quod si ita est; accusatioque Hermippi eo tendebat, reete, arbitror, iudices Aspasiam absolverunt; nam circa initia belli Peloponnesiaci, in quae lis est referenda, quum Pericles iam diu cum illa consuesset et Anaxagorus Socratesque eius animum excelsiora docuissent, haud miror, Hermippum frustra in eo elaboravisse, ut, quippe meretricem, laesae pietatis condemnandam esse evinceret - nam meretrix non amplius erat. - Ad lenocinii illius gravissimi, aut nescio quo nomine dicam, crimen ab ea removendum imprimis mihi facere videntur eius apud Xenophontem verba (Memorab. II, 6. 36), quibus de carum officiis agit, quae vere nuptiarum conciliatrices dicantur: ἔφη γὰρ (sc. ἀσπασία) τὰς ἀγαθὰς προμνήστριδας μετά μεν άληθείας τάγαθά διαγγελλούσας δεικάς elval συνάγειν άνθρώπους είς κηδείαν, ψευδομένας δε ούκ έθέλευ έπαινείν τούς γάρ έξαπατηθέντας άμα μισείν άλλήλους καί την μνησαμένην. Hace sententia quin eius propria sit, non potest, quippe apud Xenophontem, in dubium vocari. Talia vero, tamque salutaria quae ore fundat, hanc vita moribusque contraria quaeque et flagitiosissima instituisse, an unquam poterit cogitari?

Nonnisi inviti versati sumus in rebus, turpitudinis nota insignibus; at vero intererat, Aspasiam, ingenio excellentem, moribus quoque ad melius mutatam fuisse, tam claris recte vivendi exemplaribus usam, ostendere. Et ingenium quidem vix praestantissimum fuisse negabit, qui totius antiquitatis testimonia examinaverit. Philosophiam eius rationemque philosophandi brevi calamo perstringamus, quum in ea totam se ad Socratis: exemplum composuisse videatur; ideoque Socratica audiebat. Socrates eius domum frequentasse fertur, de philósophia, ut videtur, sermones cum ea collaturus (Plut. c. 24 καὶ γὰο Σωκράτης έστιν ότε μετά των γιωρίμων έφοίτα; Lucian. de saltat. p. 195 Amstel. άλλά καί είς τὰ διδασκαλεῖα τῶν αὐλητρίδων ἐφοίτα Σωκράτης, καὶ παρ έταίρας γυναικός ούκ απηξίου σπουδαϊόν τι ακούειν της Ασπασίας; Clemens Alex. strom. lib. IV, c. 19 'Ασπασίας τῆς Μιλησίας, περί ής οί κωμικοί πολλά δή καταγράφουσι, Σωκράτης μέν απέλαυσεν είς φιλοσοφίαν). Huc imprimis valet Ciceronis locus (de invent. I, 31) ex Aeschinis Socratici dialogo, Aspasia inscripto, depromptus, qui vere Socraticam indolem spirat, dialecticamque eius rationem refert, cuius opera saepenumero ipse Socrates ex confabulantibus argumentorum conclusiones quam maxime fallaces et periculosas extundebat, vide eum in Hippia minore Platonis ratiocinantem, nec quisquam propterea de eius probitate dubitavit.
At videsis Aspasiae captiones: Dic mihi, quaeso, Xenophontis uxor,
si vicina tua melius habeat aurum, quam ta habes, utrum illius an
tuum malis? Illius, inquit. (viid, si vestes et ceterum ornatum muliebrem pretii maioris habeat, quam tu habes, tuumne an illius malis?
Respondit: illius vero. Agesis, inquit, si virum illa meliorem habeat,
quam tu habes, utrum tuum virum malis, an illius? Hic mulier erubutt. Tum virum iisdem laqueis irretit, ac postremo inde argumentum concludit, quod, quale futurum sit, facile ad intelligendum.

Sed magis videtur Aspasia excelluisse in arte dicendi, in qua vel Periclem summum oratorem dicitur informavisse (Suidas: Περικλέους σοφίστρια και διδάσκαλος όητορικών). Nec hoc loco silentio praetereundus est Platonis Menexenus, quippe quam ibi orationem legimus ostentativam, a Socrate personato pronuntiatam, haec Aspasiae accepta referri dicitur. Est vero epitaphius, in caesos nescio ubi Athenienses compositus, quem ita probatum fuisse Atheniensibus Cicero in orat. 44 testatur, ut eum quotannis eo die recitari vellent. Nolo quae la viris doctis de eins consilio atque auctoritate in diversas partes disputata sunt, hic recoquere, nec nisi quae ad nostram rem necessario faciunt delibabo. Igitur quum compositus sit post mures a Conone restitutos, hinc satis patet, ab Aspasia esse abiudicandum, nisi procemium quoque, facetiis plenum, argueret. At vero Platonis esse. et antiquitas elamat et summorum virorum suffragia probant (cf. Hermann. hist. phil. Platon. p. 519), aliis frustra adversantibus (Ast. Plat. vit. et script. p. 446; Zeller stud. Platon. p. 144). Et procemium frustra impugnare videtur Schleiermacher, nescio quid inurbani et crassi in eo deprehendens, quod non statim quid sibi voluerit Plato, intelligatur. At "satis est, intellexisse Athenienses" A. Westerm. quaest. Demosthen. p. 37). Quid vero Platonis auctoritate in nostram rem lucramur? Hoc, arbitror: inesse vestigia eius indolis, quae in Aspasiae arte rhetorica regnaverit. Nego enim sieri potuisse, ut quae Socrates de Aspasine in arte dicendi praestantia quasi de re certa omnibusque nota praedicaverit, (καὶ ἐμοὶ μέν γε, ο Μενέξενε, οὐδὲν θαυμαστὸν οίω τε είται είπειν, ω τυγχάνει διδάσκαλος οὐσα οὐ πάιν φαύλη περὶ ήητορικης, άλλ' ήπερ καὶ άλλους πολλούς καὶ άγαθούς πεποίηκε ήήτορας, ένα δε και διαφέροντα των Έλλήνων Περικλέα) omni veritatis fundo careant, prorsusque de nibilo hausta sint, facitone mecum Plutarchus c. 24; tum vero, hoc concesso, necesse est, ex Platonis consuetudine, hic quoque sententiarum delectu orationisque conformatione expresserit quodammodo Aspasiae indolem. Quam in rem memineris Lysiani in Phaedro coloris, Prodiceae in Protagora orationis, ipsiusque Protagorae in dialogo ita inscripto partium, de quibus recte Frei in quaestion. Protagor.: legens tamen, semper teneas velim, Protagorae non esse ipsa verba, sed sententias, locutiones singulas minus vulgares, totumque dicendi genus, quamquam fortasse a Platone hic illic exaggeratum. — Quod judicium ne tum quidem debet immutari, si Platonis in componendo dialogo nostro hec fuisse consilium (cum Stallbaumio) arbitramur "ut lepide faceteque ipso commento suo significaverit, vel mulierculam aliquam, modo nutiva ingenii elegantia esset instructa, concinnanda adornandaque tali laudatione melius esse versaturam," quam dicendi illos artifices, quos Plato irridendos sibi proposuit. Schleiermacheri sententium, quam de Aspasiae in Menexeno partibus et mentione sibi informavit "Platonem scilicet, quum de consilii industria orationem pigmentis fucatam calamistrisque invetam composuerit, ut vel sic praestantiora sua illorum declamatiunculis rhetorum esse ostenderet, cam Aspasiae tribuisse, quippe quae et ipsa variis ornamentorum generibus facieique lenociniis fucum fecerit amatoribus", hone igitur sententiam dico nimis mihi argutam artificiosamque videri. Passim obviae sunt figurae such σώσεως, παρομοιώσεως, άρτιθέσεως aliarum, quibus primus dicitur Gorgius orationem insignivisse. Quarum primo statim capite vide: Κοιτζ, ίδια - υπό της πόλεως, υπό τοι οίκειων -- έργων πραγθέντων, λύγφ φηθέντι - τοῖς πράξασι, παρά τῶν ἀκονόντων - τούς μέν τετελευτημότας, τοίς δε ζώσι - ίκανώς έπαιτέ σεται, εύμενως παραινέσεται — παρακελευόμενος, παραμυθούμενος, cett. Hinc fortasse argumentatus est Philostratus (ad Iul. August. 13): λέγεται καὶ Ασπασία ή Μιλησία την του Παρικλέους γλώσσαν κατά τον Γοργίαν θήξαι; quamquam de his ambigi potest. Gorgias enim mortuo demum Pericle Athenas legatus venisse fertur, nec, quod Wesselingio et Ruhnkenio plucuit, circa Salaminiae pugnae tempora eum in Graecia degisse, cum temporum rationihus ullo modo conciliari potest (cf. Frei in Mus. Rhenan. 1837. fasc. 4). Praeterea Gorgiam nunquam, quod multi falso arbitrati sunt, in arte dicendi Periclis fuisse praeceptorem, luculento probavit Platonis testimonio Spengelius: in Phaedro enim p. 269 dicitur Pericles, si audire posset Italorum verba, strepitu et tumore plena, irrisurum eos esse — quod Plato dicere nequivisset, si Pericles Gorgiae quamvis Siculi, disciplina institutus fuisset. Fieri potuit, ut Aspasine postea ad eius praecepta se conformaverit; quamquam ne hac quidem explicatione opus esse videtur. Namque si Dionysio, acuto talium rerum iudici, sides est habenda, non Gorgias demum, quum Athenas legatus venisset, novum hoc genus induxit, (Iudic. de Lys. p. 458 R.) sed Thucydides. Sed utut de controversiis illis, hic obiter tangendis, indicaverimus, hoc veri iure nostro elicere videmur, fuisse Aspasiam dicendi peritissimam. Quam enim sententiam Groen van Prinsterer amplexus est (Prosop. Platon. p. 123); "Cum Aspasiae domus non magis artium studio nobilis esset quam voluptatum consecratione, Platonis verba eo spectare videntus; ut Peri-

clis necessitudo cum muliere, cuius fama erat anceps, notaretar" - hanc vereor ne quisquam probaturus sit; quid enim interent Platonis, in manes Periclis, multes unte annos defuncti, fortem exsistere famaeque obtrectare! Sed quoniam versor in Menexeno, ubi praeter Aspasiam, artis dicendi magistram, Connus quoque commemoratur (de quo cf. Winckelmann. ad Plat. Enthyd. p. XL seqq.), liceat mihi coniecturue aleam subire in loco corrupto Maxim. Tyrii dissert. IV, p. 56, qui idem de So? cratis magistris agit. Ibi quae leguntur: αίτιζων -- τούτων έτι άτοπώτερα παρά μέν Μιθαίκου όψον, παρά δε Ζαράμβου olvor, παρά δε Κόννου έταιραν, παρά δε Μελησίου φδην, eo corruptelam produnt, quod nihil constat neque de Conno lenone, neque de Melesia cantore; prueterea étuique sensu caret. exspectamus έταιρικήν. Winckelmannus mendam tollere studuit transponendo; ita: παρά δε Κόννου οδήν, παρά δε Μελησίου εταίραν. Equidem aliud subesse arbitror, requirique Aspasiae mentionem, ut in Menexeni loco; igitur scribendum, quo et Conno et illi provincia sua reddatur: παρά δε Κόττου ώδην, παρά δε Μιλησίας έταίρας λόγον.

Scripta ingenii sui monumenta reliquisse Aspasia non est censenda, quamquam sub eius nomine quaedam ferebantur, sed quibus, quaeso, testibus, quove consilio! Primum Herodico Cratetio, deinde Athenaeo, eum secuto. Quos enim hic in medium affert versus, ex Herodici ,προς τον σιλοσωχράτην' libro excerptos, ibique Aspasiae ingenio adscriptos, conficti sunt ad luedendam temerandamque Socratis famum, quam sibi provinciam delegit homo maledicentissimus. Nec minus hostili in Socratem animo Athenneus fuit, qui, ut odium suam expleret, praeter versus illos, turpi philosophum amore in Alcibiadem captum exhibentes, alia quoque ex eiusdem Herodici libro testimonia affert, quibus falsa et mendacia argueret, quae de Socratis fortitudine et virtute militari Plato et Antisthenes tradiderant. Leitur nihil Athenaei Herodicique auctoritati in nostra re tribuamus; accedit, quod non Aspasiae solum, sed aliis multis mulieribus, ut Philaenidi, Epicuri amatae, Laidi, meretrici famosae, Elephantinae, scripta assignantur, quae recte Luzacius aut pleraque aut omnia subdita falsisque evulgata nominibus censet.

lam quae reliqua sunt Aspasiae fata, quippe tenebris involuta, paucis absolvenda sunt. Ex Pericle scimus eam genuisse filium, et ipsum Periclem nominatum, qui quamvis  $r\delta\partial o$ , esset, h. e. matre non cive natus, tamen, concedentibus hoc Atheniensibus patri, domesticis calamitatibus misere afflicto, — genuinos enim filios pestis abstulerat — genti Periclis adscriptus est. De cuins moribus difficile est iudicare, quum ex Eupolidis illis:

Καὶ πάλαι γ' αν ἡν ἀτἡρ
εἰ μὴ τὸ τῆς πέρνης ὑπωρὑώδει κακὸν
nihil efficiatur. Praeterea nonnisi de morte cius constat; fuit

enim in numero decem ducum, quos, apud Arginusas victores, populus Atheniensium propter neglectam ab iis mortnerum sepulturam, supplicio multavit. - Tandem ipso Pericle peste abrepto, iterum nupsisse fertur Aspasia Lysicli cuidam, homini, ut videtur, infimae conditionis, postea vero, Aeschine teste, ad summas in re publica dignitates auctoritate Aspasiae evecto. Hoeρατοχάπηλος audit apud Aeschinem, Plutarchum, Schol. Platenic., Chrysostomum, qui haec habet in orat. LV; 'Arven dialeyoueνος (Σωχράτης) βυρσέων έμέμνητο, καὶ σχυτοτόμων, εἰ δὲ Αυσικλεί διαλέγοιτο, προβάτων και καπήλων. Quid sit, quod Wolfius (fragm. mulier. graec.) illum dicat a Pericle in eius familiam nomenque adoptatum, nescio equidem; nec intelligo Droysenium, qui in versione Aristoph. Equit. negavit, Lysiclem esse filium nobilis Abronychi, ab Herodoto VIII, 21 et Thucydide 1, 91 commemorati; nam quid opus est negare filium fuisse, qui diserte pater Abronychi perhibetur? At temporis rationes vetant, ibi de nostro Lysicle cogitare. Harpocration Lysiclem vocat δημάγωyor, populi voluntates captantem, unde fortasse explicandum est, quod Aristophanes non nimis honorifice de eo et senserit et dixerit; namque traducit eum in Equit. v. 775 tanquam hominem nihili, iuxtaque famosum scortorum par ita commemorat, nt Cleonem eius scortorumque summa exsistere in rem publicam merita, suisque adeo maiora dicentem faciat. Hoc vero memorabile est, quem Harpocration ποριστήν Aspasiae dicat, scilicet Lysiclem ipsum, victum ceterasque res ad vitam necessarias ei praebentem, a Scholiasta Platonis, saepius commemorato, perhiberi filium, ab Aspasia ei genitum. Unde haud parum confirmatur Coraesii sententia, iam dudum suspicati, Harpocrationis vocabale nomen subesse proprium, aut prosodiae vitio in appellativum flexo, aut scripturae, quale illud Επικέρδης apud Demosthenem. Lysiclis in re publica auctoritas non fuit diuturna, quippe morte intercepta. Obiit enim in campis Macandriis, quo cum aliis, ut pecuniam in oppugnandam Mytilenen necessariam exigeret, missus erut (Thucyd. III, 119). Ceterum neque de filio eius, si quis unquam fuit, quidquam practerea notum, neque vero de Aspasia, ut de vitae quam postea instuerit, genere, mortisque, quam occubuerit, plane in incerto simus relicti.

Basileae. T. A. Mackly

The state of the s

## Dionys der Thraker. (vgl. Philol. VII, 2).

§. 1. Schon die alten ausleger des büchleius beleuchteten diese streitfrage und unterschieden den Alexandriner von einem Byzantiner, welcher jedoch ebenfalls Opas benannt worden sey τῷ μείζατι κοσμούμετος τῆς χώρας ὀνόματι (so der vfs. der protheorie bei Bekker. a. g. 723, 13) und den sie als ὁ τοῦ Πηροῦ (627, 28) oder Πηροῦ (672, 18) bezeichnen. Was auf diese leichtfertige notiz zu geben, zeigt unsere emendation des Suidas ἀπὸ τῆς πατρίδος Τρήρου zur genüge. Inzwischen steht diese notiz ziemlich vereinzelt da, und an der identität des verfassers mit Dionys dem Thraker mögen die wenigsten gezweifelt haben. Mit den fragen über ächtheit und unächtheit eines schriftdocuments wurden ja freilich die alten interpreten, wenn sie ja darauf eingingen, leicht fertig. Man lese nur Doxop. Hom. in Aphthon. II p. 127 Walz. ότι δε γνήσιον Αφθονίου το βιβλίον έχ τε της πάντων συμφωνίας κατάδηλον καὶ ἐκ τοῦ παρά μηδενὸς τὰ (τῶτ) πρὸ ἡμῶν νοθείας τὸ τοιοῦτον άλῶναι γραφη. Maxim. Planud. prolegg. V p. 227, 10. VII, 1 p. 41, 6 Walz. οι τε γαρ υπομημιατίσαντες μύτο — Ερμογένους ωμολόγησαν είναι. Vgl. auch prolegg. in Hermog. rhet. IV p. 29. 32. W. obschon nicht geleugnet werden darf, dass man auch einen gewissen werth auf den nachweis der ächtheit legte. David und Theophron prol. in Porphyr. isag. p. 17. ed. Br. prol. adesp. p. 33a 28. J. Philop. p. 39a 26 Ammon. Herm. in Arist. de interp. fol. 5b p. 97a 14. Boëth. II p. 284 ibid. Themist. in Arist. analyt. p. 142b. 45. schol. in Aristot. Metaph. p. 520. schol. symm. in Categ. 47b 43 p. 18h 14 Simplic. fol. 8b p. 30b 39. Dionys. techn. rhet, p. xxiv. v. e. ed. Schott. So citirt denn die mehrzahl der alten auch unser büchlein ganz unbefangen unter dem namen der grammatik des Dionys des Thrakers.

Von neuern nahmen die frage über ächtheit und unächtheit des büchleins auf, oder berühren sie kurz im vorbeigehen Goettling Theodos. praef. p. v.\* (Conto ex pannis tam veterum, quam recentiorum grammaticorum) x. x1. Matthiae Gr. Gr. 1, S. 15.

(2 ausg.) Parthey Alexandrin. mus. s. 131. Schöman Ind. lectt. Gryph. 1833. 41. Classen de gramm. Graec. primord. p. 81. L. Lersch sprachphilos. 11 s. 64—103. Gräfenhan gesch. der class. philol. I s. 434 ff. K. Lehrs Analect. p. 389. 437—39. E. Hausdörfer zeitschr. f. alt. 1847. n. 57 s. 453. C. L. Kayser Philolog. IV, 1 s. 53. A. Wettin diss. de Herodian. p. 31. J. G. Elink Sterk symbol. lit. edd. a doctt. Batav. societ. 1845. VII s. 34 ff. 1). Ritschl Alex. hiblioth. s. 146. Nauck Philolog. V, 4 s. 698. Behandeln auch wir diese frage der höhern kritik ohne vorurtheil und sehen, was in dem werkchen für den Thra-

ker Dionys, was gegen ihn als verfasser spricht.

Zunächst wäre an dieser stelle über die handschriften der techne und dazu gehörigen scholien zu reden, wenn dieselben von irgend einem einfluss auf die beantwortung der vorliegenden frage wären. So genügt es hierüber auf Bekkers anecd. gr. III s. 1127 zu verweisen. Nachzutragen ist höchstens, dass Villoison (diatr. p. 85) auch codd. Venet. Marc. 489. 482. nach Zanetti p. 254 verglich, und dass es im (M) nach Villoison s. 99, wie wahrscheinlich auch im Palat. cod. 70 fol. 233 nach Bekker s. 1140. heisst: γένος Διονυσίου του Θρακός την τέχνην συγγοαψαμένου την γραμματικήν: 'Uebergangen list Bekker in der aufzählung seiner handschriften eine Münchner, aus welcher (nr. 310) er einiges auf Thiersch zeugniss gestüzt beibringt. Ueber den Vossianus aber 76 spricht aussührlicher als Bekker Elink Sterk a. a. o. VII p. 34 ff. "id unum si tanti est addamas in ms. cod. Leid. Voss. τέγνη Διονυσίου περί γυαμματικής parva lectionis varietate contineri tredecim paragraphos priores ex Bekk. editione, ita ut §. 12 περὶ λέξεω, et §. 13 περὶ λόγον iungantur, atque ultima in cod. verba haec sint: ή γάρ προςηγορία ώς είδος τῷ ονόματι υποβέβληται. Reliqua vero quae ap. Fabric. et Bekk. sequentur inde a §. 14 ad finem usque §. 25 olor έμπης, δμώς in eodem cod. Voss. sed alio loco neque addito Dionysii legi nomine hoc titulo: ἀρχή τών η μερών τοῦ λόγου. Unde tamen non continuo statuas velim priora illa Dionysio esse tribuenda reliqua alium habuisse auctorem". Auf fol. 78" hat die handschrift nach Bekker p. 1161 (vgl. Peyron s. 239: ἄξιος αἰνεῖσθαι Διοιύσιος, ος τάδ έγραψεν) άνθρώποις έρατην δεικνύμενος σοφίη.

§. 2. Die zeugnisse und citate der alten. Wie oben bemerkt, wird manche stelle der schulgrammatik anderweitig citirt und dabei der verfasser Dionys (der Thraker) genannt. Zählen wir die stellen nach der reihenfolge der §§ der techne auf.

<sup>1)</sup> Es sei erlaubt aus dieser sorgfältigen schrift, auf welche wir öfter zurückkommen werden, folgendes urtheil auszuziehen: Hoe vero confirmaverim, sive Dionysius Thrax istud opus conscripserit, sive seriori tempore aut mutilatum fuerit, aut interpolatum aut contextum, maxime egregium esse grammaticae documentum, quod multa contineat ab ipso Dionysio profecta, nec serioribus grammaticis tribuenda.

Auf den anfang bezieht sich ausser dem später noch zu berücksichtigenden Sextus Empirikus 1, 3 p. 228 F. auch lo. Sic. Dexop. Homil. in Aphthon. II p. 199 W. έστι δε ότε άδιαφόρως καὶ πάντας τοὺς πεζολόγους συγγραφεὶς καλούσιο, ὡς ὁ
Διονύσιος ὁ Θρῷξ ἐν τῷ γραμματικῷ αὐτοῦ τέχνη λέγει. ,,γραμματική ἐφτιτ ἐμπειρία τῶν παρὰ ποιηταῖς τε καὶ συγγραφεὺσιν ὡς
ἐπὶ τὰ πολὺ λεγομέκον," συγγραφεὶς λέγων κοινῶς πάχτας τοὺς
πεζολόγους. Vgl. Theodos. Byz. p. 105. 6 Goettl.

- πεζολόγους. Vgl. Theodos. Byz. p. 105, 6 Goettl. §. 1. Ganz wie in unserm büchlein führt aus Dionys Thrax die theile der grammatik an Sext. Empir. I, 12 p. 268, nur dass er πρόχειρος weglässt und γλωσσῶν in λέξεων verwandelt.
- §. 2. Ueber die anagnose spricht Doxopater u. u. o. p. 197. εἰσὶ δέ τινες ὑρισμοὶ ἐν οἰς τὸ γένος οὐ προτέτακται τῶν διαφορῶν ἀλλὰ τοὐναττίον ὑποτέτακται αὐταῖς καὶ ὁ τῆς ἀναγνώσεως ἐν τῆ τοῦ Διονυσίου γραμματικῆ τέχτη λέγων ,,ἀνάγνωσίς ἐστι ποιημάτων ἡ συγγραμμάτων ἀδιώπτωτος προφορά".
- §. 7. Ueber die buchstaben hat Ammonios Hermeios zu Aristot. περὶ έρμην. fol. 20. = t. IV p. 101. a 16 Brand. folgendes: τὸ δὲ τοῦ στοιχείου (sc. ὅνομα) τὴν ἐκφώνησιν (σημαίνει) διὰ τὸ ἔχειν στοιχόν τινα καὶ τάξιν, φησὶν ὁ Διονύσιος.
- §. 7. s. 632, 7—9 stimmt mit Manuel Moschopulus s. 24 Titz. so wie auch die §. 9. 10. 11. 12. 13 mit s. 26. 27.
- §. 14. Ueber das hauptwort findet sich wieder bei Walz rhett. Gr. II p. 416: Τῶν πραγμάτων τὰ μὲν μόνη τῷ διανοίᾳ θεωρεῖται οἰα εἰσὶ τὰ ὀνόματα οἰον ἡητορική φιλοσοφία, τὰ δὲ καὶ ταῖς αἰσθήσεσιν ὑποπίπτουσιν ὅσα ἐνσώματά εἰσιν, οἰον ἀσπὶς λίθος δόρυ. εἰ καὶ ὁ Διονύσιος ἐν τῷ γραμματικῷ αὐτοῦ τέχνη τῷ διανοία μόνη θεωρούμενα ἔφησεν εἶναι πράγματα. λέγει γὰρ οὕτως ὅνομα παιδεία".
- §. 14. 635, 1—3. stimmt mit dem anonym. περί ποσότητος bei Cram. an. Oxx. I p. 299, 14 καὶ ὁ Διονύσιος λέγει ἀπὸ μητέρων οὐ χρεῖται(?) πατρωνυμικόν είδος "Ομηρος.
- S. 14. s. 637, 9. 10. Hierauf nimmt bezug Theognost, der ja excerpt aus Herodian ist, canon. ,ωιβ΄ bei Cram. an. Oxx. lp. 135, 16 εἰς ος δτομα μονοσύλλαβον διὰ τοῦ ο μικροῦ γραφμετον οῦκ ἐστιν εὐρεῖν. τοῦτο γὰρ ἐπὶ ἄρθμων καὶ κτητικῶν ἀντωνυμιῶν τηρεῖν ἡμᾶς ἡ τέχνη παρέδωκεν. Τοίνυν τὸ ὅστις ἀόρισον ὅνομα ἀπὸ ἄρθρου ἀgελήμετος ὁ Διοτύσιος τῷ ἀναλογία καὶ αὐτὸς δουλεύων διὰ τοῦ τις μορίου τὴν ἐπέκτασιν τῆς λέξεως προητίγκατο ἐν τῷ ἄστις ὁποῖος καὶ τοῖς λοιποῖς. Dasselbe zeichnete schon Bekker aus Theognost fol. 88 aus III p. 1133. Vgl. Stephanus Schol. s. 872, dessen οὐσία zusammenfällt mit der substantia Priscians 872, 3 ἡ οὐσία ἡ ἡ ποιότης ἡ τι τοιοῦτον. Maxim. Planud. Synt. p. 135, 16 Bachm.
- 6. 14. 637, 12. Auf árranodorixár d. i. redditivum hezieht sich Priscian. de XII Aen. vss. ci 10. = vol. II p. 340 Kr.

"Quae sunt dubia i Quae Stoici quidom antiquissimi inter articulos cum praepositionibus pohebanti Romani autom inter prenomina infinita vel interrogativa vel redditiva. Dionysima vere et Apollonius et Herodianus rationabiliter inter nomina posuerunt, sunt nutem substantiva vel qualitatis vel numeri infinita".

- §. 15. 638, 18—22 berührt Chöroboskus oder richtiger Apollonius beim Chöroboskus (Bekk. An. Gr. III 1279) καὶ λίγει ὁ Διονύσιος, ὅτι πρῶτον μέν ἐστιν ἀφ' οδ ὁ λόγος τέπτιι. Λαμβάνεται δὲ ὁ ᾿Απολλώνιος τοῦ προκειμένου λόγου λέγων ὅτι δέον ἐστὶ καὶ προσθεῖναί τινα καὶ εἰπεῖν οῦνως ὅτι πρῶτον μέν ἐστι πρώσωπον ἀφ' οδ ὁ λόγος καὶ περὶ ἐμοῦ τοῦ προςφωνοῦντος ὡς ὁ Διονύσιος ἐδόξασε. Daher hat Gräfenhan gesch. der class. phil. I p. 488, 42 unrecht, wenn er die worte der techne πρῶτον ὁ λόγος von einem sciolus aus der rhetorik des Aristoteles für eingeschmuggelt hält. Der grund, welchen er aus dem sprachgebrauch des Dionys herleitet, ist vollends nicht stichhultig. S. 634, 30.
- §. 15. 638, 7. Choerob. Bekk. III p. 1277. πρόσκειται κατά Απολλώνιον, έπεὶ ὁ Διονύσιος καὶ ὁ Θεοδύσιος τὴν προςτακτικὴν προστάσσουσι τῆς εὐκτικῆς, ὡς εἰ θεῷ φίλον, ἐκεἰσε γινόμενοι μαθησόμεθα. Wiederum erscheint also Apollonius im widerspruche mit der grammatik des Dionys, an welche sich Theodosius der Alexandriner eng anschloss. Natürlich. Jener schreibt für gelehrte und spruchforscher, dieser für schüler, denen die grammatik des Dionys der gangbare leitfaden war, in isagogischer manier.
- §. 16. 638, 30—639, 4 benutzte der grummatiker Timotheus aus Gaza περὶ συντάξεως bei Cram. an. Par. IV, 242, 27 243, 3, der aber πτ und πτ weglässt: σαφηνίσωμεν οὐν, ώς ἐν τῷ τέχνη τοῦ Διονυσίου μεμαθήκαμεν. ἡ πρώτη συζυγία κτέ. Inzwischen lohnt es der mühe schon Didymus (ungewiss, ob den Alexandriner oder Claudius D.) bei Priscian. I p. 429 zu vergleichen. S. auch Macrob. de verb. Gr. et Lat. p. 709 Zenn.
- §. 19. citirt ausser Walz Rhett. Gr. VIII p. 124 (ὁ γραμιματικός), dessen ganze auseinandersetzung mit Priscian p. 515 zu vergleichen, auch, nur weniger wörtlich und ohne nennung des namens seiner quelle, Ammonius Hermeias zu Aristot. a. a. o. 99 a 40: καὶ τὴν μετοχὴν ὡς μετέχουσαν ἀμφοτέφων ἀνύματος τε φημι καὶ ἡήματος, εἰ καὶ μᾶλλον ἀποκλίνει πρὸς τὴν ἰδιότητα τῶν ἡημάτων.

Zu diesen stellen nun, in welchen kein andres buch als unsre techne des Dionys in der heute vorliegenden gestalt citirt wird, dieser Dionys aber theils ausdrücklich Opas genantt wird, theils da Apollonius ihn citirt, gemeint sein muss, kommen nun noch andere, welche, ohne einen namen zu neunen auf auf

techne bezug nehmen, und manches andre was für den graker als verfasser spricht.

Mit der definition der grammatik, welche Dionys gub, stimmt h Varro fr. ap. Victoria. de orthogr. (p. 203 Bip.) Ars gramtica, ut Varroni placet, scientia est corum, quae a poetis hiricisque oratoribusque dicuntur ex parte maiore. (S. Elink rk fasc. VIII p. 6) Bewogen aber durch die ausstellungen, lche an der definition des Dionys gemucht wurden, änderte tlepiades, wie Sextus bezeugt adv., mathem. 1, 3 &. 73 p. 282 15, 22 Bekk.) γραμματική έστι τέχνη των παρά ποιηταίς καί γραφεύσι λεγομέτων. Philo 1, 540 sagt sie sei αναπτυξις των ρά ποιγκαίς τε καί συγγραφεύσιν. Kurz, aus den definationen · späteren ist ein stufenweiser fortbau auf dem ögos des Dios ersichtlich, mag nun die verbesserung in zusätzen oder wegsen oder abänderungen einzelner anstössiger worte bestanden sen. Die byzantinische definition lautete offenbar: γραμματική τι τέγνη θεωρητική των παρά ποιηταίς τε καί λογεύσι (damit ter den λογεῦσι historiker, ärzte, philosophen, und die gunze mar der λόγιοι oder πεζολόγοι 666, 6 verstanden werds.) vgl. st zum Gregor. Cor. p. 833. Dass dies die gangbare definition ır, zeigt dus: ήντινα ούτως ὁρίζουσι der scholien. 658, 14. 1, 19. 666, 4-6. 667, 24-31, 668, 14. Eine andere ofıbar ältere definition, als die byzantinische, war die des exeten auf s. 728, 7 d. i. des verfassers der protheorie, eingetet durch opicorrai (man beachte das sonst nicht gebrauchte edium) δε την γραμματικήν ουτοις. γραμματική έστιν έξις θεωρητή τε καὶ καταληπτική τῶν κατὰ πλεῖστον (sic!) παρὰ ποιητης το και ξυγγραφεύσι λεγομένων, δι ής εκάστην λέξιν τῷ οἰ--ος χώνες αποδιδόντες εύκατάληπτον έξ ἀπείρου κατασκευάζου r. — S. 634, 6. Ἡ γὰρ προςηγορία ώς είδος τῷ ὀνόματι ιοβέβληται, entspricht wörtlich dem Quinctilian. Inst. Or. 1, 4, ); Alii tamen ex idoneis dumtaxat auctoribus VIII partes orationis cuti sunt, ut Aristarchus et aetate nostra Palaemon, qui vocabulum se appellationem nomini subiecerunt tamquam species eius. Unter ristarch begreift Quinctilian zweifelsohne seinen schüler Dionys it. Die griechischen worte sind wichtig; denn nur ein Aleındriner konnte sie füglich schreiben zu einer zeit, wo man it der lehre der ston vertraut, welche δεομα und προςηγορία ennte, die προςηγορία ohne diese bemerkung vermisst haben ürde. Siehe 842, 19 ff. Auch Tryphon fr. 41 p. 35. Veln. basirt seine definition der confunctionen auf Dionys 642, 2. (Siehe über πληροῦσα und δηλοῦσα s. 935, 17. 954, 6. d. Voss. ap. Elink. Sterk p. 36). Er wollte wie Apollonius coniunct. 515, 5 lehrt die parapleromatischen bindewörter it in der begriffserklärung begriffen wissen und sagte daher ιὶ τὸ κεχηνός τῆς έρμηνείας έστὶν ὅπου παραπληρών. Nur vei wörtchen flickte Tryphon ein: ἐστὶν ὅπου. Wäre es denkbar, dass ein byzantinischer grammatiker den Tryphe zu händen gehabt und gerade diese recht absichtlich gesetzten werte wieder getilgt habe? Das klingt gerade so unglaublich, als es unverständig gewesen wäre. S. Lersch H s. 108 Elink Sterk. VII p. 46. 51. vagum illud Tryphonis το κεχηνός της λέξεως รัสรเท อีตอบ สแกลหน่นออีก ex Dionysio ut videtur profectum." Mit den weiteren von Apollonius aus Trypho angeführten worten vgl. schol. z. Aristot. p. 99 a 5 Brund. Aus Dionys s. 632, 24 floss denn auch wohl Apollon. de constr. 4, 14 καταχοηστικώτερον αί μονογράμματοι έκφωνήσεις συλλαβαί είρηνται. Den ausdruck des Dionys απορηματικός σύνδεσμος kennt Apolloning auch und braucht ihn 526, 3, nonnt diese bindewörter jedoch lieber διαπορητικούς: 490 Ueberhaupt hat Apollonius alle arten von bindewörtern, welche Dionys aufzählt, aber Dionys hat lange nicht alle, welche Apollonius kennt. So fehlen ihm: enilevate κός, παραδιαζευκτικός, δυνητικός, διασαφητικός, άποτελεστικός, έναντιωματικός, προσληπτικός (so Elink Sterk p. 50. Lersch sprachph. II 146 προλ.) 481, 12. 482, 9. 487, 13. 521, 22. 518, 11. de constr. 265, 15. 27. Wäre Dionys, der verf. unsrer techne, byzantiner gewesen, die ihren Apollonius am schnürchen kannten — er würde, meine ich, schwerlich verfehlt haben, alle die ihm jetzt abgehenden klassen von bindewörtern hinzuzusetzen. Noch mehr. Dionys verwarf augenscheinlich die klasse der έναντιωματικοί als eine, welche nur emige hinzufügten. Apollonius aber erkennt sie kann und sagt so recht mit ausdrücklicher bezugnahme auf Dionys 643, 14 (tives de mouste θέασι καὶ έναντιωματικούς οίον έμπης όμως) mit welchem er hier fast wortlich s. 525, 20 περ stimmt είρηται καὶ ύπλυ τούτου ώς έραντιωματικός έστι, διό καί τούτο προςτιθέασι (unsinnig Sterk s. 60: καὶ διὰ τοῦτο προςτ.) καὶ τὸ ἔμπης καὶ τὸ ὅμως. d. h. "und darum fügen einige sowohl diese partikel neg, als auch δμως und έμπης als besondere klasse der σύνδεσμοι unter dem namen der évarticulatizat hinzu 2).

§. 3. Vorgänger, welche Dionys benutzte. Bei dieser gelegenheit wollen wir gleich auf ähnliche stellen wie 643, 14 auf-

<sup>2)</sup> In der aufzählung der παραπληρώματικοί lesen wir als Ιυσόνναμοῦντες τῷ ở ἢ bei Apollon. 525, 16 θην ῥά νῦ ποῦ welche mehr poetisch seien, die partikeln mit ausnahme von θην ganz in der reihenfolge, wie bei Dionys und dies war die übliche hergebrachte, wie wir aus schol, Eur. Hec 975 (vol. IV p. 227. Matth.) schen: obschon Flor. 59. ziemlich junge scholien enthält, ist doch das ähnliche voraufgehende scholion alt. Flor. 59 corrigirt E. Sterk VII p. 61 ansprechend, Ueber νῶν vgl. auch schol. Eur. Ion. 1026 vol. V p. 599 M. Beim Herodian bei Bekk. AG. III 1147 ist die reihenfolge freilich eine andre: und wenn im schol. II. ψ, 160 p. 609, 15 dem Thraker Dionys gehört, so würde in der techne unter den parapleromatischen conjunctionen TE fehlen, welches dort als pleonastisch betrachtet wird, in der techne unter den σνμπλέκτικοί auftritt.

merkanm machen: welche auch die scholien nicht unbesprochen lassen, die in ihren commentaren den verdruss blicken lussen, dass Dinnys unter seinen weizen spreu gemischt habe. 639, 6: τινές δε και έβδήμην συζυγίαν είσαγουσε διά του ξ και ψ οίον άλεξω και έψω. 632, 16 (vgl. cod. Bibl. Nov. Coll. n. 298 f. 219 r. ap. Cram. an. Oxx. I praef. p. VI.) tirès de moostibéust καὶ τὸ ο οίον έκειτο, τουτο, αλλο. 634, 18 ένιοι δὲ προςτιθέασι τρώτοις καὶ έτερα δύο κυινόν τε καὶ ἐπίκοινον. Siehe über diese wendungen Porphyrios 846, 33. 847, 1 vgl. 819, 8. 894, 16 (894, 19 διά τί μη άρεσκόμενος τάττει και έντίθησι ζιζάνιας ίνα μή τοις πολλοίς δοκή κατ' άγνοιαν παραπέμπεσθαι.) welche steljen wohl alle dem Porphyr gehören werden, wenn wir sein alofucuer nach dem stebenden sprachgebrauch fassen dürfen, über welchen O. Schneider de font. scholl. Arist. p. 37 handelt. Dionys hat demgemäss nur sechs conjugationen zugelassen wie Didymus noch beim Priscian I p. 429 und Lobeck rhemat. p. 102 bätte nicht segen sollen "adnumerat Dionysius" sondern "adnumerant nonnulli apud Dionysium". Eben so genau aber, wie Dianys angiebt, was seiner zeit einige beifügten, giebt er an, was andere unders genannt hatten, eder nannten, wie er. So **641**, 4. αί κτητικαί, αί καὶ διπρόσωποι καλοῦνται. 632, 9 άμετάβολω τὰ δὲ αὐτὰ καὶ ύγρὰ παλεῖται. 636, 12. ἀταφορικόν, δ και όμοιωματικόν και δεικτικόν και άνταποδοτικόν καλείται. (637, 11) 637, 7 έρωτηματικόν δέ έστεν 6 και πενστικόν καλείται. Was von dieser wendung zu halten ist, zeigt 641, 4. Wenn der verfasser dieser worte wirklich ein byzantinischer oecumeniker war, wie Göttling annimmt, so musste er sein wissen aus dem Apollon. de pronom, p. 280 geschöpft zur schau tragen und aus Apollonius schöpften wirklich die scholiasten zur stelle s. 921, 4. 7. 923, 26. Allein sollte er dann vergessen haben sich auch mit der kenntniss des ausdrucks παρονομασία breit zu machen, welche er ebenfalls aus Apollonius s. 262 als ausdruck des Dionys von Trözene für die xxnrixi kennen konnte! Zugegeben aber, dass jeder oecumeniker den ausdruck διπρόσωποι ohne zweifel recht gut aus seinem Apollonius kannte, siel es doch gewiss keinem der herren ein, sie noch so zu nennen; worauf das präsens ohne widerrede führt. Die bezeichnung διπρόσωποι nun, war dem Drako von Stratonikea eigenthümlich, war vielleicht zu seiner zeit, wie sie denn in der that etwas bestechendes hat. durch ihn zu einer gewissen geltung gelangt und mochte sich zur zeit des eben nicht viel späteren Dionys noch in der mode erhalten baben Nur der ächte Dionys wird also den zusatz haben machen können. Und so denke ich, wird es um die übrigen zusätze, welche jenes xuleitau und xaloverat enthalten, auch bestellt sein. Es werden anerkannte, seiner zeit gangbare termini von grammatikern sein, welche sich eines gewissen ansehens erfreuten und zur zeit oder kurz vor der zeit des Thrakers lebten. Dans das arranodorinos das redditivum der Römer ist (Priscian. 11-340) ist bereits hervorgehoben. Damit stimmt folgendes: Dionys' very spricht s. 641 von einer eintheilung der pronomina in σύναρθμοι und ἀσύναρθμοι (mit dem artikel verbindbarer und nicht verbindbarer). Gerade dagegen zieht aber Apollonius zu felde und verwirft diese eintheilung synt. II, 21, 22. Ihm folgten darin, wie sich schon von selbst versteht, die byzantinischen exegeten der techne, s. 923, 1-20 ἐψεύσατο (nämlich Dionys) τοῦτο είπων. 922, 3-32 οὐκ ὀρθῶς δὲ ποιῶν ὁ τεγεικός έποίησε. Der ächte Dionys aber folgte hierin noch der bisher nicht angefochtenen unsicht des Zenodotos, bei dem sich diese eintheilung findet und deren urheber er zu sein scheint, da gegen ihn Apollonius speziell seinen angriff richtet. S. Valckenner anm. 39 zu περὶ σολοικ. hinterm Ammonius s. 201. — Den ausdruck geowivnor 636, 81 hat auch Nicand. Ther. 666, περιεπτικόν s. 637, 17 Callimachus et. m. 130, 29.

§. 4. Vom zwecke der techne. Was nun den zweck der abfassung dieses büchleins betrifft, so waren die alten darüber einig, dass sie keine zur belehrung des gelehrten grammatikert von fache abgefasste streng wissenschaftliche arbeit zei, sondern von vorn herein zum schulgebrauch bestimmt gewesen sei, eine kurzgefasste schulgrammatik, eine είσαγωγική τέχτη für angehende zöglinge der grammatiker-schule mit weglassung alles dessen, was beim elementarlehrer beigebracht wurde (788, 19 προσεπαιδεύθη παρά τῷ γραμματιστῷ), andrerseits dessen, was zo schwer für die auffungsgabe der anfänger war: also ganz derauf eingerichtet, die schüler durch vermeidung aller schwerverständlichen (δυσχολία) das lernen zur last zu machen (ποθεινήν) und durch stufenweisen fortschritt (ἀχολουθία καὶ τάξις) und passliche anordnung den eifer zu wecken: 723, 21. Sie sollte ein wegweiser, ein leitfaden, eine vorschule zu den xarores sein (όδηγουνται πρός τους κανόνας 726, 4). So sehliessen sich denn die kanones des Theodos von Alexandrien unmittelbar an die Dionysische techne an, und daher begann denn auch in den byzuntinischen schulen der grammatische cursus mit der exegese der techne des D., und schloss mit ihr, nachdem des breiteren die anderen τεγνικά συγγράμματα traktirt worden waren, als mit der bündigsten recapitulation (ἀνακεφαλαίωσις) als dagewesenen. 673, 2-11. Wenn denn auch die lehrer der grammatik einzelnes an dem büchlein zu tadeln fanden und es vielfach anfochten, schätzten es doch alle hoch, und legten es trotz seiner unvollkommenheit als ein wahres Orue'lor für sie und die lernende jugend beim unterricht zum grunde. (723, 21). So berichtet noch Tzetz. Hes. opp. 285, dass wer grammatischen unterricht nahm, zuerst mit dem alphabet, dann den silben und

Schömenn 1833 p. 5. libellus scholasticus et ad institutionem elementariam per multa secula adhibitus.

den übrigen elémenten sich vertraut machte, dann das büchlein des Dionys und Theodosius' canones, und dichter (ποιηταίς sic!) studirte, endlich σχεδογραφίας ἀπάρχεται.

Warum nun nicht Dionys der Thraker der erste gewesen sein sollte, welcher die glückliche idee solchen leitfaden zu schreiben gehabt und zur ausführung gebracht haben sollte, ist nicht abzusehen, um so weniger, als auch sein schüler Tyrannio I einen μερισμός schrieb, zu welchem schon sein schüler Diocles oder Tyrannio II. wieder eine έξήγησις schrieb, und ausserdem eine selbständige schrift περί των μερών τοῦ λόγου herausgab, obwohl nach Bernhardy's vermuthung zum Suid. It, 8 p. 1246 beide schriften nicht verschieden waren, sondern nur unter donpeltem namen gingen. Uebrigens schrieb Tyrannio wohl πέψὶ τῶν η μερῶν τοῦ λόγου. H d. i. ἀκτώ konnte leicht nach ν ausfallen Vgl. hiermit den sonderartikel im cod. Voss. 76 dogg τῶν η μερῶν τοῦ λόγου. - S. Planer de Tyrannione grammatico p. 28 Berl. 1852. 4. - L. Merklin hat das verdienst im Philol. IV, 3 p. 413-430 und V, 1 p. 174 auf die isagogische schriftstellerei der Römer aufmerksam gemacht zu haben. Bei den Griechen dürfte die techne des Dionys eine der ersten früchte dieses zweiges sein; wer weiss, ob nicht zumeist zum frommen der römischen jugend, welche in die griechische gramnatik eingeführt werden sollte, verfasst.

S. 5. Ueber die ursprüngliche gestalt der teehne. Nach der am allgemeinsten verbreiteten ansicht begann das buch mit den worten: Γραμματική έστιν έμπειρία των παρά ποιηταίς τε καί συγγραφενουν ώς έπι τὸ πολύ λεγομένων. Allein ausser den handschriften, welche diese anfangsworte hatten, gub es offenbar auch erweiterte abweichende texte, wie aus den scholien und einzelnen andeutungen sonsther hervorgeht. Ein theil dieser zusätze nun wird auf Theodosius den Alexandriner geschoben; wenigstens berichtet Porphyrius beim Villoison Diatr. p. 103 (L. Holsten. de vit. Porphyr. c. 6. p. 46. vgl. Bekk. 676, 3. 1140, wo dafür cod. Vat. 260 fol. 127. Palat. 70 fol. 224. Venet. app. class. 11, 4. Barocc. 116 rec. man. Paris. 2542. 2603 citirt werden) und Theodosius der Byzantiner am rande des cod. Paris. 2542 bei Bekk. III 1141. Osann Philem. epim. I p. 303, dass Dionys mit der definition der grammatik beginne, ehe er von den buchstaben, silben, der rede und den acht redetheilen handle, nicht mit der prosodie: ein spätrer, Theodos aus Alexandrien, welcher auch die Canones über ὄνομα und όημα ausgearbeitet habe, habe auch einen zusatz über die προσωδία für nöthig erachtet und demgemäss voraufgeschickt: (ἀναγκαίως ἐδίδαξε). Nach andrer nachricht jedoch war der verf. dieses zusatzes ein Gregorius marg. Par. 2542. h. u. 2542. bei Bekk. III p. 1141. Allcin, wenn auch dieser namen mit Göttling praef. ad Theodos.

p. xv in Γεωργίου [Χοιροβοσκού] verändert wird, eines ist se wenig glaublich, als das andre und gegen die oben angeführten sicheren zeugnisse nicht stichhaltig. Es scheint nun indessen nicht in allen mss. eine strenge scheidung der eigentlichen τέχνη und der zusätze über die ngoogdig stattgefunden zu haben und daraus erwuchs die ansicht, Dionys sei auch der verf. der notizen περί προσφδιών. So findet sich denn s. 770, 5 die bemerkung διδάξας ήμας ο Διονύσιος περί προσφδιών (καί) τέγτης καί γραμματικής και άναγνώσεως. Aus dieser fassung ersehen wir zugleich, dass in handschr., welche solche zusätze enthalten, nach dem blatte περί προσφδιών auch noch eine definition der τέχνη überhaupt und einiges über die είδη τέχτης folgte. S. 720, 8. έπειδήπες τῷ τεχτικῷ πεςὶ γραμματικῆς πρόκειται ἡμᾶς διδάξαι, ή δε γραμματική τέχνη έστι, πρώτον διέξεισι περί τέχνης, τί τέ έστι τέγνη οριζόμενος καὶ πόσα ταύτης τὰ είδη διεξιών. S. 721, 17 ίστεον δε ότι την τέγνην τινές κτέ. - ό δε τέγτικός ούτως τέχνη έστι σύστημα έγκαζαλήψεως: κτέ. 4). Ein ähnlicher passus s. 649, 31. wo nur statt river gelesen wird of Enixological und statt o de regrezie: oi de Zroixol Lejouce. Spuren von benutzung solcher mss. der techne, welche mit einer definition des wortes τέχνη begannen, zeigt auch s. 726, 6 "τωτ δε τεχτων δίαφοραί είσι δύο" δύο μεν ουν ούτος είπεν διά το φιλοσύντομοι. Aus letzterm ausdruck ersehn wir übrigens, dass auch diese zusätze die knapp compendiarische manier des Dionys ziemlich tren nachgeahmt hatten. Solche mss. nun fand Villoison. S. s. diatr. υ. 99: περί τέγνης. τέγνη έστι σύστημα έγκαταλήψεων έγγεγυμνασμένων πρός τι τέλος εύχρηστον των έν τῷ βίφ. των δε τεχνών διαφοραί κτέ. Dies war die definition der stoz von der techne, welche in späterer zeit besonders in aufnahme gewesen zu sein

4) Der nämliche versasser dieses einleitenden abschnitts πεψὶ τέχνης hatte auch vorausgehend eine προθεωρία geschrieben: s. 722, 10, worin er über ματαιστεχνία κακοτεχνία u. s. w. gehandelt hatte. 723, 10 citiet er die schrist noch einmal: τὰ ἀλ παρεπάμενα τῷ καθύλου τέχνη ἐν τῷ προθεωρίη εἰρῆκαμεν, so dass also jedessalls 720, 8—726, 5 zur protheorie gehörte und denselben vs. hatte, wie 647—656, 8; auch zeigt 724, 9 vgl. mit 726, 22, dass letztres stück denselben vs. hatte, wie die protheorie. Es sehlt aber nach 726, 4 oder eigentlich nach 725, 33 (denn 725, 33—726 erscheint unächt vgl. Schol. Aristot. p. 7 b 20) ein gutes stück dieser προθεωρία, von der ungewiss, ob sie mit den προλεγόμενα τῷς τέχνης τοῦ Δεονισίου eins war. Er hielt den Dionys sür einen Byzantiner, muss aber den namen Θρῷξ als den des vers. der techne auch beglaubigt gesunden haben. Uebrigens gehört er unter die sabrikmāssig und schulgerecht arbeitenden exegeten. 724, 8 φίψε δὴ καὶ ἐνταιῦδα τὰ εἰνθύνα πανταχοῦ ζητείοθαι τοις ἐξηγηταίς ἀπτὰ κεφάλαια θεωρήποριεν. Er spricht auch über einen u denselben gegenstend weitschweißig mehremale, (τρὶς τὰ καλὰ λέγειν ἐπαινετόον 720, 15) woraus ersichtlich, dass er schon in der προθεωρία den ὄρος desinirt hatte. Doch war, wie es scheint nützte bald wörtlich, bald im auszuge der versasser von 669, 13—670, 5, wenn es nicht ein stück seiner προθεωρία ist.

scheint. Lucian. Paras. c. 4 III p. 100 Jebz; Sopater in Hermog. t. V p. 4. 18. Wiz. Schol. in Hermog. IV p. 4. v. 10. Doxopat. II p. 89 b. Doxop. homil. in Aphth. II p. 109 vgl. IH p. 1. Wenn Ptolemäus der periputetiker nicht ein eben solches exemplar zu grunde legte, konnte s. 730, 22 nicht gesagt werden: ένταθει γενόμενος Πεολεμαΐος ὁ περιπατητικός. Siehe unten §. 7. Auch Porphyr sagt 676, 14: er wolle in seiner exegese sprechen über die prosodie und ihre unterabtheilungen, μετά ταῦνα δε περί τέχνης και των έξης δλων. Obschon derselbe also, wie oben bemerkt, recht gut wusste, dass der wahre Dionys mit dem ύρος της γραμματικής begonnen hatte, lehnte er sich in seiner exegese doch an solche imss. un, welche das fehlende, vermeintlich unentbehrliche, ergänzt hatten. Bachmann A. Gr. II p. 425 enthalt ein λεξικόν της γραμματικής, welches mit vocabeln aus Dionys grammatik auhebt, welche zeigen, dass sein exemplar derselben auch um wenigstens einen §. vorn länger war, als andre, und eine definition der zigen voraufschickten. Auch Marius Victorin. 1 p. 27 Lindem. [p. 1937 P.], welcher in seiner kapiteleintheilung viel ähnlichkeit mit Dionys verräth und das werkchen gewiss gekannt und zum muster genommen hat, definirt 1. ars und ihre arten und abarten 2. grammatica 3. officia 4. lectio; tann folgt 5. de definitione, was hätte anfangen sollen. S. 16 hat er, was besonders erwähnenswerth, auch nur die 3' στιγμαί des Dionys und 6. 17 de accentibus. Alles dies lässt auf den oben beschriebnen ähnliche codd. schliessen, Victorin müsste denn die scholien zur techne öfter zu rathe gezogen haben, als die techne selbst. Doxopater und die Walzschen rhetores kenneu sonst offenbar nichts weiter von unserm manne als die végen. Wenn nun Doxop. II p. 104 sagt: ὁρίζεται δὲ πάλιν αὐτὴν Δεσνύσιος ο Θράξ ούτω : ύητορική έστι δύναμις τεχνική διά λόγου έν πράγματι πολιτικώ τέλος έγουσα το εν λέγειν, so ist es nicht recht glaublich, dass er dies aus einer τέχτη όητορική des Dionys habe: - von der existenz eines solchen werkes des D. wissen wir nichts - sondern wahrscheinlicher, unser D., oder vielmehr der verfasser jener zusätze, der die definition der rhetorik nur gelegentlich als er von den είδη τῆς τέχνης handelte beibrachte. D. ist ja auch an manchen stellen der techne so breit als an andern kurz: - warum sollte nicht über die zezen ausführlicher gesprochen werden? Er konnte deshalb noch φιλοσυττόμως (beliebtes wort. S. Schol. Aristot. p. 41 a. 34) genug erscheinen. So mochte man denken. Dem Doxopater werden, wonn o Opas ein blosser irrthum statt Alixagrassés ist, auch solche erweiterte handschriften vorgelegen haben. Auch der sogenannte Manuel Moschopulus Titzes verdient hier in betracht gezogen zu werden. Nachdem er ganz abweichend über die buchstaben gehandelt, doch nicht ohne in diesem & viel aus den scholien zur techne genommen zu haben, kommt er mit Dionys in den ab-

schnitten 9. 10. 11. 12. 13. p. 682, 29 - 634, 2. übergauf p. 26. 27. Titz. praef. p. xviii, so jedoch dass klar wir, wie er nothwendig eine andre ausgabe oder recension de hachen. als die unsre ist, gehabt haben muss. Z. b. 632, 38 Mong -M. πράγμα. 688, 6. οίον ἄπαξ — M. "Αραψ wie schol. 824, 14. cod. Vat. 1370. (B) Ch. H. ἄραξ. Siehe Bekk. III p. 1130 u.s.w. Wie manches im Vatic. 14 und Voss. 76 abweichendes von andern mms. der techne enthalten ist zeigen Bast Greg. Cor. 893. Elink Sterk p. 30. Munche scholissten hatten offenbar eines solchen text vor augen, wie der in cod. Voss. 76. z. b. s. 642, 23. πληρούσα. Voss.δηλούσα und so CNSPh und schol. 935. 17. 954, 6. Auch Chörobosk. epim. psalt. p. 19 hat dylavoa. Kipe sonderüberschrift, wie der vossian. in der mitte περί τώπ η με μών τοῦ λύγον scheint auch schol. 843, 18 anzuerkennen. Und Porphyrius schreibt ausdrücklich: o stoi vor oxxo nepos 100 λόγου διδάξας ήμας και έτι πρό τούτων περί στοιγείου και συλ λαρής και λέξεως. Verschiedne überschriften des büchleins er wähnt schol. 675, 20 wie regi γραμματικής, περί κριτικής, daker denn Dionys selbst (p. 1165) als xqurixos galt 5). Terrorpages heisst er 935, 3: ή νύν της έξηγήσεως τυγχάνων τεχιογράφος, wonach es fast scheint als ob der exeget, welcher dies schrieb mehrere technographen commentirt habe. Als Texnixà citirt die arbeit Psell. ap. Boisson. de operat. daem. p. 69. Cram. anecl IV, 225, 5. Schol. 673, 14. - Sextus Empiricus 6. 57 neant es Διονυσίου του Θρακός παραγγέλματα. Als υπόμνημα fasst des werkchen schol. 819. 828, 25. Als σύγγραμμα 673, 19. Γραμ ματική schlechtweg nennt es Eustath. p. 6. p. 12. p. 1658, 21. und auch Psellus braucht diese bezeichnung στίχοι πολιτικοί πιρί γραμματικής bei Boisson ad. anecd. III p. 200. (Bachm. Anecd. II p. 425). - Was das vielbesprochene aleiozor oder noli des aufungs betrifft, so weist schon Lehrs Anal. s. 389 auch auf 728, 27 hin: vgl. 734, 18. 20. 21. woraus hervorgeht, dass Diomedes auch seiner exegese mss. zu grunde legte, welche as êni rò nheioror lasen, so dass also Sextus gewiss nicht, wie Kayser im Philolog. IV, 1. s. 53 meint, aus dem gedächtpisse so citirt. - In den haschr. P und h. fehlen nach Bekkers zeugniss §. 3. 4. 5. 6., bei Mepho (A) §. 9. 10. 11. 12. 13. Besonders abweichend stellt sich auch h heraus s. Bekk. p. 1131-1134. Zu 634, 7 liefert B. einen zusatz (p. 1130). An §. 5 nahm um der fragenden form willen Gräfenhan anstoss I P-445. Allein ich weiss nicht, ob man nicht unrecht thut, an der frage- und antwort-form, in welcher freilich viele lehrhücher der spätern und spätesten zeit verfasst wurden, für die früheren sich zu stossen. Porphyr schrieb nach schol. Arist. p. 40 a 17

<sup>5)</sup> Κριτής. Eines Διονύσιος κριτικός gedenkt Gregor. Nazianz. ep. 121. der über Lysias schrieb. Διονυσίου κριτικά oder κρητικά s. bei Diog. La. 1, 38.

Armitauchtein hißkiote anta. nevous na aningiore, als. commentar the domicategories des. Aristoteles. Warum 631, 20. 21. tekkeolitische solleweiss ich nicht. Der scholiast erkennt die utelle an. — Veber 638, 18 ff. habe ich schon gesprochen und so durch eine andere stelle vertheidigt, anider nur der schlechte hießer Gräfenhan zongt.

15. Kurz nicht alle mss. der techne glichen denen, welchen unare drucke folgen 6); nicht alle begannen gleich mit der definison der γραμματική, sondern einzelne schickten nur πεω προσφ διών, andre nur περί τέχνης, andre auch beides vonauf: und der nemenische text aus sec. IV. oder .V. bereichert sie sagar, wie seriolitet wird, noch am ende um mehrere capitel. (Cirbied Mémoires et dissertations sur les antiquités nationales et étrangères publié par la societé des antiquaires de la France T. VI p. 1 ff. Paris. 1824. 8. Leider habe ich das buch noch nicht zu gesieht bekommen konnen.) Nur wussten einige gelehrte, oder glaubten Hi wissen, was späterer zusatz war und von wessen hand, pijdie nahmen alles auf treu und glauben für dionysisch hin. 4-1 - 6. 6. Ueber das füllstück περί προσφδιών. 674, 1-675, 28 aus dem cod. Hamb. p. 4-6. Das stück, jedesfalls von geschickter hand gemacht, geht ganz in den dürren ton des Dionys ein und trifft die isagogische manier gut, wie denn gestissentlich alle zu hohen definitionen vermieden werden. Ich zweisle nicht, dass es, wie Theodos der Byzantiner bezeugt, den Alexandriner gleiches namens zum verfasser hat. Das uns jetzt befremdliche ούγ' ούτως 675, 15 für ούγ oder ούγι ούτως steht dem nicht im wege. Einige nahmen ja oly für olyl und wählten daher wahrscheinlich absichtlich die wunderliche schreibart ouz aus caprice, gegen welche Herodian bei Schol. Dion. Thr. 947, 13 zu felde zieht. Einige mss. des Möris und der Leipziger Kustath schreiben auch ovz' ovzwc. Von einem Gregor: oder Georg (Chörobosk?) 7) kann dus blatt nicht herrühren, da Porphyr, der eine exeget desselben, früher als diese fällt und ausserdem Chürobosk, sin andrer ausleger zugleich verfasser und ausleger wäre. Dagegen ehrte ju gerade Chörobosk die canones des Theodos durch

<sup>6)</sup> In einzelnen auch corruptelae sacrae. Interessant & b. 637, 28 the θεός, λίγος, wo N zusetzt άγγελος und Ch. N. 1δού και πας Ελλησι θικλούν.

<sup>1)</sup> Was δς κῶν τούτω — ουγγραφάμενος auf s. 1141 Bekk. heisse, ist haum zu verstehen. Möglich dass statt κατὰ στοίχετον zu lesen κατὰ στίχεν. Er schrieb ein hierher einschlagendes grammatisches buch in iamben, eine paraphrase eines prosaischen, so dase er aus jeder zeile einen vers machte. Vgl. Bekk. T. III zu 636, 31. ἄορ, ξίαος, μάχαιρα, μάσγαινο, οπάθη. Auch die scholien beginnen hald mit einem verse: Τέχνης τὰς οὐδέκ ἐστι χρησιμώτερον, wie Ammonius seinen commentar zum Aristoleles π. ἐρμ. p. 95 b 19 anfängt mit Eur. Hipp. πολύ μὲν ἐν σοφοται τοῦκ ἀνείνυμον! S. 749, 18 lesen wir vom Menander: δς ἄστιρον ἐστι τῆς τὰν κάμεθαίας:

schnitten 9, 10, 11, 12, 13, p. 632, 29 — 634, 2, übergs. auf p. 26. 27. Titz. praef. p. xviii, so jedoch dass klar wiel, wie er nothwendig eine andre ausgabe oder recension des buches. als die unsre ist, gehabt haben muss. Z. b. 632, 33 April -M. πράγμα. 638, 6. οίον άπαξ — M. 'Aραψ wie schol. 824, 14 cod. Vat. 1370. (B) Ch. H. agaş. Siehe Bekk. III p. 1130 u.s. w. Wie manches im Vatic. 14 und Voss. 76 abweichendes ; von andern mms. der techne enthalten ist zeigen Bast Greg. Cor. 893. Elink Sterk p. 30. Munche scholinsten hatten offenbar einen solchen text vor augen, wie der in cod. Voss. 76. z. b. s. 642. 23. πληρούσα. Voss.δηλούσα und so CNSPh und schol. 935. 17. 954, 6. Auch Chörobosk. epim. psalt. p. 19 hat δηλούσα. Kine sonderüberschrift, wie der vossian. in der mitte negi ron, 7 urgar tou layor scheint auch schol. 843, 18 anzuerkennen. Und Porphyrius schreibt ausdrücklich: o seei zor ange proces see λόγου διδάξας ήμας και έτι πρό κούτων περί στοιχείου και συλλαβης καὶ λέξεως. Verschiedne überschriften des büchleins erwähnt schol. 675, 20 wie περί γραμματικής, περί κριτικής, daher denn Dionys selbst (p. 1165) als xourixos galt 5). Tegrorpagos heisst er 935, 3: ο νύν της έξηγήσεους τυγχάνων τεγιογράφος, wonach es fast scheint als ob der exeget, welcher dies schrieb mehrere technographen commentirt habe. Als Teyrixà citiri die arbeit Psell. ap. Boisson, de operat. daem. p. 69. Cram. anecd. IV, 225, 5. Schol. 673, 14. — Sextus Empiricus & 57 pennt es Διονυσίου του Θρακός παραγγέλματα. Als υπόμεημα faget das werkchen schol. 819. 828, 25. Als σύγγραμμα 673, 19. Γραμματική schlechtweg nennt es Eustath. p. 6. p. 12. p. 1658, 21. und auch Psellus braucht diese bezeichnung στίχοι πολιτικοί αφ γραμματικής bei Boisson ad. anecd. III p. 200. (Bachm. Anecd. II p. 425). - Was das vielbesprochene aleiotor oder noli des anfangs betrifft, so weist schon Lehrs Anal. s. 389 auch auf 728, 27 hin: vgl. 734, 18. 20. 21. woraus hervorgeht, dass Diomedes auch seiner exegese mss. zu grunde legte, welche al ini to nheistor lasen, so dass also Sextus gewiss nicht, wie Knyser im Philolog. IV, 1. s. 53 meint, aus dem gedächtnisse so citirt. - In den haschr. P und b. fehlen nach Bekkers zeug niss §. 3. 4. 5. 6., bei Mepho (N) §. 9. 10. 11. 12. 13. Besonders abweichend stellt sich auch h heraus s. Bekk. p. 1131. 1134. Zu 634, 7 liefert B. einen zusatz (p. 1130). An §. 5 nahm um der fragenden form willen Gräfenhan anstoss I P-445. Allein ich weiss nicht, ob man nicht unrecht thut, an der frage- und antwort-form, in welcher freilich viele lehrhücher der spätern und spätesten zeit verfasst wurden, für die früheres sich zu stossen. Porphyr schrieb nach schol. Arist. p. 40 a 17

<sup>5)</sup> Κυτής. Eines Διονύσιος κυιτικός gedenkt Gregor. Nazianz. ep. 121. der über Lysias schrieb. Διονυσίου κυιτικά oder κυητικά s. bei Diog. La. 1, 38.

Br. auch ein βιβλίον κατά πεύσιν καὶ απόκοισιν als commentar zu den extegorien des Aristoteles. Warum 631, 20. 21. schlecht sein soll weiss ich nicht. Der scholiast erkennt die stelle an. — Ueber 638, 18 ff. habe ich schon gesprochen und so durch eine andere stelle vertheidigt, an der auf der schlechte hefür Gräfenhan zongt.

Kurz nicht alle mss. der techne glichen denen, welchen unsre drucke folgen 6); nicht alle begannen gleich mit der definition der γραμματική, sondern einzelne schickten nur περί προσφ διών, andre nur περί τέχνης, andre auch beides vorauf: und der armenische text aus sec. IV. oder V. bereichert sie sagar, wie herichtet wird, noch am ende um mehrere capitel. (Cirbied Mémoires et dissertations sur les antiquités nationales et étrangères publié par la societé des antiquaires de la France T. VI p. 1 ff. Paris. 1824. 8. Leider habe ich das buch noch nicht zu gesieht bekommen können.) Nur wussten einige gelehrte, oder glaubten be wissen, was späterer zusatz war und von wessen hand, podre nahmen alles auf treu und glauben für dionysisch hin-6. 6. Ueber das füllstück περί προσφοδιών. 674, 1-675, 28 aus dem cod. Hamb. p. 4-6. Das stück, jedesfalls von geschickter hand gemacht, geht ganz in den dürren ton des Dionys ein und trifft die isagogische manier gut, wie denn gestissentlich alle zu hohen definitionen vermieden werden. Ich zweisle nicht, dass es, wie Theodos der Byzantiner bezeugt, den Alexandriner gleiches namens zum verfaszer hat. Das uns jetzt betremdliche ούχ' ούτως 675, 15 für ούχ oder ούχὶ ούτω, steht dem nicht im wege. Einige nahmen ja ovy für ovyi und wählten daher wahrscheinlich absichtlich die wunderliche schreiburt ouz' aus caprice,

gegen welche Herodian bei Schol. Dion. Thr. 947, 13 zu felde zieht. Einige mss. des Möris und der Leipziger Kustath schreiben auch  $o\dot{v}\chi^2$   $o\ddot{v}roc.$  Von einem Gregor oder Georg (Chörobosk?) 7) kann dus blatt nicht herrühren, da Porphyr, der eine exeget desselben, früher als diese fällt und ausserdem Chörobosk, ein andrer ausleger zugleich verfasser und ausleger wäre. Dagegen ehrte ja gerade Chörobosk die canones des Theodos durch

θ) In einzelnen auch corruptelae sacrao. Interessant z. b. 637, 28 elos θεός, λίγος, wo N zusetzt άγγελος und Ch. N. ίδοῦ καὶ πας Ελλησι

<sup>7)</sup> Was ος καν τουτφ — ουγγραφάμενος auf s. 1141 Bekk. heisse, ist taum zu verstehen. Möglich dass statt κατά στοιχείον zu lesen κατά στίzor. Er schrieb ein hierher einschlagendes grammatisches buch in iamben, eine paraphrase eines prosaischen, so dass er aus jeder zeile einen vers machte. Vgl. Bekk. T. 111 zu 636, 31. ἄορ, ξίφος, μάχαιρα, φάσγατον, οπάθη. Auch die scholien beginnen hald mit einem verse: Τέχνης νάρ οὐδέν ἐοντ χρησιμότερον, wie Ammonius seinen commentar zum Aristoteles π. ἐρά. p. 95 b 19 anfängt mit Eur. Ifipp. πολύ μὲν ἐν σοφοίσει κοίκ ἀνείνημον. S. 749, 18 lesen wir vom Menander: ος ἀστιρον ἐστι τῆς κότη καμεσδίως.

einen stattlichen commentur, der was von vielen commenturen spätrer juhrhunderte gilt, mehr werth hat, als das commentirte buch selbst. In den scholien heisst der verfi des blattes auch τεχνικός 691, 9. 689, 1. 697, 7. u. 688, 20 ἐξηγούμενος ὁ περὶ (falsch ὅσπερ Villois. diatr. 111.) τῶν προσφδιῶν τὸν λόγον ποιούμενος. Auf das wort τὸν διδάσκαλον 690, 31 ist wohl kein werth zu legen. Aus 689, 1 erhellt, dass dies blatt oft ausgelegt wurde, und dem Porphyr schon frühere ausleger zu gebote standen.

Ganz vollständig ist das stück, wie es s. 674. 5. steht, nicht, vielmehr öfter lückenhaft, wie die lemmata im commentare schliesen lassen. Definitionen von προσφδία, τόνος, όξεῖα, ἀπόσεροφος u. s. w. scheint der vf. allerdings nicht gegeben zu haben, und die, welche Porphyr der vollständigkeit wegen giebt und auslegt, entnahm er aus andern schriften. Aus 688, 25 ff. sehn wir aber, dass nach s. 674, 33 ἐτίθτιο (wofür Porphyr richtig ἐπιτίθτια) etwas fehlt. Auch zeigt s. 689, 21 ff., dass 675, 1 ff. unvollständig und nur im auszuge erbalten ist. Auch fehlt bei Theodos im beispiele das δτίνα. Auf das Πέτρος 674, 28 nimmt der commentar keine rücksicht (statt Πέτρος was derselbe 678, 4 hat, giebt 2542 ξέτος), hat auch Γεώργιος statt Γυγγόριος was 674, 24 steht. Aus 695, 18 ist ἄτωθεν zu ergänzen nach εἰςῆλθεν 675, 18.

Der hauptcommentar nun, welcher unter dem namen des Porphyr geht, ist seines namens nicht gerade unwürdig und offenbar der anfang einer grossen exegese der techne, 690, 28 verweist der vf. auf seine auseinandersetzungen περὶ ἐγκλίσεως καὶ ἐγκλισικῶν, welche er ἐν τῷ περὶ ἀντωνυμιῶν διδασκαλία γενόμενος machen werde: dass die lehre von der inclination gern bei den pronominibus abgehandelt wurde, sehen wir aus Bokk. 1150; 694, 1. 695, 12 verspricht er κανόνες über den huchstaben ē an seiner stelle, wenn er περὶ στοιχείων handeln werde; 703, 3 kündigt er an, er werde περὶ διαστολῶν des breiteren reden, wenn er περὶ ἀναγνώσεω, handeln müsse.

Aus seinen citaten geht hervor, dass er den alten und guten grammatikern noch ziemlich nahe gestunden haben muss, denn nur solche citirt er: wie den Dionys von Halicarnass 691, 27. Aristides Quinctilianus 685, 19. Herodian περὶ καθόλου προσφδιῶν 676, 16 von dessen buche er viele exemplare wegen einer lesart nachsehen konnte 677, 17. (S. Lehrs Aristarchus p. 19) und dessen ausleger er benutzte: 678, 28. Wo er [οἰ ἀρχαῖοι, κατὰ τοὺς παλαιοὺς oder] ὁρίζονται sagt scheint auch Herodian gemeint zu sein, also: 678, 7. 699, 2 688, 21. 693, 20. 695, 19. 691, 31. 696, 16. 699, 2 und die definitionen 684, 23 ff. Vgl. cod. Par. 2542 bei Bekk. 1141 ἡμεῖς ὅσον ἐξ Ἡροῦσιανοῦ — ἐκλεξάμενοι, der die quelle richtig angiebt. Denn gleich der ὅρος προσφδίας wird 676, 16 eingeleitet mit ὁρίζονται δὲ τὴν προσφδίατο ὕτως und das ist des Herodian definition.

welche auch in Titze's Manuel Moschopulus p. 31. enthalten ist mit einigen sehlerhaften sbänderungen und auf welche dort der reihe nach die eben von uns ausgezeichneten desinitionen solgen, die auch Porphyr beibringt und commentirt. Das stück περί τόνων im Man. Moschop. p. 40. 41. stimmt anfänglich ebenfalls mit den Bekk. Anecdd. 684, 28 ff. d. i. Porphyr's excerpten aus einer anerkannten schrift περὶ πρισφοιών. Erst mit 'Ιστέον, ως μία κτέ. p. 41 beginnt das excerpt aus Maxim. Planud. Dial. ap. Bachm. II p. 34 ff. Moschopulus wird auch ein dürres excerpt aus Herodian geliesert haben.

Ausser den obengenannten grammatikern zog der exeget des füllstücks auch den Philoponus zu rathe, welcher in einer besondern abhandlung (ἐν ἰδίφ βιβλίφ) auch über die prosodie schrieb (καὶ περὶ προσφδίας). 685, 10. Und zwar scheint es nuch dieser stelle, als ob er seine ganze voraufgehende beweisführung aus dem Philoponus entlehnt habe, und als habe Philoponus den ausdruck des Theodos 674, 4 διαιρούτται angegriffen, widerlegt und υποδιαιρούνται verlangt. (Andre έπιδιαίgeois). Ein Philoponus erscheint nun auch bei Apollon. de coni. 515, 27 an dessen stelle jedoch J. W. Elink Sterk Symb. lit. Traj. 1845 fasc. VII p. 21 n. 1 den Dilogerog setzen will, in der meinung Apollonius habe aus Philoxenus schrift περί έλληrισμοῦ geschöpft (!!) Doch scheint Cram. an. Oxx. IV p. 329 wo οἱ ἀπὸ διαιρέσεως Φιλοπίνου citirt werden, auch auf einen Philoponus zu weisen, der zeitgenosse des Apollonius war. Ein Philoponus wird wegen des δρος τοῦ ὀπόματος citirt von Chörobosk z. Theodos. fol. 31 r., dass er nämlich statt des von Dienys in der techne gesetzten ausdrucks ovoíar mit seinem lehrer Romanus das stoïsche ποιότητα wieder eingeführt habe (s. Diog. La. VII, 58). Die frühern müssen also doch an ovolar festgehalten haben. S. Bekk. p. 1177, 1201, 1286, 1288. Joh. Charax ap. Bekk. III p. 1150.

Eine vergleichung der 691, 7 und 715, 3 über das verständniss der worte περὶ μὲν τῆς βραχείας — χρεία, welche im cod. Marc. 652 nach Villoison p. 113 rubris scripta sunt, vorgebrachten ansichten, scheint ferner zu lehren, dass Porphyr das 715, 3 ff. gesagte, vor augen hatte und diese erklärung misshilligte. Dieser vorgänger des Porphyr citirt s. 715, 21 ein alphabetisch geordnetes τεχνολόγημα über die πτεύματα, und die canones darüber. Es entsteht die frage, wann kamen solche schriften auf? Das muss aber früh genug geschehen sein. Denn Moschop. p. 33 Titz. et. Gud. 278, 28. Draco p. 25, 23 (et. m. 148, 40) citiren Τρ ύφων περὶ πνευμάτων und lassen blicke in die anordnung des buches thun, welche sachgemäss eine alphabetische gewesen sein mag.

Endlich kommt hier in betracht die notiz, welche Bekker 1142 aus den Hamburger scholien, vgl. mit Par. cod. 2603

29 vom verf. des hypomnena herrührend ziemlich nahe am 783—784, 16 an. Nach 784, 16 εὐθείας folgt bei Cramer Bekk. 781, 5 τὰ δὲ ὀσόματα — 24 θήτατος. (S. Cram. AO. IV, 319, 16) dann auf 24: θήτατος Bekk. 782, 14. Φοικίκεια — 29. Συρακούσιος (Cram. IV, 319, 20); hierauf Bekk. 784, 21 folgendermassen angeschlossen: κρεῖττον δέ ἐστι λέγειν, ὡς ἄμα τὸ δημιουργῆσαι κτέ. (Cram. IV, 319, 31) ὀσομάζοιται (Cram. IV, 320, 19). Das hypomnema aber konnte Lucius Tarrhäus schrift περὶ γραμμάτων benutzen, der auch citirt wird bei Cramer cod. p. 65 (s. 308). — 724, 14. οἶμαι δὲ — 725, 20 ἐπιστάμενος stimmt wörtlich mit 669, 13—670, 5, dem es zu grunde liegt. Es war wohl der ὑπομηματίζων, der dort in der ersten person spricht.

Bemerkenswerth ist die stelle 763, 28 gura rag donet ro ίμετέρο γραμματικώ, φημί δή τω Απολλωτίω, και μάλα εν ώς γέ μοι; δοχεί. Ueber dies ἡμέτερος was auch a. a. st. schwierigkeiten macht s. Valcken. z. Ammon. vorr. s. xix. s. 125. Wer ist dieser Apollonius? Der Dyskolus, oder der unter Valerianus lebende grammatiker, lehrer des Porphyrius und gast des Longinus an Platos geburtstagsfeier! (S. Euseb. PE. X, 3. p. 464. Porphyr. Q. Hom. 25. Vales. de crit. 1, 17. Ruhnken de vita et scr. Longin. p. XXIV ed. Egg. Ions. SHP. III, 14, 3 p. 89 Dorn). Auch schol. II. T, 79 'Απολλώνιος μεν ούν ὁ διδάσκαλος ήμων stammt wohl aus Porphyrianischen scholien. Ein Άπολλώνιος ο νέος ist bekannt aus Georg. Lekapenus bei Ald. Grammat. Venet. 1525. 8. n. 3. S. Bachm. anecd. II p. 424, 15 aus cod. gr. Caesar. Vindob. nr. 282., welcher περί συντάξεως schrieb und gleich nach Herodian neben Ap. Dyskolus, Herodian, den Atticisten, und Arcadius aus Byzant angeführt wird. Wäre nun gewiss, dass 763, 28 ff. aus der feder des Υπομεηματίζων floss, würde ich in letzterem unbedenklich den keuntnissreichen fruchtbaren Porphyr suchen, mit dessen bearbeitung jetzt ein kundiger forscher, A. Nauck, beschäftigt ist. Allein das ist eben nicht gewiss; vielmehr führt 730, 22 auf einen andern. - Als ausleger der τέχτη tritt nämlich auch Πτολεμαίος ὁ Περιπατητικός 730, 22 auf (Lehrs: "ignotus homo") aus dem Gräfenhan progr. secul. Isleb. 1846. 4. p. 5-7 mit ungewohnter kühnheit einen Περγαμητός machen und -- noch mehr! -- den Askaloniten unter ihm suchen will. Von ihm heisst es a. a. o. in allgemeiner übereinstimmung mit Sextus Empirikus 612, 16 und 615, 10. Bekk. = 1, 3 p. 229 Fabr. ένταῦθα γενόμενος ΙΙτ. ὁ περιπατητικός, d. h. "als er in seinem fortlaufenden commentar bis zur erklärung dieser stelle des buches gediehen war". Ich halte diese nicht genugsam beachtete wendung mit ένταυθα γενόμενος für wesentlich zur entscheidung der frage. Man sehe über dieselbe Bekk. AG. II p. 690, 28. 694, 1. 934, 14. Chocrobosc. III p. 1277 Bekk., schol. Arist. anal. pr. p. 142 Br. Simplic.  $\beta'$  fol. 3. p. 42 a 37 Br. είωθασι δε ενταύθα γενόμετοι οι έξηγηταί τους τρύπους κτέ. Artemid. oneirocr. IV, 48. Έπαι κατά τοῦτο τοῦ λόγου γένωμαι. Dionys. rhetor. p. 72 Schott. έν δε τη άγωγη γενόμετοι. p. 106 εν δε τούτφ τῷ τόπφ γενομένους. Zosim. I, 57 p. 50 Bonn. alla ravra uer ineidar er exciro yerouat ris iorn. ρίας τῷ μέρει. Tzetz. exeg. II. p. 8, 23 Herm. άλλ' ἐτταῦθι του λόγου γενόμενος. Da nun Ptolemans so vorzugsweise genannt wird und namentlich an die spitze gestellt wird, während die scholien sonst nur sagen: άλλοι τινές, τιτές, πολλοί ψόγον προςάπτουσι u. s. w. könnte man leicht versucht werden ihn für den hypomnemetisten zu halten, dem die übrigen folgten und nachschrieben. : Denn un Lueillus oder Lucius von Tarrha zu denken verbietet trotz des verführerischen naparioerai (Cram. Oxx. IV p. 318-22) die nachricht des Stephanus von Byzanz, dass dieser gelehrte Kreter τεγνικά γλαφυρώτατα (ob γλαφυρώματα? schol. 772, 14) geschrieben hatte, woraus 652 und περί γραμμάτων woraus Cram. a. a. o. enthommen ist. S. Preller Polemo p. 62. Wir gewinnen daraus so viel, dass das haupthypomnem, die grundlage andrer, vor eiren 193 p. C. geschrieben sein muss, da Sextus Empirikus welcher Ptolemäus allegirt um diese zeit angesetzt wird. Leider kennen wir den Ptolemaus den peripatetiker nicht näher; denn der einzige dieses namens hat nach ausdrücklichem zeugniss des Longin. ap. Porphyr. vit. Procli p. 127, obschon ein grundgelehrter mann, ausser einigen gedichten und encomien nicht das mindeste geschrieben und nicht vor Sextus gelebt, wie Ruhnken p. x gegen Fabric. BG. II p. 310 anmerkt.

Wenn Eustathios kurz die έξηγηταί der techne citirt meint er offenbar nur diejenigen, welche auch jetzt noch den wüsten unredigirten bestand unsrer scholiensammlung bilden: Porphyrius, Diomedes, Melampus, Stephanus, Chöroboskus, Heliodorus. Unter diesen namen glänzt der des Porphyrius an ansehen hervor. Ein grund, weshalb wir ihn gleichwohl nicht für den autor des hypomnems halten dürfen, ist oben angeführt, ein zweiter ist der, dass das bedürfniss lange vor Porphyr solche commenture entstehen lassen musste. Theodosius der Alexandriner scheint der nutzbarkeit des Dionys nur durch seinen abriss über die prosodie zu hülfe gekommen zu sein und tritt sonst in den scholien nicht auf. Einen anklang an Dionys verräth nur noch die bezeichnung seiner Canones als είζαγωγικοί, wie die techne nur είςαγωγική war. Lassen sich also die scholien in ihrem kerne auch nicht auf diese zurückführen, so bleibt doch die wahrnehmung bestehen, dass die scholien, namentlich die Cramerschen in einzelnen parthien so viel gediegne gelehrsamkeit enthalten, dass ihre hauptquelle, das hypomuema, offenbar einer sehr guten zeit angehören muss, in welcher sich die exegese noch nicht zur hoffärtigen geschwätzigen seichtigkeit der byzantinischen fabrikate verflacht hatte, wodurch denn die techne

selbst berechtigung erhält ein höheres alter als ihre misstranische kritik zugestehen möchte, zu beunspruchen. Unter den erhaltenen auslegern ist mir Stephanus stets als der werthvollste erschienen, du über den einfluss, welchen Porphyr auf die gestaltung unsrer farrago hatte, aus den wenigen stellen welche sein name sehmückt, nichts rechtes gefolgert werden kann. Diese sind 782, 28 (inut et. Gade p. 683) 757, 12. 769, 4. 846, 5. 847, 16. Dass P. eine exegese der techne aber wirklich lieferte geht mit kluren worten aus Villois. diatr. 105 hervor. Die zweifelhaften spuren von der thätigkeit Heliodors sind fast verwischt. S. Villois, diatr. 125. Ritschl Alex. Bibl. s. 146 ff. vgl. Bekk. AG. II 767 ff. wenn nicht hier auch der bekannte Herodorus zu verstehen ist. Auch Melampus nume et scheint nicht allzuoft: 659, 33 vgl. p. 1139 schol. Arist. p. 7a 31 Br. 731, 26 (Cram. IV, 311, 23) 732, 12 (Cram. IV, 311, 24 f.) 755, 5, 758, 5, 772, 26, 763, 10 nuch Barocc, 71 Georg. Choroboskus) 940, 23. 961, 26. 966, 17. 972, 10. Am häufigstem erscheint noch Diomedes, doch auffallend genug (ausser 780, 6 nach ced. Marc. 489 bei Villois. diatr. 121. 126) nicht is den ersten parthien, sondern erst von 935, 10 an: 937, 26. 941, 13. 946, 14. 947, 5. 354, 4. 957, 16. 965, 8. 967, 14. 970, 19. Dagegen wird Stephanus 26 mal namentlich' ange führt - 743, 16. 758, 5 (H.) 759, 26. 790, 26. 797, 7 (Viltois. p. 125) 817, 9. 821, 6. 855, 29. 864, 25. 867, 25. 868, 14. 869, 27. 870, 19. 29. 872, 5. 12. 885, 31. 887, 16. 889, 4. 891, 11. 906, 25. 921, 8. 938, 3. 939, 29. 943, 4, 944, 24. 948. 18. Dass er vorgänger benutzte lehren 821, 6 (mnoi ne #ες') 804, 25 (ὑπ' ἐνίων) u. u. st. Er selbst citirt 892. 6 die Attiker 743, 15 loner 889, 8 philosophen 891, 14 die stoiker 868, 16 die peripatetiker 797, 7 λόγος μουσικός (also wohl Arie stides Quintilianus): von grammatikern 790, 27 Pindarus (6 Hirdunion o κομματικός () 887, 19 den Philoxenus, auf den wahrscheinlich auch 885, 31 - 886, 5 zurückgeht: von prosaikern Herodot 743, 15: von dichtern oft den Homer 759, 761. 797. 12. 856, 8. 10. 14. 16. 26. 869, 11. 870, 1. 6. 10. 12. 945. 20. 21. 26. 948, 25. 27. Hesiod 945, 8. Theorrit 856, 23. Kallimuckos 791, 4. Alcman 855, 31. Stesickorus 945, 26 Sophokles (Οδυσσεί ἀκανθοπλ.) 872, 21. Menander 857, 23 (denn 857, 20-24 gehört dem Stephanus als fortsetzung von 855 a. e. vgl. Cram. 329, 9-12). Schön ausgeführt sind besonders parthien wie 864, 25 - 866, 22. 944, 24 - 946, 1. Antiquarisches wissen verräth 790, 32. Der exeget, auf welchen in den von Cramer edirten scholien, die, wenn man von der compendiarischen form und weglassung der citate absieht, gehaltvollsten parthien zurückgehen, und die in den Bekkerschen scholien ganz fehlen, scheint eben jener Stephanus zu sein. Wann nun lebte dieser Stephanus und wer war

er 4.9). Der sogenannte gradontos, der interpret des Aristoteles, ibber den man sehe Cram. AP. 1 p. 244, 5 und Brandis im Phibol IN. 1 . p. 39 ff., gewiss night, obsehon soltsam genug in den aristotelischen scholien sich nicht nur manchorlei mit den scholien zur tochne übereinstimmendes findet, sondern such die namen Porphysios, Stephanos, Melampus durin wiederauftreten. Brandes setzt die zeit dieses Stephanus um 1050 un. Wichtig ist zur entscheidung dieser fruge 872, 12 [und ich freue mich O. Schneider auf die nämliche stelle gewicht legen zu sehen wo zu &. 14 Stephanus namen selbst ein beispiel bildet: Hoiog Zzégaros; o iarpos. Daraus geht denn doch wohl hervor, dass sich der scholinst von dem gleichnumigen arzte unterscheiden will, der also wohl sein berühmter zeitgenesse war. So sagt Callimachus epigr. 36, 2. Τίν με λεοττάγχωτε, συοκτίνε, φήγιουν όζον Θηκε. Τίς; 'Αρχίνος. Ποίος; Ο Κρής. Δέχοum, sicher in der absicht den Kreter Archinos von einem namenavattor andrer herkunft zu unterscheiden. | Anders urtheilt Schneider... Er macht den ausleger der techne Stephanus zum ethnographen, wie ich, vgl. Steph. p. 403, 7 Meinek. der jedoch Buch arzt gewesen sei, wie Soranus Galenus u. a. u. mitte sec. 5 gelebt habe. Dass diese vermuthung etwas für sich habe, habe ich in meiner anzeige von Trypho ed. Arth. de Velsen in Mützells zeitschr. f. gymn. wesen 1853 dargethan). Der arzt Steplatnus aber, war nach Fabric, BG, XII p. 693 ein Athener tiazons 'Αθηναίος φιλόσοφος) schüler des Theophilos Protospatharios und wahrscheinlich nicht zu unterscheiden von dem Alexandriner, welcher αἰκουμετικὸς φιλόσσησε διδάσκαλος heisst. Er lebte zur zeit des kaisers Heraclius, also zwischen 610-40. Lebte nun unser scholiust gleichzeitig, so steht nichts im wege inf den grammatiker von Byzanz zu rathen, dessen schönes werk 'Edrexá wir noch in dürrem auszuge besitzen. Zwar ist auch dessen zeitalter nicht mit sicherheit ermittelt, allein Westernann praef. p. v. vi scheint der wahrheit nahe zu kommen, wenn er in ihm einen zeitgenossen des bald nach 562 gestorbenen Petrus Patricius erblickt (Voss. hist. Gr. p. 325 Westerm. n. 20), ihn für einen Christen hält und auch die Bezarreza und προτεχνολογήματα των έθνικων ihm vindizirt (s. Αιθίοψ. Γήτ-Bou). Was namentlich die protechnologemata betrifft, so scheint mir diese vermuthung gestützt und fast unumstösslich gemacht durch Choerob. in Theodos. canon. 993, 11 bei Bekk. AG. 111 1201. Θέκλας ταύτης της δόξης έστι Στέφατος ο τα έθνικά Τράψας και πάνυ περί γεγονύτος έπραξεν έν τη περί τούτου τοῦ •ιόματος τεγνολογία. Die schrift έθνικών προτεγιολογήματα dürfte pur ein theil seiner δτομάτων τεγγολογίαι gewesen sein, eines

<sup>9)</sup> Was nun folgt gebe ich in der gestalt, wie ich es niedergeschieben, ehe mir O. Schneider ztschr. f. a. w. 1849 p. 526 zur hand kam. Vielleicht sah jedoch Schneider das rechte.

rein grammatischen werkes. [Ich glaube nämlich nicht wie 0. Schneider, dass er sie seinem werke Etrixà anders als der seit nach vorangeschickt]. War Stephanus, wie Westermann vermathet, ein Christ, so geht auf ihn vielleicht auch manches in dem lexicon befindliche, dessen Tollius z. Longin (er hatte es von dem Römer Ciampini bekommen) unter dem titel erwähnt: Θεοδώρου (ρίτουξ) καὶ έτέρων λεξιγράφων Κασσιανού καὶ Αιγγίνου φιλοσόφου, und dessen ausser Bekker III p. 1094 aus cod. Urbin. antiq. fol. 225 Δεξικότ των έτδιαθέτων γραφών έκτεθε παοά Στεφάτου καὶ Θεοδωρήτου Κασσιατοῦ Λογγίτου φιλοσύσου και έτέρων λεξιγράφων, auch neuerdings Cramer A.P. IV 53 p. 177 aus cod. Bodl. elim Meerm. Auct. T. 11 11 (40) fol. 39-68 erwähnung thut. S. Ruhnken de vita et ser. Longin. p. xlv ed. Egg. mit Eggers anmerkung. - Nicht ohne bedeutung ist betreffs der identität des ethnicographen mit dem seholiasten der techne 870, 29: το έθτικον δεί ακριβώς είδεται πύθεν; was dech eine gewisse ausgesprochene vorliebe des schreibers für die 'Εθνικά zu zeigen scheint. Sehr hübsch ausgeführt erscheint um derselben vorliebe willen der § über die adverbia loci 944, 24 ff. [Den arzt dagegen scheint zu verrathen, dass z. b. 650, 12 u. a. o. die ἰατρική den andern künsten immer voraufgeschickt wird]. Sollten aber auch die letzten vermuthungen alles sichen haltes entbehren (und fast ist dies zu fürchten) weil eine vergleichung der stellen: Bekk. AG. 1201. Stephanus d. i. Hermelaus und Tapiadis Choerob. Bekk. 1192 die drei ihrem alter nach so aufeinanderfolgenden grammatiker: Stephanus, Chörobosk, Hermolaus einander bedenklich nahe rücken, jedenfalls glaube ich die zeit des scholiasten Stephanus, wenn er auch mit dem Byzantiner nicht eine person sein sollte, aus 872, 12 ziemlich richtig geschlossen zu haben. Schneiders sehr probable unnahme hilft über alle diese schwierigkeiten hinweg: es fragt sich nur ob Holog Dregarog zu erklären ist durch: "Stephanus, in welcher seiner eigenschaften!" -- ,,,,In seiner eigenschaft als arzt""]. Etwas für das alter des scholiasten von 888, 8 liesse sich auch aus den worten folgern: πρόσωπον δέ έστιν ή των υποχειμένων διάστασις, ως ή Όππίου Μαξίμου διατριβή, wüssten wir nur etwas von diesem Oppius Maximus. Doch vielleicht ist der name anderen beleseneren schon ausdrücklich begegnet. Ferner heisst es 853, 11 καὶ Τυρσηνικαὶ ἱστομίαι αἱ περὶ Τυρσηνών περιέχουσαι. Hiermit sind wohl jüngst erschienene Τυρσηνικαί iorogiai gemeint, etwa des Sostratus, deren Stob. Flor. LXIV, 35 p. 486 Lps. Plut. Parall. 28 p. 428 Hutt. Ebert diss. Sic. p. 139. Voss HGr. II 5 Mueller Etrusk. p. 3 gedenken. Aber wann lebte Sostratus! Etwa zu kniser Claudius zeit, welcher sich selbst für Τυβόηνικά interessirte?

Ich kann diesen & über die ausleger der techne nicht schliessen, ohne auf einige stellen aufmerksam zu machen, welche mir den grund zu enthüllen scheinen, weshalb ein peripatetiker die techne in der absicht sie zu bemängeln commentirte. Nach Boethos bei Simplic. z. Arist. Kateg. 43 b 27 vgl. 40b 38 43 a 31. (schol. Arist. π. έρμ. p. 103, b 2-15) hatten nach dem vorgange Speusipps die peripatetiker gelehrt μέροψ βροτός ἄτθυωπος seien πολνώτυμα, dasselbe bezeugt Stephanus 868, 15. Die stoa nannte diese worte συνώνυμα und ihr folgten Dionys s. 636, 29 ff. Ebenso stimmt, was Dionys 636, 16-18 sagt mit den stoikern namentlich mit Diogenes Babylonius bei Diog. La. VII, 58 nur, dass diese für οὐσίαν: ποιώτητα sagten und in dem beispiel für Όμηρος: Διογένης setzten. Philoponos und Romanus stellten, wie oben gesagt, dies ποιότητα wieder her. Die definition des Dionys vom ψημα, wie sie Apollonios im ψηματιzor giebt 672, 34 war fast die des stölkers Diogenes. Diog. Lacrt. VII, 58 μέρος λόγου σημαίτον ασύνθετον κατηγόρημα. Aber eben aus dieser stelle des Diogenes sehen wir auch, dass es noch andre definitionen der stoa gab. Nicht minder endlich ist die begriffserklärung der zegrn, welche nach einigen handschriften voraufgeht, die stoische. 721, 20. 25, und aus dieser ist offembar die definition der τέχνη όητορική, welche wir oben angeführt, aber als zweiselbast markirt haben, entwickelt. Was winder, wenn den peripatetikern in Dionys' techne mehr stoisches eingeflossen zu sein schien, als sie gut heissen mochten? Auch aus diesem grunde halte ich an Ptolemäus dem peripatetiker gegen Gräfenhan's ὁ Περγαμηνός fest.

§. 8. Bedenken neuerer gelehrter gegen Dionys den Thraker ab vf. der Texty. Während nun so manche gründe dafür 10) sprechen, dass uns in der techne eine schrift des Thrakers überliefert sei, stellen sich dieser annahme andrerseits nicht unerhebliche schwierigkeiten in den weg.

10) Man füge hinzu, dass Dionys auch nur 3 Στιγμαί kennt (S. Friedländer p. 22 f. anm. 7), während Nikanor Hermiä zu Hadrians zeit 8 erfand, welche bald genug anerkennung gefunden zu haben scheinen: dass 629, 5 nur von ποιητικοί τψέποι die rede ist, während man bald ποιητικοί und γραμματικοί unterschied; dass die πρίοις ποιημάτων das κάλλιστων πώντων τῶν ἐν τῷ τἰχνη genannt wird, wie denn früher der grammatiker πριτικός hiess und ausschliesslich als interpres poetarum galt; dass endlich 629, 20 τοὺς οἴκτους ὑφιιμένως καὶ γοιρῶς unmöglich by-zantinischen ursprungs sein können, weil die ausleger darüber so ganz und gar nichts gescheites zu sagen wissen. 752, 18. 29.

(Fortsetzung folgt).

Oels.

M. Schmidt.

control production of the control of

## Epistola ad Max. Dunkerum de particulis non et on

 $\frac{1}{1200} \frac{1}{1200} \frac{1}{1200$ 

1.20 reserved from period of the Longo interiecto tempore, dilectissime Dunkere, que nec sermonis Tui supvitus me delectoret nec literarum invicem missarum commercium absentiae Tuae mihi leniret dolorem, ege prior renovandae inter nos conjunctionis perículum feci. Tuo nomine his tabellis inscripto. Quodsi aut majori jam punc par situs loco, plus auctoritate valeres in civitate postra, aut appe doctos ea eruditionis laude inclaruisses, quam te aliquando laturum esse non tantum spero, sed certo confido, ipsa men epistola, opinor, ad te data erubesceret, verita, ne vange assentationis suspicionem incurreret. Quae etsi aliter utque exspectaveram adhuc cecidisse, Tua causa vehementer doleo, quum videam, te noudum dignitatis gradum tenere et ingenio et animo Tuo delitum, at aliqua tamen ex parte etiam gaudeo, quod facultatem mihi literarum ad Te mittendarum non praeripuerunt. Disputavi vero in his praesertim de particulis ήδη, δή, έπειδή, reliquisque ad id genus pertinentibus. Ac ne forte mireris, me en patissimum ad te scribere voluisse, quae multi certe aliena a Puis studiis, nonnulli fortasse etiam non satis digna et, summi historici et hominis publici persona iudicaturi sunt, pauca praemittenda putavi de talibus quaestionibus, quibus nunc quidem ab omnibus fere doctis non satis multum tribui videtur; quippe non verens, ne ipse mei muneris pretium dicere voluisse a Te existimer. Ac sane quum Tu quotidie gravissimas res tractes, gentium origines, populorum migrationes, regnorum rerumque publicarum exordia, încrementa, dissidia, excidia; arbiterque practerea sedeas inter eos, qui rempublicam nostram ordinant et administrant, quae omnia sunt eiusmodi, in quibus oratio et libere incedere et ad eloquentiae gravitatem assurgere possit: sunt quidem baec nostra non paullo humiliora eaque quae orationem in angustum contrahant ac ne ullo quidem elocutionis artificio nitere possint. Sed ut ceteros, etiam homines publicos a foro regressos in sinum suae quemque familiae confugere, negotiisque publicis peractis aut gaudiis domesticis aut artium literarumque deliciis animum remittere arbitror : sico Teocertissime seio, actionem forensium tempestatibus elapsum, vel museris il Tui amplissimi officie functuni, poëtarum et recentiorum et veterum, inprimis Graecorum, deliminentis libentissime To dedere, mentomque strepitu fori fatigatum dulci Musarum cantu colligere ac resicore. Ad quam delectationem; at bacc quidem sunt temporar nuno sutis magnum Tibi otium esse existimo. Atqui in his milioribus studiis Tpis quantum ad Gruecos poëtas legendos accurata Graeci sermonis intelligentia conferret, To ipse optime perspexisti, et plurimam ci roi operam impendisti, ne minimis quidem voculis neglectis; meminique olim Te mihi assentiri liberalissime, quum dicerem. in particulis non modo cordinem nexamque sententiarum, sed etiam appd peëtas omne fere nicoc et fon, omningue sermonis quant mervos contineria. Quamobrem Tibi at acerrino easum remun indicit commentationem medim commendatum relebenty ut eti-videres, quamvis en paucis iisque sati levis momenti exemplist particularum doctrina interpretationem Graevorum poëtarum, si non mea, at certe aliquum opera, non paullum posse adiuvari : et intellegerent alii, Teibis studiis, quae ab humanitate nomen transcrunt, quippe omnis humanitatis plenissimum, enizissime favere: Est vero etiam alia causa, cur hanc disserintiunculam Tibi potissimum inscripserim. Mamu quum in societate mestra Graeca, in qua Tu et Bussius noster et Merkelius mecum studiis coniunctissimi cratis, mihi: aliquando disserendum esset, nullo alio argumento praeparato, de illis particulis, quas supra dixi, disputare conatus sum, quanquam non ignarus, tales res, in quarum tractatione multi veterum loci perpendendi essent, non satis commode posse colleguendo percenseri: qua difficultate pressus, eadem vobiscum scriptione quondam me communicaturum esse promisi. Itaque et veteribus illis promissis steti, quum baec perscripsissem : et simul iucundissimi milii temporis recordationem inieci, uberrimos operae mene fructus laturus, ubi vos, ac Te praesertim, perpulero, ut et ipsi en, quae vos in congressibus nostris proposuistis, publici iuris faciatis. Tuas certe commentationes ubi mihi miseris, has meas literas, ut pristinae nostrae amicitiae monimentum, ita reconciliatae gratiae fundamentum fore arbitrabor. Atque baec quidem de meis ad Te literis; age iam ipsam rem aggrediumur.

Particularum Graecarum, dilectissime Dunkere, non modo magnum ut supra dixi, est momentum, verum etiam summam esse difficultatem omnes confitentur. Atque eius difficultatis non minima pars inde mihi nasci videtur, quod perpancae explicationes particularum Graecarum a grammaticis Graecis traditae sunt, earumque nonnullae aperte falsae futilesque. Qui quum vocem voce explicare consueverint; — perraro enim tantum eius vocabuli, quod exponunt; notionem pluribus verbis indicaut; — explicandisque, particulis fere alias affines particulas substituant,

apertum est non posse eos verum sinceranque earum exhibere significationem: quippe qua rutione non distinguantur quae distinguenda sunt, sed omnia potius confundantur: caius rei testic monia quum in cursu disputationis aliquot professoda essent, suo quaeque loco quam hic apponere malui. Atque illius quidem rationis veterum grammaticorum quae causa fuerit, facile perspicitur. Nam quum suae gentis hominibus explicationes scriberent nen habebant necesse eas voculas accurate interpretari, quae si non ratione, at certe sensu sutis omnibus perspicuse essent. Accedit quod quum vernaculi tantum sermonis periti es: sent, en carebant sagacitate ac subtilitute, quae non facile paratur, praesertim in his rebus minutulis, nisi plurimarum lingua rum comparatione: quo factum est, ut etiam ques particulas pluribus verbis exprimerent, ne earum quidem notionem distincte exponere callerent. Inde accidit, quemadmedum Tute optime scis, dilectissime Dunkere, ut din particulae a viris doctis plane negligerentur: :quotus enim quisque erat, qui earum dectrinem teneret : Ac primum saeculo praeterito de explicandis discriminundisque particularum significationibus homines philologi cogitare coeperunt: quibus ex studiis praeter alia netissimus Vigeri et Hoogeveni liber natus est. Sed horum virorum quam falsac perversaeque opiniones, quum de grammatica ratione constituende, tum de particularum sénsu indicando fuerint, nunc quidem neminem fugit: "Tandem G. Hermannus quasi dux et signifer condendae huius doctrinae exstitit: cuius opera id sane confectum est, ut earum particularum, quae modos verborum regere vulgo creduntur, usus satis bene intellegantur. Verum et minus accurate ipse versatus est in eo genere particularum, a quibut modum pendere non posse constat: nec multi post eum in arenum descendere ausi sunt, sive quod rei difficultate deterriti fuerunt homines docti, sive quod magis verisimile est, veriti, ne argumenti tenuitate umbraticorum doctorum epiniouem ferrent. Eo: rum qui eam rem tractaverunt nonnulli Hermanni vestigia presserunt: in quorum numero Lobeckius, Heindorfius, Passovius ducendi sunt: alios plane diversam exmque, ni fallor, pravam viam ingressos video. Hi enim linguam Sanscritanam aliquatonus docti significationes particularum etymologica ratione constituere conantur. Ac profecto haec ratio significatum verborum indugandi longe praestantissima esset, si semper de etymologia certi esse possemus. Verum vide mihi, dilectissime Dunkere, quomodo hi etymologici agant. Ex quadam similitudine et significationis et literarum etymologia verborum constituitur: nec tantum literarum soni carumque inter se secundum leges quasdam factae permutationes, sed etium vocum sensus respicitur: non enim quis vocabulum Graecum a voce Sanscritana derivabit, quae prorsus aliam rem significet. Quid igitur? Nonne iam antequam etvmologiam quaesiissent, significationem posuerunt? Quae si vere est, ad cam investigandam etymologia non erat opus, sin falsa, quis non videt eum errorem ex literarum et syllabarum quadam similitudine natum esse? Atqui tales errores saepe licet videre in libro, quem amplissimum multaeque lectionis de particulis Graecis Latinisque conscripsit Hartungius. Cuius ego quum quasdam opiniones refellere conshor non dubito, quin ipse derivationibus suis ex lingua Sanscritana propositis nimium confisus me tamquam povo lumini oculos contumaciter praecludentem reprehensurus sit. Hoe enim nomine iam Odofredi Mülleri admo-, dum modestas observationes annalibus Gottingensibus a. 1833 insertas repudiavit, superbius si quid video, quam verius; quamquam ille satis habuerat relictis Hartungii commentis suam ipse sententiam breviter nec satis accurate indicare; praeclare sine dubio etiam in harum tractatione rerum versaturus, si grammaticis quaestionibus tantum temporis quam historicis impendere voluisset: nam eius quidem viri sagacitatem etiam hebetissimi agnoverunt. Attamen ego aliis ac praesertim Tibi, dilectissime Dunkere, meas rationes me esse probaturum satis confido: nec spero mihi adversaturos esse nisi eos qui omnia ex lingua Sanscritana derivandi immodica prurigine iactantur: quorum satis nultos esse quis nescit?

την γάο ἀοιδην μαλλιιν έπικλείους άνθοωποι, ήτις άκουόντεσσι νεωτάτη άμφιπέληται.

Et ut fere fit in novis rebus, ut cupidius, quam par est, eas homines arripiant: ita in hoc quoque Indicae cognatarumque linguarum studio factum esse arbitror, ut nonnulli quasi caeco quodam furore potius agerentur quam sana ratione procederent; quorum neminem vidi facetiorem quam praeceptorem qui nobis pueris ne Graece quidem nimium doctis Xenophontis Cyropaediam praelegens pro omni interpretatione voces Graecas ex radicibus Sanscritanis deducere solebat. Ac noli putare me haec ita dicere ut Indicae linguae studio obtrectare velim: quod et alienissimum est a mente men et certe putidissimum foret: quum ex illo fonte linguarum doctrinam plura quam ex ullo unquam alio incrementa cepisse, quis ignoret? Et quid etymologica ratione profici possit, etiam in historicis quaestionibus, nonne Te ipsum luculentissimum documentum in Originibus Germanicis Tuis dedisse scio? At enim modum ei rei esse imponendum iam multi quamquam satis tacite censuerunt, quum non omnia quae ex illo fonte Sanscritano profluxerunt, mera optimacque frugis fuisse non sit obscurum: cuius quidem rei quum me et ipsum in sequentibus exemplum esse propositurum sperem, non dubito quin Te quem sanissime haec iudicare sciam assentientem sim babiturus.

Ac particulas quidem  $\eta \delta \eta$  et  $\delta \dot{\eta}$  de quibus priore loco me disputaturum esse significavi a voce Sanscritana sadias, adia derivans quae significant hoc die, hac hora, eo erroris inductus est Hartungius, ut utramque particulam de proximo temporia

spatio dici et utriusque primariam significationem "statim", "illico" esse putaret. Ita factum est ut conclusionis quandam vim propriam esse particulae  $\delta\dot{\eta}$  omnino negaret: quod pervincere non potuit quin multos Graecorum scriptorum locos perperam explicaret. Dein alterum etiam incommodum ex eius ratione profectum est. Nam quum significationes, quas particulis  $\delta\dot{\eta}$  et  $\dot{\eta}\delta\eta$  inesse putaret, aliam ex alia derivaret, quadam propinquitate tautummodo ductus, quam sibi in iis deprehendere visus erat, non eo pervenit, quo pervenire debebat, ut notionem particulae poneret, quae omnes illas significationes comprehenderet et complecteretur. Quod utrumque demonstraturus non melius facere me posse puto, quam ut veterum locos quos Hartungius interpretatus est in libro suo, et ipse mea ratione explicem, parce et tantum ubi necessarium duxero, novis testimoniis usurus.

Sed video te, dilectissime Dunkere, iam diu circumspicere, quamnam ipse viam putem esse ingrediendam ad particularum significatum statuendum. Ac sane quum veterum testimoniis in hac re fere destituti simus nec certam cognitionem etymologica ratio praebere videatur, non posse aliter ad eam pervenire existimo, nisi coniectura quadam et divinatione. Considerate enim et accurate legentibus inprimis multorum locorum inter se instituta comparatione, notio particulae alicuius paullatim se insinuat mentibusque informatur: quae ubi ratione concepta est, vera erit iudicanda, si ex ea tanquam ex communi fonte omnes eius particulae usus facile derivari possunt; sin id fieri nequit, falsa est putanda et alia explicationis ratio circumspicienda. Nec vereor, ne iure huic rationi temeritas quaedam obiiciatur vel ab iis qui etymologiam respicere consueverint; quum satis constet etiam has, ubi primariam significationem, quam particulae propriam esse existimant, derivatione ac similitudine quadam literarum constituerint, caeteros eius sensus eadem divinandi ratione dicere: quod nisi facerent, alia causa non potest perhiberi, cur veterum locos, quos exempli gratia afferunt, vel huic vel illi particulae significationi attribuant. Quod quoniam utique faciendum est, non video, cur non omnino et ab initio fiat; praesertim quam vel pueri non aliter sensum vernaculi sermonis particularum percipere soleant.

Et quum omnes necesse sit fateantur, etymologiam in his parvulis vocibus, inprimis ubi ex aliis linguis repetatur plurimum dubitationis habere, de etymologia ipse postremo agam, primum significationem constituendam esse ratus.

De particula ήδη Aristoteles ἀχυ. συσ. IV. 13. p. 90 Sylb. haec habet: Τὸ δὲ ήδη τὸ ἐγγύς ἐστι τοῦ παρόντος νῦν ἀτόμου, μέρος τοῦ μέλλοντος χρόνου πότε βαδίσεις; ήδη (adiice βαδιῶ), ὅτι (scribe ὅτε) ἐγγὺς ὁ χρόνος ἐν ὡ μέλλει καὶ τοῦ παρελθόντος χρόνου τὸ μὴ πόξὸω τοῦ νῦν πότε βαδίσεις; ήδη βεβάδικα. Τὸ δὴ Ἰλιον φάται ήδη ἐαλωκέναι οὐ λέγομεν, ὅτι πόξὸω λίαν

του συν. Ex coque lisdem fere verbis Suidas: ήδη, πρό τούτου, λοιπόν, τὸ ἐγγὺς τοῦ παρόντος νῦν ἀτόμου, μέρος δὲ χρόνου ἢ του μελλοντος ή του παρεληλυθύτος. ήδη τε γάρ βαδιείπθαί φαh και το αρεάκτος τῷ σῶς. ἦομ τε γάο βεβαρικέναι. οὐ πολη άφιστάντες του νύν τον χρόνον. Non vereor ne quis temere me facere putet, si Aristotelem non satis acute haec disputavisse contendo. Certe postrema eius verba erroris coarguere facillimum est. Non dixit quidem unquam homo Graecus Aristotelis temporibus, nisi forte histrio in tragoedia cuius argumentum ex Troianis temporibus sumtum erat το Ίλιον ήδη φημί έαλωκέναι, sed perbene etiam post Aristotelem dicere potuit: τὸ "Ιλιο» ήδη φημί έαλωκέναι προ χιλίων ένιαυτων. Nonne etiam hoc πόροω του νυν, imo πωρφωτάτω? Sic πάλαι ήδη, πολύν ήδη χρόνον et similia sexcenties. Quod vero vvv ηδη et ηδη vvv saepe dicuntur. nonne inde efficitur non esse id quod voce  $\eta \delta \eta$  indicatur tuntunmodo vel futuri vel praeteriti temporis partem, sed etiam ad praesens tempus referri? Quo vitio in Aristotelis definitione perspecto Suidas vel qui hanc operis eius partem scripsit, ni fallor, adiecit και τὸ συνάπτον τῷ νῦν, quae verba Hartungius vidit esse transponenda post παρεληλυθότος, ceterum perperam scribens τοῦ συναπτοῦ τοῦ νῦν. Qua transpositione facta ita cius explicatio legenda videtur: ήδη, πρὸ τούτου, λοιπόν, τὸ έγ-Τὸς τοῦ παρόντος νῦν ἀτόμου, μέρος δὲ χρόνου ἢ τοῦ μέλλοντος η του παρεληλυθότος και το συνάπτον τῷ νῦν (i. e. μέρος). ήδη τε γάρ βαδιείσθαί φαμεν, ήδη τε βεβαδικέναι οὐ πολύ άφιστάντες τοῦ νῦν τὸν χρόνον. Quibus verbis καὶ τὸ συνάπτον τῷ νῦν adiectis si putamus Suidam vel quicunque ea addidit significare voluisse, ηδη etiam eius temporis partem designare quae fere cum praesenti congruat, ne sic quidem rem ille acu tetigit. Quid enim? etiamne illud perspicuum est, non posse idem et praeteriti et futuri esse partem, ac simul insuper esse praesens tempus? At enim, dixerit aliquis,  $\eta \delta \eta$  aeque bene cum praeterito et futuro et praesenti iungitur. Nimirum non temporis cuiusvis portionem qualemcunque  $\eta \delta \eta$  designat: sed indicat haec particula in relatione actionis alicuius loquentem ad tempus praesens habere quendam respectum. Etenim particularum quae et cum praeterito et cum futuro dici possunt, tria sunt genera. Primum est earum quae simpliciter negationem particulae nunc continent; cuius generis sunt olim et quondam: olim feci, i. e. non nunc, sed alio quo tempore; olim faciam i. e. non nunc, sed illo tempore quod nunc quidem non possum aut nolo indicare; - quondam putavi, non nunc, sed quodam praeterito tempore; quondam perficiam, uon nunc sed futuro quodam tempore. Ad hoc genus particulam  $\eta \delta \eta$  non posse pertinere iam inde patet quod et ipsa com +v+ copulatur. Alterum genus est earum quae spatium temporis indicant certis finibus circumscriptum quibus et praesens continetur, quales sunt "hodie", "hoc anno", "hoc saeculo', ceteraeque. Quae si cum praeterito dicantur, indicant spatium temporis ab initio dici vel anni vel saeculi usque ad praesens; sin vero cum futuro, id spatium quod a praesenti usque ad finem diei vel anni vel saeculi pertinet; hodie faciam i. e. eo temporis spatio quod est intra praesens ac finem dici. Ac si forte de longiore temporis spatio dicuntur hae locutiones, quam eo quad vace indicatur ex qua facta sunt; - ut quum dicimus die heutigen ansichten, τὰ νῖν πράγματα, quae aunt opiniones, res gestae earum similes quas quis hodie videt vel audit vel experitur -: sunt semper certa signa quibus etiam quae eius temporis terminos excedunt, ad id referentur eique adnectuntur. Quae omnia longe secus sunt in voce  $\eta \delta \eta$ . Nam nec spatium temporis certis finibus inclusum ηδη designat nec quae cum voce ηδη conjuncta dicuntur, signis quibusdam continentur quibus similia inter sese esse perhibeantur. Tertium denique genus est earum particularum quibus rationem praesentis temporis in narratione alicuius rei haberi significatur. Eius generis sunt noq eique contrarium quodammodo ezu: quae posteriore voce in Aristotelis definitione in locum particulae ηδη substituta, quum omnia aeque bene procedant de έτι dicta ac de ήδη, iam sequitur, nt eius expositio vocis ήδη parum accurate sit facta. Nam etiam έτι τὸ έγγύς έστι τοῦ παρόντος νῦν ἀτόμου acquoque iure atque ήδη, μέρος του μέλλοντος χρόνου, και του παρελθόντος το μή πύδοω του νυν et, ut etiam Suidae satisfaciam, το συνάπτον τφ rvr et έτι βαδιώ dicere possumus, si id iam non exspectatur; et έτι βεβάδικα quum iverimus ubi nos ituros esse non amplius exspectabatur; nec dicere possumus την Τροίαν ένι έαλωκέναι, nisi forte adiicientes καίτοι των αρίστων των Ελλήνων έν τῷ πολέμφ τεθτηκότων. Itaque non simpliciter ήδη tempus praesenti coniunctum sive practeritum sive futurum indicat, sed eius particulae propria vis est ea, ut significet, factum esse aliquid aut fieri aut futurum esse, antequam quis putet vel putaverit. Ergo quum quaesitum sit ex me: πύτε βαδίσεις; respondeo; ήδη βεβάδικα, ut significem ivisse me antequam ille cogitaverit; nondum enim scit me ivisse; alioqui non quaereret: πότε βαδίσεις; aut respondeo: ηδη βαδιω i. e. tanta festinatione utar, ut iturus sim, antequam ille, qui quaerit, me ire arbitraturus fuerit; aut denique: ήδη βαδίζω i. e. iam eo, licet ille nondum sciat. Omnes hae actiones et perfecta, quae est  $\beta\epsilon\beta\acute{a}\delta\iota\kappa\alpha$ , et futura , quae est ήδη βαδιῶ et imperfecta ήδη βαδίζω: hae omnes, inquam, ad praesens, quod dicunt, relativum, referuntur; quippe eo temporis momento, quo haec aguntur, nescit ille, qui quaerit neo suspicatur actionem. Itaque recte quis dicit: ήδη προ μυρίων ένιαντων ανθρωποι γεγόνασι nescienti scilicet, tam longum tempus post creatum genus humanum intercessisse ad id tempus, quo ea dicuntur. Quod vero Otfr. Müllerus putavit, ubi ήδη poneretur exspectari quidem semper factum esse vel fieri vel fore aliquid,

at nondum co tempore de quo sermo esset; inest quidem sacque bacc actionis exspectatio, verum non ubique; quum haud raro et actio et tempus eius acque inopinata cogitentur; ut quum Prismus II. III. 184 diceret ἥδη καὶ Ψουγίην εἰςήλυθον, ipsius in Phrygiam profectionis commemoratio, etiam magis quam temporis quo profectus esset, inexspectuta auditoribus accidere debuit, quod atiam particula καὶ post ἥδη posita clare ostendit.

Atque illa quidem Aristotelis definitione ac praeterea Suidae testimonio nisus quum Hartungius indagaret, quaenam vox Sanscritae et ei significationi responderet et literarum sono minime a particula  $\eta \delta \eta$  discreparet, in adverbia adias et sadias incidit, quorum, ut iam perhibui, alterum significat hodie, alterum hac hora sive statim. Cuius etymologiae, etiamsi vera esset, nulla prorsus foret utilitas. Nam nec adeo certa est, ut earundem literarum permutationes in aliis vocibus factae eius testimonio fulciri possint: et multo minus circumscriptum eius particulae ambitum sensumque praebet quam ipsa Aristotelis explicatio. Reliquum est, ut ex illa derivatione discamus, ad tempus referri  $\eta \delta \eta$ : quod quidem aliquatenus verum esse nemo infitias nec ivit nec ibiti

Utraque particulae  $\eta\delta\eta$  explicatione apposita et Hartungii et mea, quae quidem vulgaris est sed accuratius descripta, iam age, dilectissime Dunkere, exempla Hartungiana excutere aggrediamur, quibus ille suam opinionem comprobare studet, ordine quo ea congessit servato: nec tamen quum tam multa sint omnia explicabo, iis tantum usurus quae maxime pro eius sententia facere videri possint.

Itaque primariam quam posuit significationem illico, extemplo comprobaturus primum versu utitur Hartungius Theognidis 852mo, qui idem legitur post 1035mus.

ήδεα μεν και πρόσθεν, άτὰρ πολύ λώιον ήδη, ούνεκα τοῖς δειλοῖς οὐδεμι ἐστὶ χάρις.

ubi quum μέν et ἀτὰρ sibi respondeant et posteriore parte sententiae contrarium prioris continuatur, non potest nisi praesens olda subaudiri: quod quum praesentis temporis notionem satis perspicue indicaret, particula non utique opus esse videbatur poëtae ad eam exprimendam: quam si ηδη designaret, non dicerent, opinor, tam saepe poëtae epici ήδη νῦν, Attici νῦν ήδη. Ας facile quidem erat ad interpretandum Theognidis locum vvv subaudire, quippe quod saepe iungatur voci  $\eta \delta \eta$ : verum non puto magis quam ipse Hartungius tales esse statuendas Elleiwsig. Sed vide mihi inconstantiam hominis; qui quum hoc poëtae gnomici loco recte vereretur rvr subaudire, non dubitaret Hesychium secutus ad ήδη subaudire ποτέ, in illo iam supra laudato Homeri versu: ήδη και Φρυγίην είσηλυθον, ad quem respiciens Hesychius: ήδη, ait, επί μεν παρφχημενου χρόνου αορίστου. ήδη γάμ ποτε et cet. Ubi non magis note supplendum est, quam apud Theognidem +vr. Nam quum Suidae testimonio non recte, ut opinor, intellecto motus Hartungius ήδη μτο τοῦ λοιποῦ vel τὸ λοιπὸν dici posse putet, quae opinio grammatici ducta est ex versu Aristophanis in Pluto φείγοις αν ήδη του, πονηρούς, de que Suidas s. h. v.: "dy, ait, arti vor loixor, raying haberemus, si vers haec ratio esset, particulam, quae et statim et autea in reliquum tempus significaret; quod quidem quid aliud est quam nibil significare? Sed facile est intellectu, unde hic error manaverit. Non enim particulae jõn ista notio inest, at et ror et sorè et τοῦ λοιποῦ designet, sed illae diversissimarum in locis modo laudatis, ex verbi temporibus pendent, ut praesens olda notionem του τυτ, aoristus είς ήλυθος παρωγημένου χρόνου αορίστου indicationem, optativus cum ar, qui idem fere valet ac futurum, futuri temporis designationem continent. Itaque non est ήδη Theognidis loco pro rer positum; nec significat augenblicklich, eben, sed dicit poëta: quamquam etiam ante cognoveram, tamen iam melius scio licet contra spem evenerit, ut etiam melius scire potuerim: at nimirum semper experientia multi temporis doctiores sapientioresque evadimus. Quem poëtae sensum explicatione Hartungiana obscurari et plane evanescere quis non videt? Huc accedit quod ne lectio quidem certa; quum in libris scriptis pro ήδη sive δή συτ, sive η συτ, sive (1033) ήδη legatur: iis vero locis qui coniectura tantummodo quamvis certissima nituntur ad sensum particularum constituendum abstinere certe melius erat.

Alterum Hartungii testimonium sumtum est ex Demosth. Phil. IV. p. 138. ubi orator quaerit: τί ἀναδυόμεθα; η τί μέλλομεν; η ποτε, ο ανδρες Αθηναίοι, τα δέοντα ποιείν έθελήσομεν; όταν, νη Δί', ανάγκη τις ή; αλλ' ήν μέν αν τις έλευθέρων αν θρώπων ανάγκην είποι, οὐ μότον ήδη πάρεστιν, αλλα καὶ πάλαι παρελήλυθε Quibus perlectis vides, dilectissime Dunkere, non esse ήδη nunc, sed significare illa: iam adest illa necessitas, quanquam id vos nondum intelligeri video: praesertim quum postea eam necessitatem explanaturus Demosthenes adiiciat: ¿levθέρφ μεν ανθρώπο μεγίστη ακάγκη ή ύπες των γιγνομένων αισχύνη, intelligisque eum dicere: non modo iam vos eorum quae facta sunt pudere oportet; verum eius pudoris qui ad honeste faciendum homines impellit, tempus etiam din praeterlapsum est; quod non animadvertentes num exspectabitis, per vim vos, sicut servos ad agendum cogi! δούλω δὲ [ἀτάγκη πληγαὶ καὶ ὁ τοῦ σώματος αίκισμός. Atque ita quidem acerbissime exprobratur inconsiderantia ac stupor Atheniensibus, qui quae advertere debuerunt ne intellexerint quidem : quum contra Hartungii interpretatione illius acerbitatis Demosthenicae ne 'vestigium quidem relinquatur.

Sed ferri haec possent, quanquam aliena a genuina veterum interpretatione: quippe ipsa particularum doctrina omnibus scriptorum intimis sensibus eliciendis quam maxime inserviat aecesse est, nec multum proficitur, si levi tractatione locorum aoa-

nullorum corpus quodam vel σίστημα disciplinae constituitur, cuius opera plura confunduntur quam explanantur: verum iam mon ferendum videtur, ubi in adminiculum opinionis alicuius veterum loci detorqueantur, ut eorum quae praecedunt uulla habita ratione facilis ac nativa sequentium explicatio quae sponte inde emanat, prorsus negligatur. Ita factum est in interpretatione quam Hartungius proposuit versus Homerici II. XIX, 122: quod quo meliusi intelligatur, totum exhibebo locum. Scilicet postquam luppiter annuit, eum qui illo die, quo haec acta sunt, nasciturus esset ex suo genere, potentissimum Argivorum regem fore.

Ήρη δ ἀξασα λίπεν ρίον Οὐλύμποιο, καρπαλίμως δ' ἵκετ' Άργος Άχαϊκόν, ἔνθ' ἄρα ἦδη ἰφθίμην ἄλοχον Σθενέλου Περσηϊάδαο· ἡ δ' ἐκύει φίλον υἰόν· ὁ δ' ἔβδομος ἐστήκει μείς· ἐκ δ' ἄγαγε πρὸ φύωςδε, καὶ ἡλιτόμηνον ἐόντα, Άλκμήνης δ' ἀπέπαυσε τόκον, σχέθε δ' Εἰλειθυίας· αὐτή δ' ἀγγελέουσα Δία Κρονίωνα προςηύδα.

Ζεῦ πάτες ἀργικές αυνε ἔπος τί τοι ἐν φρεσὶ θήσω· ἦδη ἀνὴς γέγον ἐσθλός, δς Αργείοισιν ἀνάξει, Εὐςυσθεύς, Σθενελοιο πάϊς Περσηϊάδαο, σὸν γένος· οῦ οἱ ἀεικὲς ἀνασσέμεν Αργείοισιν.

Num hoc est: modo Eurystheus natus est, so eben ist Eurystheus geboren worden? quod quid ad rem faceret? Imo est: Iam natus est Eurystheus quem tu natum esse certe non exspectaveras, ηλιτόμηνον ἐόντα, quum septimo demum mense gravida eius mater esset. Nonne sic quidem petulantem Iunonis laetitiam percipis, dilectissime Dunkere, quae lovem fefellisse in re minime exspectata exsultat? Quam versutiae ostentationem quo magis adiuvet, nomen quod lovis auribus maxime improvisum accidat, in fine sententiae collocat, ut, quae dixit, fere valeant: Iam vir ille egregius, cui tu Argivorum imperium annuisti, natus est, isque Eurystheus, quem tu natum esse omnium minime suspicatus eras. Atque ea demum vera mihi explicatio particularum esse videtur, quae iis quoque loco ex antecedentibus scriptoris verbis necessarium quendam et quasi ex radicibus totius sententiae prognatum sensum vindicet.

Dein ut vocis ήδη significationem qua valeat, "augenblick-lick, eben", probet, Hartungius utitur Pind. Pyth. V. 207 Boeckh., ubi de Symplegadibus Argonautarum expeditione fixis: ἀλλ΄ ήδη τελευτάν κεῖνος αὐταῖς ἡμιθέων πλόος ἄγαγεν. Quae si quis ex nexu seutentiae disiuncta seorsum spectet, facile putet illum sensum posse voci ήδη subesse. Attamen mirum est, scholiastem aliter cepisse ήδη; explicat enim: ἀλλὰ λοιπὸν τελευτὴν καὶ θάνατον αὐταῖς ταῖς πέτραις ὁ τῶν Άργοναυτῶν πλοῦς ἐπήγαγεν. Quae explicatio si vera esset, ad alium locum hoc exemplum referendum erat. Sed rursus totum locum expendamus.

έχφυγείν πετράν· δίδυμοι γάρ έσαν ζωαί, κυλινδέσκοντο δί δυνδρόμων κινηθμόν άμαιμάκετον ες δε κίνδυνον βαθύνοι γάρ έσαν ζωαί, κυλινδέσκοντο δί κραιπνότερα

η βαουγδούπων ανίμων στίχες αλλ' ήδη τελευτάν κείνος αὐταὶς ημιθέων πλόος αγαγεν

Ubi si împerfecti loar sensum spectes, nouve iam perspictum fit, dilectissime Dunkere, poëtam hoc dicere: duae enim (illae rupes) erant tum vivae: at iam non sunt vivae, sed mortem iis ilh heroum expeditio intulit; quae solita brevitate Pindarus contraxit, dicens: sed iam mortem iis illa heroum expeditio intulit. " $H\delta\eta$ , "iam" vero poëta addidit, quod mors illa rupium quarum motum inexsuperabilem quasque celerius sese volvere quam ventorum tonantium ordines perhibuerat, satis inexspectata auditoribus accidere debebat.

Ad eandem significationem "augenblicklich, eben" Hartungius refert etiam Pind. Pyth. V. 19.

μάκαρ δέ και τυν, κλεεντας ότι

εύχος ήδη παρά Πυθιάδος ίπποις έλων δέδεξαι τόνδε κώ μον απέρων:

mirum sane, quum haec aperte respiciant finem eiusdem carminis (116)

εύχομαί νιε τοῦτο δόμες γέρας, έπι Βάττου γέρει, felix vero etiam nunc quod iam Pythia vicisti, mox ut a love precor, etiam Olympia victurus. Nimirum etiam initio carminis memor, Arcesilaum Olympicam victoriam parare poëta dicit: ήδη εύχος παρά Πυθιάδος είλες, ut sit: Olympicam quoque victoriam parans, Pythicam iam reportasti. Ad quem versum itidem respiciam aliquo loco, de usu vocis ήδη in priore membro durum inter sese conjunctarum sententiarum positae separatim disserturus.

Nec felicius Hartungio cessit interpretatio Pyth. IV. 7, ubi quum dictum sit:

ίρεα χυήσεν οἰκιστήρα Βάττον καρποφόρου Λιβύας, ἰερὰν κᾶσον ως ήδη λιπων κτίσσειεν εὐάρματον πόλιτ.

non potest  $\eta \delta \eta$  intelligi "statim," quum ex Herod. IV. 155 perspicuum sit, uon statim, sed satis longo tempore interiecte ( $\mu \epsilon r \alpha$  est apud Herodotum, qui insuper narrat, Battum de condenda Libya ne cogitusse quidem primum). Cyrenen esne conditam a Batto; nec profecto deceat Pythiam quippe futuri gnaram vaticinatam esse perhiberi quae sic quidem eventum non essent habitura. Sed non perspexit vir dactus,  $\eta \delta \eta$  respicere ad Medeae priorem vaticinationem quae codem carmine post referent ut locus ita sit interpretandus: Pythia vaticinata est, Battum, at pridem cerinerat Medea, iam insula Thera relicta, dougiturum esse Cyrenen; quod Battus, etsi veteris Medeae vaticinatiquis

memor. tum imm eventurum esse minime crediderat, quippe non de colonia condenda, sed de vitto vocis Apollinem consulens. miti. Ac saepo mihi, dilectissime Dunkere, locos consideranti veterum scriptorum quos Hartungius ad comprebandam suam de voce non opinionem attulit, sententiasque et antecedentes et inrequentes accuratina perpendenti aubiit auspicari, ea tantummodo illum verba scriptorum laudatorum perlegiese quae cum hac perticula conjuncta appd: eos legerentur. Quod mirum fortasse non existimabis, ubi reputaveris quantam exemplorum farragincin Hber eins complectatur. Quanquam ita quidem notionem particularum non commode posse percipi, quippe quarum semper ex superioribus scriptorum verbis totoque orationis ordine sensus sit repetendus, quis est qui neget? Illud vere quod dixi, certe in Xenophontis quodam loco Hartungio accidisse, facile intellires perlectis eins verbis. Sunt ea haec Anab. VII. 7. 24. Opio γαρ των μεν απίστων ματαίους και αδυνάτους και ατίμους τους λόγους πλανωμένους οι δ΄ αν φανεροί ώσιν άλήθειαν άσχοῦντες, τούτων οι λόγοι, ήν τι δέωνται, ούδεν μείον δύνανται ανύσασθαι 🖣 αλλων ή βία. ην τέ τινας σωφρονίζειν βούλωνται, γιγνώσκω τὰς τούτων άπειλας ούχ ήττον σωφρονίζούσεις ή άλλων το ήδη κολά-Çur. Ubi mirum sane, potuisse quemquam vertere: novi hos abi minas in aliquem protulerint melius eum compescere quam aliis qui statim poenas in eum repetiverint; quum apertum sit : come: quam alios qui iam adeo progressi sint ut poenas ab ee expeterent. Quam ob rem alio loco, ubi de intensiva vocis ήδη significatione agitur, hoc Xenophontis testimonio utendum erat. Nec melius An. V. 6. 39 utitur, ubi Xenophon: Έγω δέ, inquit, εί μέν έωρων απορούντας ύμας, τουτ' αν έσκοπουν αφ' ου αν γένοιτο, πατε λαβόντας ύμᾶς πύλιν τον μεν βουλόμενον αποπλείν ήδη, τον 🕯 μη ρουλόμενον, έπει κτήσαιτο ίκανα ώστε και τους έαυτου οίπείους ωσελησαί τι; ubi non magis ήδη est statim, sed signifient: iam quamquam vos vixdum exspectatis quum reditoi vestro satis magna se etiamnum impedimenta obiecerint: quae impedimenta reditus in antecedentibus scriptor exposuerat. Quem vere Thucydidis locum his adscripsit Hartungius, nec ipse nec Goellerus satis accurate interpretatus est. Dicit enim ille 11. 53. xai τὸ μέν προςταλαιπωρείν τῷ δόξαντι καλῷ οὐδεὶς πρόθυμος ήν, **άδηλον νομίζων, εί πρίν έπ΄ αύτο έλθεϊν διαφθαρήσεται ή τι δέ** ήδη τε ήδυ και πανταχύθεν το ές αύτο κερδαλέον τουτο και καλόν και γρήσιμον κατέστη quae interpretatur Goellerus: quod et statim incundum esset et ad voluptatem alicunde quaestuosum fere videretur. At quum ήδη ad priora illa προςταλαιπωρείν, το δόέωτι παλφ et πρὶν ἐπὶ αὐτὸ ἐλθεῖν referatur, vertenda sunt: quod iam incundum haberent antequam per labores ac molestins virtuti operam dantes ad maiorem camque duraturam voluptatem pervenirent; pracoptantes scilicet potius ils quae iam paraverant ctiose, frui quam ca quae incertum erat num adopturi :

negotio persequi. Quae interpretatio etiam ab eam rem praeferenda videtur quod veterum philosophiae consentanea est qua virtus,  $\tau \hat{o} \times \alpha \lambda \hat{o} \hat{v}$  species voluptatis,  $\tau \hat{\eta} \hat{s} \hat{\eta} \hat{\delta} \sigma \hat{\eta} \hat{s}$  et quasi altior quidam eius gradus perhibeatur. — Nec retulisset porre hue Hartungius Plut. consol. 112 B. εἰ δὲ μεταθήση ποτὲ, τἱ οὐχ  $\hat{\eta} \delta \eta$  μετατίθεσαι, si accuratius haec verba considerare voluisset, quum hoc loco ut semper οὐχ  $\hat{\eta} \delta \eta$  significet nondum, de quo usu post videbimus. — Nec generaliter denique dicta sunt haec Soph. Oed. Col. 613.

τοῖς μέν γὰς ήδη, τοῖς δ' ἐν ὑστέςφ χρόνφ τὰ τερπνὰ πικρὰ γίγνεται καὖθις φίλα:

ita ut sit: aliis confestim, aliis post quae lucunda fuerant, acerba evadunt ac rursus grata. Sed quum poëta ante dixerit:

θνήσκει δε πίστις, βλαστάνει δ' ἀπιστία καὶ πνεῦμα ταὐτὸν οῦποτ' οὐτ' ἐν ἀνδράσιν φίλοις βέβηκεν οὖτε πρὸς πόλιν πόλει. post vero dicat:

καὶ ταῖσι Θήβαις εἰ τανθν εὐημερεῖ καλῶς τὰ πρὸς σὲ, μυρίας ἡ μυρίος χρόνος τεκνοῦνται νύκτας ἡμέρας τ᾽ ἰὰν, ἐν αἰς τὰ νῦν ξύμφωνα δεξιώματα δόρει διασκεδῶσιν ἐκ σμικροῦ λόγου.

apertum est, etiam in illis priore loco laudatis Oedipum respicere et ad Eteoclem ac Polynicem et ad Theseum Thebanosque: quorum alteri gratia renunciata iam hostes facti, alteri post levi praetextu inimici sint evasuri. — Postremo Hom. II. VI. 368

ου γάρ τ' οίδ', εί έτι σφιν υπότροπος ίξομαι αυτις

 $\tilde{\eta}$   $\tilde{\eta}\delta\eta$   $\tilde{\mu}$   $\tilde{\nu}\pi\tilde{o}$   $\chi\epsilon\varrho\tilde{o}i$   $\delta\epsilon\tilde{o}i$   $\delta\alpha\mu\tilde{o}\omega\sigma$  i  $\tilde{A}\chi\alpha\tilde{\omega}$ ,  $\tilde{\eta}\delta\eta$  Hartungius non vertisset confestim, si  $\tilde{\eta}\delta\eta$  et  $\tilde{\epsilon}\tau_i$ , ut supre ostendimus, contraria inter se esse sive in mentem ei venisset sive potius non ignoravisset.

Sed noli putare, dilectissime Dunkere, me eam inscitian crimini dare velle Hartungio. Etenim vix credibile est, quan perversae, certe parum accuratae opiniones de particulis sive Graecis sive vernaculis etiam apud doctissimos homines circumferantur. Animi causa subiiciam, quae de particula Franco-Gallica déjà, Graecae ηδη in hac saltem primaria significatione quan usque adhuc tractavi, aptissime respondente in lexico Academiae (dictionnaire de l'Académie) simillima illis Hartungianis exponastur, "Déjà, adv. de temps. Dès l'heure présente, dès à présent. Avez-vous déjà fait? Est-il déjà quatre heures? Le courrier est-il déjà arrivé? Il y a déjà quatre heures que nous marchons. Cet enfant marche déjà. Quoi! vous voilà déjà revenu? Quoi! déjà?" - lam postrema verba viros clarissimos, qui ei lexico operam dederunt, quique, etsi sermonis sui fuerunt peritissimi, tamen in definitionibus, quas operi suo omnium linguae vocabulorum intexere voluerunt, satis infeliciter versati

suat (v. praefatio Villemanii XXIII.) haec, inquam, ipsorum verba: quoi! déjà? advertere debebant eos, déjà dici de iis, quae acciderunt, antequam quis exspectavisset. Sed audi cos porro, amabo te. "Il signifie également, Dès lors, dès le temps, dès le moment dont je parle, et s'applique tant au passé qu'à l'avenir. Déjà le zoleil était sur l'horizon. La place était déjà prise, quand il arriva. Les deux champions en étaient déjà venus anx mains, lorsque . . . Si ce jeune homme continue ses déréglements, il sera déjà vieux à trente ans". - Quid? Il sera déjà vieux à trente ans, hoccine est: dès le moment dont je parle, on justement à trente ans? Immo significat: quoi qu'il ne s'y attende pas encore; quoique l'on ne s'attende pas à voir un jeune homme devenu vieux à trente ans. — Denique: "il se prend aussi", inquiunt illi, "pour Auparavant. J'avais déjà été chez vous pour vous voir. Je vous ai déjà dit ce que je pensais". Nonne etiam haec sunt: J'avais déjà été chez vous pour vous voir, quoique vous n'en eussiez rien su; Je vous ai déjà dit ce que je pensais, mais vous ne paraissez plus vous en ressouvenir.

At enim es quam Graecae vocis 180 primariam notionem posui, etiam Gallicae semper est particulae déjà. Itaque Victor Hugo incipit poëmata sua feuilles d'automne inscripta:

Ce siècle avait deux ans! Rome remplaçait Sparte;

Déjà Napoléon perçait sous Bonaparte

Et du premier consul déjà, par maint endroit,

Le front de l'empereur brisait le masque étroit;

quippe significaturus: quamvis nemo tum cogitaverit, Napoleonem qui tum primus consul erat, aliquando imperatorem esse faturum: quod tum demum omnes intellexerunt, ubi duobus annis post imperio est potitus.

Refutata iam quam Hartungius primariam vocis  $\eta \delta \eta$  posuefat significationem, etiam ceteras quas inde derivavit, dilutas esse consentaneum est. Sed quoniam coepi, omnia Hartungii exempla accuratius perpendere, praesertim quum loci ex nexu orationis separati facile eius explicationem sustentare videri possint, etiam reliquos instituta semel ratione persequar, ne hanc quidem operam inutilem fore ratus.

Itaque quum particulam  $\tilde{\eta}\delta\eta$  notione illa qua statim eam designare sibi persuaserat praecipue in exhortationibus locum habere et imperativo ac primae personae coniunctivi praesentis iungi indicasset, exemplum eius usus ex Pind. Olymp. VI. 23. sumpsit, abi poëta

άλλὰ ζεῦξον, inquit, ἦδη μοι σθένος ἡμιόνων, ἑ τάχος. Nimirum quum ἑ τάχος subiunxisset Pindarus, Hartungius in hac locutione amplificationem quandam particulae ἦδη sibi reperire visus est. At non est Pindari mos locutiones similem significatum praebentes accumulare, nisi μεγαλοπρεπὲς quoddam contineant.

Itaque iam haec causa aliam significationem τοῦ ἦδη efflagitat. Atqui quum initio carminis poëta dixisset

άρχομέτου δ' έργου πρόςωπον χρή θέμεν τηλαυγές,

quod  $\pi \rho \delta \epsilon \omega \pi \sigma \sigma \tau \eta \lambda u v \dot{\epsilon}$  interpretes omnes de comparatione initii ipsius eius odae cum introitu aedis ceperunt, ego contra de tota priore parte carminis usque ad  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$   $\zeta\epsilon\bar{\nu}\xi\sigma\sigma$   $\ddot{\eta}\delta\eta$  intelligendum censeo, maxime vocis  $\ddot{\eta}\delta\eta$  vera significatione ductus. Nam si illud poëta voluisset i. e. si  $\tau\eta\lambda\alpha v\dot{\gamma}\dot{\epsilon}$ ς  $\pi\rho\delta\varsigma\omega\pi\sigma\sigma$  respiceret ad initium

Χρυσέας ύποστάσαντες εὐτειχεῖ προθύρφ θαλάμου πίστας, ὡς ὅτε θαητὸν μέγαρον πάξομεν.

certe poëta perrexisset ἀρχομένου γὰρ ἔργου πρόςωπου χρη θέμεν,

nec, ut fecit, άρχημένου δ' έργου πρόςωπον χρή θέμεν

dixisset. Sic vero quum particula de pergat, perspicuum est amplificationem comparationis initio adhibitae contineri in altera sattentia comparationi subiecta: et utramque sententiam non esse procemium carminis, sed ad splendidum procemium quod deinceps sequitur auditoris attentionem excitare. Cui rationi ne credatobstare quod in versibus sequentibus statim laudes Agesiae celebrantur: nec enim laudes Agesiae argumentum carminis sunt quanquam ad Agesiam celebrandum destinati; sed quemadmodum saepe a Pindaro factum est, ut ad celebrandum ludorum victorem non laudes ipsius, sed argumentum ad eius personam respiciens eligeret, ita hic quoque instituit, ut carminis argumentum gloriam maiorum eius faceret. Itaque etiam Agesiae comparatio cum Amphiarao instituta ad illud procemium pertinere censenda estiquibus omnibus rebus quum procemium carminis satis produci intelligeret, poëta pergere instituit

3Ω Φίντις, άλλὰ ζεῦξον ήδη μοι σθένος ήμιόνων ξ τάχος, ὅφρα χελεύθω τ' ἐν καθαρῷ βάσομεν ὅκχον ἵκωμαί τε πρὸς ἀκδρῶν καὶ γένος κεῖται γὰρ ἐξ ἀλλᾶν ὁδὸν άγεμονεῦσαι ταύταν ἐπίστανται, στεφάνους ἐν Ὀλυμπίᾳ

έπεὶ δέξαντο · χυὴ τοίνυν πύλας υμνων ἀναπιτιάμεν αὐταϊς metaphora sumta de mulis iungendis se ipsum quasi impatientis motus esset exhortans ut ipsam rem aggrederetur i. e. ad genus virorum veniret. Quod vero dicit χυὴ τοίνυν πύλας υμνων ἀιαπιτιάμεν αὐταῖς non est, ut Boeckhium quoque interpretari vides; Quare par est, "ut in poësin intrent vel ut ad usum poëtae adhibeantur tanquam animalia poëtica"; sed narratione de genete lamidarum sua cum itinere Pitanan unde illi oriundi erant instituendo comparata quum eae mulae viam omnium optime nosaeth atpote Olympiorum victrices, ob eam rem (τοίνυν) illis vehentibus

titur Pitapan: perventurus, vel corum opera utens argumentum mode sibiliproposuit aggreditudia Secundam hanc resplicationes τύλας θμαφο άναφιτνάμεν iam est, finite propemie carmen ipsum; mins argumentum praecipuum sunt laudes lamidarum, incipero. Fum ardo sententiarum fere hic erit: Quemadmodum qui aplanlidam domum struunt, atrio aedis aureas columnas subirciunt. itu ge carmen hoc incipions tale πρόςωπον τηλαντέυ adhibebo, splenidum procemium carmini praemittens... Est vero vin quem celes randum suscipio laudibus dignissimus, Olympiorum victor, summa irtute, templi lovis Pisani antistes, ut in eum Amphiarai laudes puadrent: cuius post obitum Adrastus lumen exercitus sui eum uncupavit, et fortem bellatorem et egregium vatem desiderans. hed iam ut welius intelligatur, qui vir Agesias sit quippe fortes reantur fortibus et bonis, generis lamidarum, ex quo Me oriun: ws. est, splendorem ac divinam originem capamus. Inde origine sentis relata, Agesiae laudes iterat, ab invidia obtrectantium eum efendit eigue etiam in posterum immortalem lamidarum fortupam recutur. Priora vero quae de Agesia praedicavit, procemii parem efficere iam inde perspicuum fit, quod in posteriore carminis mete rursus ad Agesiae laudes redit, non facturus hoc, nisi illuid rem tantum indicandam adhibuisset. Quae quum ita aint, des sonstravisse me arbitror  $\eta \delta \eta$  non esse celeriter, statim, sed iam; scholiastes ad hunc locum and rov vv explicat) et quidem iam mpatientiae notionem continens; de quo usu mox videbimus.

Nee Soph. Phil. 1177 (1162) ηδη est schleunigst; sed quum shiloctetes antea significasset reditum ad Graecos se vehementiasime aversari et chorus contra nihil ei melius contingere posse affirmasset ille respondet ἀπό νύν με λείπες ηδη b. e. si talu consilium mihi proponere vultis, iam, quanquam hoc nondum vos angitare video, me relinquite. Et sic Soph. Trach. 333 et 624 μηρώμεν ηδη et στείχοις ὰν ηδη ita dicuntur, ut indicent omnibus quae necesse erapt, peractis citius quam quis opinatus fuerit, eundum esse.

Porro notionem quae proprie voce statim designetur, ubi actio aut a praeterito tempore usque ad praesens aut a praesenti tempore usque ad futurum pertineat, Hartungius putat transire in eam notionem quae alias particulis aut "adhuc" "πηρο κούτον" ant "posthac" "τοῦ λημποῦ" exprimatur. Ac sane Suidas et acholiastee Pindari et tragicorum passim ηδη illis vocibus interpetantur. Sed iam supra significavi, quid de his explicationibus veterum grammaticorum existimandum sit; qui quum non disertia tefinitionibus particularum notiones explicent, sed vocem voce rediere satis habeant, non possunt accuratam earum significationem indicare censeri nec aliud quid exprimere voluisse videntur, nisi pro voce quam explicaturi sunt quibusdam locis etiam aliam potaisse poni. Quod ni arbitraremur, profecto maioris stultitiae, quam par est, Graecos homines, licet grammaticos, reos facere-

mus. Nam quum  $\delta \dot{\eta}$  explicent  $r \bar{v} r$ ,  $\tilde{a} \rho a$  vero ipsa voce  $\delta \dot{\eta}$  reddant, quis non videt inde facile effici, ut etiam  $\tilde{a} \rho a$  eandem significationem ac  $r \bar{v} r$  habeat quo quid potest esse perversius? Contra si quis recte eos intelligit, ne particularum quidem explicationes eorum inutiles ducendae sunt. Itaque nonnullis same locis quos Hartungius affert, poterat quidem pro  $\tilde{\eta} \delta \eta$  aut  $r o \tilde{v}$   $\lambda o i s o \tilde{v}$  aut  $r o \tilde{v}$   $\lambda o i s o \tilde{v}$  aut  $r o \tilde{v}$   $\lambda o i s$  aut  $r o \tilde{v}$   $\lambda o i s$  ed quum  $\tilde{\eta} \delta \eta$  praetulissent scriptores, significare voluerunt vel dubitantibus vel non exspectantibus dici quae dicerentur. Ita Aesch. Sept. c. Th. 22 Eteocles dicens

χρόνον γάρ ήδη τόνδε πυργηρουμένοις καλώς τὰ πλείω πόλεμος έκ θεών κυρεί.

civibus ea dicit, de quibus aute satis potuerint dubitare, quum etiam seues et adulescentulos ad defendendam patriam exhortatus fuerit. Nec esse ηδη idem ac πρὸ τούτου vel εἰς τοῦτου τὸν χρόνον etiam additum separatim χρόνον τόνδε coarguit. Contra vulgari significatione voce ήδη accepta, haec et ad excitandos Thebanorum animos et ad fiduciam iis incutiendam aeque bene sunt comparata; illud quod ad tuendam patriae libertatem omnes pariter esse adhibendos indicavit: hoc, quod paratos sese esse ades ostendit, quantopere ne ipsi quidem computaverint.— Et Od. XIII. 151.

νῦν αὖ Φαιήκων ἐθέλω περικαλλέα νῆα, ἐκ πομπῆς ἀνιοῦσαν, ἐν ἡεροειδέι πόντω ῥαὶσαι 'ἐν' ἦδη σχῶνται, ἀπολλήξωσι δὲ πομπῆς ἀνθρώπων

 $\tilde{\eta}\delta\eta$  certe ad vaticinium etiam Neptuno cognitum et ab Alcinee post relatum respicit, quod tum quidem nondum expletum iri Phaeaces arbitrentur. (V. infra p. 274.) Sed aliam etiam notionem quam simplicem temporis a praesenti ad futurum pertinentis indicationem in particula  $\tilde{\eta}\delta\eta$  inesse, iam inde liquet, quod cum locutione  $\tau \tilde{\sigma} \lambda o \iota \pi \tilde{\sigma} \tilde{\sigma}$  vel  $\tau o \tilde{\tau} \lambda o \iota \pi \sigma \tilde{\sigma}$  copulatur: cuius rei documente ipse Hartungius versum ex Soph. Phil. 454 profert, ubi Neeptolemus

έγω μὲν, inquit, ὧ γένεθλον Οἰταίου πατρός, τὸ λοιπὸν ἥδη τηλόθεν τό τ' Ίλιον

καὶ τοὺς ἀτρείδας εἰςορῶν φυλάξομαι, quam vim ad inducendum non vidisse videtur Hartungius, quam vim ad inducendum in errorem Philoctetam vox ἦδη post τὸ λοιπὸν adiecta habeat, quippe in qua Neoptolemi significatio lateat, ab Atridis canturum se esse, etiamsi forte Philoctetes id nondum suspicatus fuerit. — Sic etiam Soph. Trach. 76 Deianira verbis

innuit apertissime, vita Herculis in exantlandis laboribus certaminibusque subeundis absumta, vix exspectatum accidere, quod oraculum cum, expugnata Euboea insula, operibus suis finem esse impositurum praedixerit.

Adiecta negatione aut ηση οὐκ dicitur, aut οὖκ ηση, quorum illud est iam non, hoc vero significat nondum. Nam quum  $\eta \delta \eta$ iis apponatur, quae eo quidem tempore, ad quod respectus habetar, non exspectantur, ubi haec ipsa notio negatur consentaneum est indicari ea quae quam maxime illo tempore exspectentur. Atqui ea vocis nondum est significatio. Nondum ivit Caius i. e. non ivit quamquam ivisse quam maxime existimabatur; nondum moriar hoc anno, licet me moriturum esse hoc anno quidam ominentur. Ita Plut. consol. 112. Β. εί δε μεταθήση ποτέ, τί ούκ ήδη μετατίθεσαι; i. e. nondum, quanquam id quam maxime est exspectandum. — Contra ηση ούκ significat: iam eo res processit, ut non amplius illud vel illud fieri queat. Ita Pausan. Achaic. 22. p. 580 πυθέσθαι μέν ήδη τὰ ὀτόματα αὐτῶν οὐκ sirouse ita iam in oblivionem abierunt, ut nomina corum scire non possemus. Sed Aeschyli in Sept. c. Theb versus 1047. quem itidem laudat Hartungius vix sana est lectio. Ibi enim qum Antigona dixerit:

ήδη τὰ τοῦδ' οὐ διατετίμηται θεοῖς:

praeco respondet

οῦ, πρίν γε χώραν τήτδε κινδύνφ βαλεῖν quae responsio illi dicto non prorsus apta est. Certe sive Antigonae verba εἰρωνικῶς dicta putas sive, id quod Wellauerus suasit, interrogatione effers, praeco dicere debebat: οῦκ, ἐπείγε τήνδε τὴν χώραν εἰς κινδυνον ἔβαλεν vel εἰς ήγαγεν. Nam quod Wellauerus putavisse videtur, quum οὐ διατετίμηται idem esset atque ἡτετίμηται (sic ille) posse sequens οὐ negare τὸ ἀτιμᾶσθαι, at praeconis verba explenda essent οὐκ ἡτετίμηται id quidem, quoniam οῦ praeconis aperte repetitio est τοῦ οῦ Antigonae supplendaque sunt verba praeconis οὐ διατετίμηται, nullo modo potest admitti. Quamobrem olim Heathius eumque secuti Brunckius et Schützius correxerant οὐκ ἡτετίμηται. At tum ἡδη οὐκ esset nondum, quod fieri nequit; formam vero ἡτετίμηται qui invehere conati sunt, ipsi sibi habeant. Itaque rescribe si me sedias:

ηθη τὰ τοῦδ' ὧδ' ἀποτετίμηται θεοῦς;

Rarior est vox ἀποτιμᾶν quales Aeschylus adamat; poteratque ob eam causam facilius corrumpi. Et quum librarii putarent, ia responsione praeconis referendum esse οὐ ad alterum οὐ praecedens in verbis Antigonae, ὡδ' abiit in οὐ et δ' απὸ in δια. Ac sane οὐ in responsionibus plerumque dicitur ita, ut ad antecedens οὐ respiciat idque repetat, ut Aesch. Ag. 1248

Cas. αλλ' ούτι Παιών τῷδ΄ ἐπιστατεῖ λόγφ. Chor. οὐκ, εἴπερ ἔσται γ'. αλλα μη γένοιτό πως. Bt Aesch, Prom. 769.

lo. οὐδ' ἔστιν αὐτῷ τῆςδ' ἀποστροφὰ τύχης;
Prom. οὐ δῆτα, πρὶν ἔγωγ' ἂν ἐκ δεσμῶν Ανθείς.
At suepe etiam alitur dictum est ut Soph. Ant. 569.

Creon. ἀρώσιμοι γὰρ χάτέρων είσὶν γύαι.

lam. อย่า อีร ว รังย์เจต ชกูอิร์ ซ จุ๋ง กุอนอธนร์คน. Deinde apud Thucydidem 1, 69, quo loco Hartungius utitur, ούπ ήδη significare nondum probaturus ubique secundum Lindavii conjecturam legit: οἱ γὰο (Athenienses) δρώττες βεβουλευμένοι προς ού διεγνωκότας ήδη καὶ ου μελλοντας επέρχονται, ita ut ad μέλλοττας ex superioribus repetatur διαγνώναι, Goellerus optime iure retinuit librorum lectionem: δρώντες βεβουλευμένοι πρός οὐ διεγτωκότας ήδη και ου μελλοιτες επέργονται ad quam lectionem etiam scholiastae explicatio οὐκ ἀναβεβλημένως respicit. Sed perperam idem Goellerus putat ήδη pertinere ad βεβουλευμένου "a scriptore", ait, "ut solet traiectum"; ita ut δρώττες et of μελλοντες, βερουλευμένοι ήδη et προς ου διεγνωκότας contraris sint. Non sic ad amussim exigendus Thucydides; ac vellen eiusmodi transpositionem exemplis Goellerus probasset. Nec vere ad πρός οὐ διεγνωχότως referendum est ήδη quamquam satis apte diceretur: πρός οὐ διεγνωκότας ήδη contra nondum opinantes, sed iungendum cum οὐ μέλλοιτες, ut sit: Athenienses consilio capto non opinantes Peloponnesios iamiam, quanquam vos non videmini exspectare, ac sine mora aggrediuntur; qua explicatione verba καὶ οὐ μέλλοντες amplificationem particulae ήδη continent.

Negationis locum etiam aliae voces cum ήδη coniunctae tenent; ut δλίγον. Plut. Phoc. 15. καὶ συνήψε τῷ θαλάττη, τὴν πόλιν, ιστε τῶν κατὰ τὴν γῆν πολεμίων δλίγον ήδη φροντίζουσαν.

Quum eam notionem particulae ηδη fecerimus, ut significet, accidere vel esse aliquid, quod quis nondum exspectet, consentaneum est, hanc vocem etiam de spatio dici posse, sed de spatio tantum, quatenus tempore breviore quam exspectatum erat, percurritur. Ita Thucyd. III. 95. καὶ Φωκεύσιν ηδη δμοφης η Βοιωτία. Sermo ubi est de Demosthene: qui, consilio inito Actolorum et Epirotarum subiiciendorum, ex ecrum terra sperabat fore ut Boeotorum fines invaderet; solos enim Dorienses et Locrenses esse subiiciendos; nam Phocenses quidem amicos Atheniensibus futuros; Phocensibus vero iam finitimam esse Boeotism. Eodem modo apud Herodotum III. 5. ἀπὸ ταύτης ηδη Αίγυπτος: quibus verbis significat si quis ex Syria quam longe remotam ab Aegypto putat illo proficiscatur, exspectatione eum maturium, illam terram esse aditurum.

Atque hic quidem iam non puto praetereundum esse praesartim ne quae dixerim aut quae sim dicturus, perperam accipiantur, saepe ca quae quis ab aliis nondum exspectari significat, its dici, ut is ipse qui loquitur quam maxime ca exspectet; ut quum dicimus àllà tò lottor ocque you in inclument, non squidem exspectare employeem alloquimar, predentem, in posterum, esse futurum, quanquam ille nihil de ea re sentiat. Ita dictum est illud apud Thucydidem, de quo supra dixi: ἤδη καὶ οὐ μέλλοντες: quod vos quidem nondum exspectare video, ego vero iamiam futurum esse suspicer. Hoc modo potissimum Latini particula iam utuntur. Quin eticm iam, iamiam interdum de actionibus dicuatur, quae proximo quoque tempore futurae esse putantur. At tum semper de rebus sermo est, quae licet mox exspectentur, tamen sunt eiusmodi ut non facile exspectari potuisse videantur. Eius generis sunt apud Horatium: Iamiam futurus rusticus. Iamiam efficaci do manus scientiae etc. Ita Toronta Adelph. V. 66. (857): M. ah pergisne! D. iamiam desinoti e. quanquam id ex Dempae moribus vix exspectari poterat.

Ex his jam et ex illis, quae aupra demonstravi, perspicuum: erit, quam ob rem; non nunquam, ut Hartungius putat, significarea possit erat, demum vel endlich, endlich einmal, tandem aliquanden his enim fore utimur phi significandum est factum esse aliquid? vel fieri vel fore serius quam, exspectatum sit. Quodsi non interdum satis commode pertitur erst aut endlich, potest id quidem zine magno sensus detrimento fieri, quum saepe nihil fere internit, utrum quod factum vel faciendum sit diu exspectari an non exapectari perhibeatur sive, maturiusne an serius opinione factum uit vel fiat; atque id tum quidem accidit, abi impatientiae indicatio praecipue exprimenda est, quae utraque voce et iam et tandem continetur. At certe, si accuration esse vis, est uhi mon. idem valent eae voces; ut apud Demosthenem Phil. III. §. 19. qui ἐὰν μὲν ἀμύνησθε ήδη non ita dicit, ut significet, se diu Athenienses exspectavisse tandem aliquando auxilium laturus, verum, id quod multo acerbius est, ut innuat, si illi agant, maturius id sua exspectatione, quippe quae iam parva sit, esse futurum. Atque haec quidem sunt quae de iis mibi adnotanda videantur; quae Hartungius de temporali usu particulae ήδη disputavit. His pauca etiam adiicienda putavi.

Saepe fit, ut duae actiones cogitatione ita inter se coniungantur, ut si non unam actionem efficere, at certe una agendi continuatione contineri existimentur. Quarum ubi altera perfecta parhibetur, etiamsi non inexspectata acciderit, tamen si altera adenium nondum perducta est aut nondum exspectatur, priori ηθη addi solet. Tum enim quod altera actio non exspectatur, id ad priorem transfertur, quae cunt illa copulata esse cogitatur. Alteri vero plerumque ετι, εν ύστερφ χρότφ et similia adiiciuntur. Sin ubi quaesitum est ex me: οῦκονν ταῦτα πεποίηκας, respondere posaum: τοῦκον, τὸ μὲτ ηθη πεποίηκα, τὸ δὲ ἐτι ποκρτέοντα nam quanquam ea omnia facta esse quam maxime exspectari ism interrogationis forma innuitur, tamen quum dicam, partem eorum serius exspectatione futura esse, propter contrarium quod altera, sententis, continut, alteram partem maturius exspectatione.

factam esse dicere possum. Atque ita quidem Soph. Oct. Col. 614

τοις μέν γὰς ἦδη, τοις δ' έν ὑστέςφ χεόνφ τὰ τεςπεὰ πικςὰ γίγνεται καὐθις φιλά explicandum est, nisi, id quod ego praeferendum puto, ἤδη de Eteocle et Polynice, ἐν ὑστέςφ χεόνφ de Theseo Thebanisque accipere mavis. Ad eum porro usum particulae ἦδη Pind. Pyth. V, 19. μάκας δὲ καὶ νῦν, κλεεννᾶς ὅτι

εύχος ήδη παρά Πυθιάδος ιπποις έλων δέδεξαι τόνδε κώ

referendum esse iam supra (p. 264) indicavi.

Refutatis Hartungii de temporalibus vocis  $\tilde{\eta}\delta\eta$  significationibus commentis, facile coniicies, dilectissime Dunkere, etiam ea quae de metaphorico seu tropico eius particulae usu ex iis derivavit aut omnino falsa esse, aut certe non recte deducta. Ac primum quidem putat, quum quae illico fiant, audaci quadam confidentique ratione perficiantur,  $\tilde{\eta}\delta\eta$  tum poni, si qua res sine haesitatione ac tergiversatione confecta esse vel fieri vel futura ease perhibeatur. Ita dictum esse apud Arist, in Eqq. 210

τον ουν δράκοντά φησι τον βυρσαίετον ήδη κρατήσειν, αίκε μη θαλφθή λόγοις.

At melius erat dicere, quum quae alicui inexspectata eveniunt, commovere fere eum vel etiam terrere soleant, ñôn in his ac similibus cum comminatione proferri. Ita apud Hom. in Od. XIII. 151. Neptunus minanter dicit, quae supra (p. 270.) explicavi

ιν ήδη σχώνται, απολλήξωσι δε πομπῆς ανθυώπων

Similiter etiam II. III. 56.

άλλα μάλα Τρώες δειδήμονες ή τέ κεν ήδη λάϊνον έσσο χιτώνα κακών ένεχ όσσα έσργας Endem significatione etiam καὶ δὴ dicitur. Il. V. 897. εἰ δέ τεν έξ ᾶλλου γε θεών γένευ ὧδ ἀΐδηλος καί κεν δὴ πάλαι ἦσθα ἐνέρτερος Οὐρανιώνων.

 quanquam id, partitione nostrum inter cos nondum facts, vix cre-

Bene Hartungius vidit, particulae ηδη locum esse, ubi quae nondum evenerunt, cogitatione praecipiuntur: cuius usus ratio ex iis, quae supra disputavi, sponte apparet, quippe in eiusmodi sententiis quod fortasse futurum est, iam praesens et antequam quis exspectaverit esse fingatur. Ita Xen. Hell. VII. 1. 12. ηδη γάρ ἡγήσεοθε κατά τὴν θάλατταν.

Inde alius sensus eius vocis deduci potest, que  $\eta \delta \eta$  particula cum futuro iuncta est festinationem ostendentis: praecipiuntur cogitatione etiam ea quae quis dicit eventura esse, antequam

quis putet. Ita Odyss. 1. 303 Minerva

αὐτὰρ ἐμῶν, ait, ἐπὶ νῆα θοὴν κατελεύσομαι ήδη.
i. e. celerius tua opinione, ut ex iis patet quae Telemachus respendet

αλλ' αγε νων επίμεινον, επειγόμενός πεο όδολο.

Atque propter hanc festinationis significationem, quam particulae ήδη cum futuro coniunctae inesse dixi, fit, ut ήδη in exhortationibus, utpote quae futurum tempus spectent, impatientiae exprimendae inserviat. Ita Plut. Flam. 20. ἀναπαύσωμεν ήδη ποτέ. Pind. Ol. VI. 23. ἀλλὰ ξεῦξον ήδη μοι σθένος ἡμιόνων.

Sed quoniam etiam extra exhortationem impatientiam significare possumus, praesertim ubi aliquid intolerabile esse affirmamus, etiam cum praesentis vel perfecti indicativo iuncta eandem impatientiae indicationem saepe exprimit particula ηδη, inprimis cum ea vocabula comitatur, in quibus mali cuiusdam notio continetur. Ita Aristot. Rhet. II. 6. p. 73 Sylb. αἰσχρὸν γὰρ ῆδη τὸ μὴ μετέχειν. Χεπ. Μεπ. II. 1. 14. τοῦτο μὲν ῆδη λέγεις διινὸν πάλαισμα. Arist. Achar. 288.

τοῦτο τοῦπος δεινόν ήδη καὶ ταραξικάρδιον· ibid. 285.

ταῦτα δη τολμᾶς λέγεις

έμφανῶς ήδη πρὸς ἡμᾶς; εἶτ' έγώ σου φείσομαι;

Deinde quum quae inexspectata eveniunt, fere mirum quoddam habeant, ήδη saepe admirationis notionem continet et intentionis vim habet. Ita Herod. II. 148. de Labyrintho loquens: τὸν ἐγῶ ἥδη ἴδον λόγου μέζω. Herod. VII. 35. ἥδη δ΄ ἦκουσα ὡς καὶ στιγέας ἄμα τούτοισι ἀπέπεμψε στίξοντας τὸν Ἑλλήσποντον. Eur. Rhes. 499.

ήδη δ' άγύρτης πτωχικήν έχων στολήν είς ήλθε πύργους

Xen. Anab. VII. 7. 24. γιγνώσκω τὰς τούτων ἀπειλὰς οὐχ ἡττον σωφρονιζούσας, ἡ ἄλλων τὸ ἤδη κολάζειν. Arist. Αν. 499.

οδοπες δ' ήδη τούς μαινομένους βάλλους ήμας κάν τοις ίεςοις.

Quam significationem quum recte Hartungius statuisset, licet sua ratione deductum, in afferendis testimoniis mirum quantom erravit... Reliqua anim omnia, quaa amisi, mulgari aignificatione vocis ηδη facillime explicantur; ut apud Aesch. Citari III ηδη δ΄, ἐκ τῶν ταχνῶν Αημοσθέκους αἰσχοὰν ἄθος ἐκ κὸῦς ιδικαστηρίοις παραδέχεσθε i. a. quanquam vos id ignorme video. attain adsciacit. Vide, quaeso, exempla, apud Hartungium I. p. 244, ex quibus omittendum erat Strabon. I. 3. p. 76 Tauchus εἰπὰν ὁπόσον προῦρη τὰ τῆς οἰκουμένης εἰς γνῶσιν τοῖς μετ Αλέξανδρον καὶ ματ αὐκὰν ῆδη quod [ingredibile est dicts] vertit: and gar his auf seine zeit,

Inda fit, ut post οὐ μόνον etiam ἀλλ, ηδη pro ἀλλές καὶ dictur. v. Hart. p. 244.

In numerando ηδη locum obtinet, quum quae numerantur, exspectationem excedunt. Ita in quumeratione copinerum. Kersis Herod. VII. 84. postquam navium numerum et in singulial ampt milites fuissent ostendit: ήδη ων, inquit, άνδρες αν είσν εν αυσρίει τέσσερες μυριάδες καὶ αίκοσι... Similites the 144. IV. 86.

In sententija conditionalibus similibusque. Hop et in prestati et in apodosi collocatur, ubi sut quae ponuntur, sut quae inde colliguntur, exspectationem superant vel praeter opinionem dicustur vel citius effecta et deducta perhibentur quam quis opinatus fuerat. Ita Arist. Plut. 467.

φάσκειν εμ΄ ήδη μαντική μηδέν φρονείν.

Χεπ. Cyr. VII. 5. 58. ποιήσας δὰ τοῦτο, κὰ ἄλλα ήδη ήρχειο διοικείν. Χεπ. Αροl. 18 εἴ γε μην όσα εἴρημα περὶ ἐμεῦ μηδεὶς δύναιτ ἀν ἐξελέγξαι με ὡς ψεύδομαι, πῶς οὐκ ἀν ήδη ἀκκαὶθε καὶ ὑπὸ θεῶν καὶ ὑπ ἀνθρώπαιν ἐπαινοίμην;

Denique ηδη idem valet ac porro ferner; ut Latinorum ism. Saph. dil. 92.

τα δε πανηυχίδων ήδη, στυγαραί.

Eur. Heracl. 214.

ά δ' έκτὸς ἄδη τοῦ προςήκοντός σε δεῖ τῖσαι, λέγω σοι, παισίν Eur. Hel. 914.

Eur. Hel. 914.

ηθη τὰ τοῦ θεοῦ καὶ τὰ τοῦ πατρὸς σκόπει.

Haec omnia ita dicuntur, ut quae in enumeratione postremo 1400 cum voce, ηθη iuncta, adduntur, nec opinate iis ad quos serme fit, dici existimentur.

Postremo ηδη solum significat: hac quidem iam manifestum est. Har, II. 15. ήδη γής σω, τό γε Δέλακ, ώς αὐταλ βρίγουσε Δίχύρτακο: καὶ ἐκαλ δοκέκω ἐκτλ καπάζόκτον. καὶ καωσελ 🐠

λόγω είπεδη άνασεωηνός. Dien. Halic. antiq. Rom. I. 66 πόλιδ δτέραν ποικίζει 🛨 Ασκάνιος 🛶 δνομα τῆ. πόλει θέμενος Akpar έστι δὲ ή "Άλβα' καθ' Ελλάδα γλώσσαν Δευκή. σαφηνισμού 🕏 ένεκα διορίζεται καρ' έτέραν πόλιν όμωνυμον έπικλήσει, του σχήματος επικατηγορήσει έστι δε ωσπερ σύνθετον ήδη τουνεμά. άμφοῖν, 'Αλβειλόγγαν τοῦτο δ' έστι, Αευκή μακρά. i. e. ut inde iam apertum est. Sic Xen. Conv. 5. 5. v. supra p. 274. -Quae significatio cur voci ηδη inesse possit, ex ils sponte apparebit, quae de origine eius particulae infra aum disputaturus.

Pertractata particula non in omnibus eius usibus notione. iam age, dilectissime Dunkere, ad vocis di significatem constituendum pergamus, quae non minore obscuritate apud grammaticos et lexicographos premitur, verum mea quidem opinione fai cilem ubique explicatum habet. Sed in hac quidem disputationis meae parte aliam statuj viam insistendam. Nam quemadmodum anepenamero Boeckhium memini dicere, in scriptoribus interpretandis plus fere operae consumi refellendis aliorum erroribus quam vera interpretationis ratione indigitanda: ita mihi quoque maiorem commentationia molem video accrevisse Hartungii opinionibus confutandis quam mea sententia exponenda. Itaque in huius particulae sensu enucleando satis habebo notionem eius indicasse: quam ubi perspicuam, ut spero, reddidero, alia aliorum commenta reapse collapsura puto: quippe nimis longum me fore ratus si vestigia omnia sive Hartungii sive aliorum premere vo-Atque in mea quidem expositione ubique ab Homeri carminibus testimonia repetendi initium capiam, quippe in quo poëta omnes Graeci sermonis quasi radices quaerendae esse vi-

Particulae igitur di cum primaria tum fere sola significatio mihi esse videtur ea ut indicet fama vel auditu vel visu cognita esse quae dicuntur sive audientibus sive etiam ipsi loquenti. In qua particula plurimum mihi urbanitatis Graecae deprehendero videor. Nam ubi ea lequendo exponimus, quae quum sermonis ordini necessaria existimemus, tamen nota satis atque explorata esse constet, excusatione quadam indigere videmur, certe si humani esse volumus, quod jam alicunde accepta repetere cogamur. Atqui cam excusationem particula δή interponit: in que quidem vernecula vox ja el fere fere congruit. Sic ubi Troiani Paridem a Menelao victum ipsi viderunt, Agamemno II. III. 457.

Νίκη μεν δή, inquit, φαίνει 'Αρηϊφίλου Μενελάου Victoriam quidem, ut ipsi videtis, apparet Menelai esse. Vel thi Achilles coram Phoenice, Ajace, Ulixe, ceterisque sese postere die in patriam rediturum minatus est, Phoenix II. IX. 434.

Είτμεν δη νόστον γε, αίτ, μετά φρεσί, φαίδιμ' Αγιλλαύ, . βάλλεσι, πῶς αν έπειτ' ἀπὸ. σεῖο, φίλον τέχος, αὖθι λιποίμην.

me aloggita bere i filosofico e enstruencji fa el come en el

Certe si, quemadmodum a te audivimus, reditum meditaris, quemedo tum ego me a te hic relinqui paterer? Porro ubi Achilles ad Aiacem et Ulixem conversus dicit 11. 1X. 528

· δώδεκα δή σύν νηυσί πολεῖς ἀλάπαξ' ἀνθρώπων at 348

η μεν δη μάλα πολλά πονήσατο νόσφιν έμεῖο καὶ δη τείχος έδειμε,

bene scientibus haec commemorat, quippe qui certaminum et periculorum corum socii fuerint, ob camque rem  $\delta \dot{\eta}$  adiicit. Vel denique Ulixes, exoptantibus reditum domini Eumaco et Philoctic agnoscendum se praebens, dicit Od. XXI. 207.

"Erδον μὲν δὴ —ut videtis, — ὅδ' αὐτὸς ἐγώ. His quum ostenderim particulam δὴ poni, ubi, quae quis dicat, iis quos alloquatur, nota esse indicet, consentaneum est, quando id ipsum, cognita esse, disertis verbis significatur, vocem δὴ, st supervacaneam et idem significaturam omitti. Ita II. X. 249. Ulixes sine ea particula dicit:

Τυδείδη, μήτ' ἄρ με μάλ' αίνεε μήτε τι νείκει·
είδόσι 'γάρ τοι ταῦτα μετ' 'Αργείοις ἀγορεύεις·
et 1]. I. 365 Achilles interrogationi matris respondens,

oloσa, ait, τίη τοι ταῦτα ἰδδυίη πάττ' ἀγορεύως neque in sequentibus δὴ addit, quippe, quod nota matri perhibest iam disertis illis verbis excusavit. Idem qua de causa finits fere narratione, dicens

αίψα δ' ἀναστάς ἡπείλησεν μῦθον, δ δὴ τετελεσμένος ἐστίν cam vocem adlicere voluerit, post videbimus.

Atque ex illa vocis δη quam supra descripsi notione image sequitur, ut ea particula in responsionibus proprium suum locum habeat, ubi ad verba eius, qui ante locutus est, manifesto respicitur. Itaque postquam Diomedes ad exploranda Troianorum castra comitem se adsciturum significava, Agamemno no Menelaum sibi adiungeret veritus sic interlocutus est Il. X. 235.

τὸν μὲν δὴ ἔταρόν γ' αἰρήσεαι, ὅν κ' ἐθέλησθα φαινομένων τὸν ἄριστον.

expeditionis tuae comitem, ut et ex verbis tuis colligere licet et ego te facturum suspicor, eliges eum, quem volueris, nimirum eorum qui se praebuerint fortissimum, et Diomedes respondens, 242

Εί μεν δή, inquit, εταρόν γε κελεύετε μ' αὐτον ελέσθαι,

πῶς ἃν ἔπειτ' 'Οδυσῆος ἐγὼ θείοιο λαθοίμην.

Certe si comitis eligendi liberam mihi optionem datis, ut voce Agamemnonis significavistis, quomodo tum Ulixis oblivisci possem? Quem sensum vocis δη obscure animadvertentes viri docti saepe eam particulis itaque vel igitur interpretati sunt, ignari utique, et unde hic usus originem traxisset, et quomodo ab aliis vocibus, quas itidem itaque aut igitur vertebant, δη differret. Ac sane conclusionem quandam continet δη, sed factam aut ex

iis, quae paullo aute dicta sunt ab alio, et ita dicta, ut ad conclusionem ratiocinatione non ait opus, aut ex iis, quae vel fama vel auditu vel visu accepimus. Sie ubi Proteus Menelso duos duces Graecorum nominavit, qui Troia revertentes mortem occubuissent, Aiacem minorem et Agamemnonem, respondit ille Od. IV.

Τούτους μὲς δη οίδα. et Ulixes, missa per scopos sagitta glorians, ita procoa allequitur Od. XXII. 5.

Ούτος μέν δη ἄεθλος ἀάατος ἐκτετέλεσται .
et quum idem procis se qui esset aperuisset, Eurymachus ad eum conversus, ib. 45

Εἰ μὲν δὴ Ὀδυσεὺς Ἰθακήσιος εἰλήλουθας· et Od. IV. 831 Penelope dixit:

Εί μεν δή θεός έσσι θεοϊό τε έκλυες αὐδης,

quippe quae id ex somni verbis cognovisset. Vel denique Menelaus quum iussu Aiacis Antilochum Achilli mortem Patrocli nunciaturum misisset, mandatum illius se executum esse his verbis significat, 11. XVII. 708.

Κείνον μέν δή νηνοίν έπιπροέηκα θοῆσιν, ἐλθεῖν εἰς ᾿Αγιλῆα πόδας ταγύν.

Postremo idem particulae  $\delta \dot{\eta}$  sensus est in illa locutione in Odyssea saepe repetita

Σεῖν' ἐπεὶ ἀρ δὴ ταῦτά μ' ἀνείρεαι ἠδὲ μεταλλᾶς 0d. XV. 390. 1; 231. etc.

Ac poëta quidem epicus quum non scripserit poëmata sua lectoribus, sed recitaverit auditoribus, non miraberis, dilectissime Dunkere, ubique ita dicere eum tanquam si praesentibus fabulamas narraret. Inde etiam in narratione saepissime  $\delta\eta$  interiicit Homerus ubi ad ea respectum habet, quae ante commemoravit vel ubi lea refert quae ex superioribus verbis suis perspicua fore auditoribus confidit. Eius usus exempla ubique fere apud Homerum obvia sunt. Ita quum 11. 1. 423 Thetis filio memorasset:

Ζεὺς γὰρ ἐς Ὠχεανὸν μετ ἀμύμονας Αἰθιοπῆας γθιζὸς ἔβη κατὰ δαῖτα, θεοῖ δ' ἄμα πάντες ἔποντο δωδεκάτη δέ τοι αὐτις ἐλεύσεται Οὔλυμπόνδε. poëta interiectis quibusdam aliis narrationem pergit, respectu ad illa Thetidis verba habito, 1. 495.

' Αλλ' ότε δή ό έκ τοιο δυωδεκάτη γένετ' ήώς, καὶ τότε δὴ πρὸς Όλυμπον ίσαν θεοὶ αίἐν ἐόντες πάντες ἄμα, Ζεὺς δ' ήρχε:

ubi prius ôý significat: ad quod tempus meministis me vos referre. Item quum ter circa Troiam Hectorem et Achillem cucurrisse et mortem iam illi sorte destinatam Iovis ac Minervae sermocinatione indicasset, poëta ad illa superiora respiciens, Il. XXII. 208

δόρπου δ' ούκ αν πως αχαρίστερον αλλό μένοιτο, οίον δη ταχ' έμελλε θεα και καρτερος αγήρ

quem tristem procorum exitum satis ante auditoribus colligendum curasset poëta: nisi forte is hace ita dicit, tanquam ipse bene guarus imminentis iuvenum mortis: de quo usu/mox dicam.

Proprium est quum omnium scriptorum, tum inprimis poëtarum, dilectissime Dunkere, ut non tantum personas inter se collegatutes inducant, sed etiam interdum personas inter se collegatutes inducant, sed etiam interdum personam sectim ipsa edloqui faciant. Quod ubi fit, hi, quos secum ipsis, confedulatus introducit poëta et ad ea saepe respiciunt, quorum memoria anmum subit et ad ea quae menti corum tanquam toegnital adite explorata obversantur: quod indicaturus Homerus, sermoni ecorum on addere consuevit. Accidit id quidem ipsum etiam iis quot poëta cum aliis colloqui perhibet; sed praestat, eam rem compostrare prius illorum exemplo quos anto dixi: quippe quom magis faciliusque perspicua reddi possit. Itaque quum luppital Hectorem occiso. Patroclo armis Achillis, indutis superbientam composisset, exclamat, II. XVII. 201.

ος δή τοι σχεδόν έστι, fatum scilicet Hectoris bene praesciens idemque pergit Patrocli mortem recordatus

Similiter Achilles quum Graecorum fugam a Trois reiro ad naves inclinatam vidisset, II. XVIII. 6.

Το το και μοι έγω, inquit, σε τ΄ ἄφὶ μετε μαρηκομόωντες παρακώ μο κιμηνείν έπει κλονέοκται, απυζέμενοι πεδίοιας το πολιτικό και παρακώ πάρεα θυμώ, που παρακώ μήτης, διεπέφοροδε, και μοι έξειπαν που παρακώ Μυρμιδότων τον άριστον, έτι ζώοντος έμεῖο, 302 .11ΧΧ.

```
and and zeobie vino Todies keiters gues feliois.
        vaticinii nimirum matris reminiscens. Nec aliter idem ubi Ly-
saonem ex Seamandro elapsum vidit XXI. 55.
i : . 10 hi halm di Toose perulirenes, aboren thegrov, manthem
       αθτις αναστήσονται υπό ζόφου ήερόεντος: (1914 10149). Με
       อโอร ซึ่ง หม่ อีซี ที่ใช้ย, ซูอรูลร อัตอ รทุโยธิร ที่แลอ,
       Αημνον-ές ήγαθέην πεποημένος.
recordationem quondam a ne capti et venumdati ad conspectum
pugnantis nunc inter Troinnes Lycaonis conferens. Porro He-
 stor, ubi Achillem opporiens a Despholo (sive en Minerya erat)
sesertum se case queritur Il. XXII. 297.
       "Ω πόποι, ή μάλα δή με θεοί θάνατό δε κάλεσσαν 🚟 🗥
       Δηίφοβον γαρ έγωγ' έφάμην ήρωα παρείναι άλλ' ὁ μεν έν τείχει έμε δ' εξαπάτησεν Αθήνη:
       νῦν δὲ δη ἐγγύθὶ μοι θάνατος κακός, οὐδέ τ' άνευθεν,
  ี อบ่อ สิหยา
                                                bene acilicat cognitum habens exitum auum futurum; vel idem
 quum Achillem alloquitur. ib. 283.
       ού μέν μοι φεύγοντι, ait, μεταφρένω έν δόρυ πήξεις,
       άλλ' ίθυς μεμαώτι διά στήθεσφη βλασσον,
     ี โลโ ซอโ อีปิตหล่า ซีลด์รู เขียง สซิร อันอัด อังชุดรู สีโลขสาราชา
       χάλκεον! ώς δή μιν σφ έν χροτ πακ κομίσπιο,
 votum animo conceptum enixissimum vece proferens. Dein ubi
 Andrewacha Hettoria mortem lugens conqueritur 11. XXIV:"729.
  😘 👉 🦸 ή γάρ όλωλας επίσκοπος όστε μιν αθτήν (urbem)
  έν ζύσκεν, έχες δ΄ άλδχους κεδνάς και νήπια τέκνα
      αξ δή τοι τάχα νηυδίν δχήσονται γλαφυρήσιν
       सवरे महेर हैर्क महरवे स्मृतः,
 inevitabilem Troisnarum captivitatem animo augurans. Vel po-
 stremo ubi ancilla laborem a procis sibi impositum dolet Od.
 μνηστηρες πύματόν τε καὶ υστατον ηματι τῷδε
       έν μεγάροις Όδυσηος έλοίατο δαϊτ' έρατεινήν
       οι δή μοι καμάτο θυμαλγέι γούναι έλυσαν
                                                  3000
     άλφιεα εευχούση
 molestiarum, quas ante saepe subiisset, tristem recordationem
 particula dò significans.
    Verum idem significare saepe \delta \eta, ubi alterum aliquis allo-
 quitur, etiam mediocri Homeri lectione imbutis perspicuum esse
 debet. Nam Achilles ubi precibus Priami obsecutus Hectoris ca-
 daver in lecto collocandum curavit quum patri id traditurus dice-
 ret II.: XXIV. 5991 (in the later of least of least
       Τίὸς μέν δή τοι λέλυται, γέρον, ώς έπέλευες,
 certe ad impositum currui corpus respiciebat quod quidem Pria-
 mus conspicari non poterat; itaque phinom est; ut tate vides,
```

sed quemadinodum ipse bene scio; se ist dein sohn dir denn zu rückgegeben. Sic Nausicaa Od. VI. 57 dicens

Πώππα φίλ, ούκ αν δή μοι έφοπλίσσειας απήνην, a poëta perhibetur memor corum quae ei per sommum nocte man data erant, indicatque voce où id se consilium lavandorum vesti mentorum ex illo inde tempore constanter agitasse. Et Od. III 69 Nestor dicit

> Νύν δη κάλλιόν έστι μεταλλησαι καὶ έρεσθαι ξείνους, οίτινές είσιν έπεὶ τάρπησαν έδωδης,

respiciens ad morem iuris hospitalis qui quum ubique obtineret tum a Nestore observabatur, ut hospites tum demum qui essest interrogarentur postquam cibo se recreassent continetque vox di subgloriantis quod hunc morem observaret Nestoris lenissiman significationem. Hunc ad usum vocis δή referenda etiam sunt Nestoris verba II. VII. 171.

Κλήρφ σύν πεπάλαχθε διαμπερές, ός κε λάχησιν

ούτος γάρ δη όνήσει έθκνημιδας Αγαιούς. quae postrema significare volunt: ille enim, ut apud nos consituimus, pugnam pro Achivis capesset bonique id ominis came dico victoriam reportabit; et Il. 1. 296.

η γάρ κεν δειλός τε καὶ οὐτιδανὸς καλεοίμην

εί δή σοὶ πᾶν έργον ὑπείξομαι

i. e. quemadmodum te existimare video; et 11. I. 518. 573

η δη λοίγια έργ' ότε etc. η δη λοίγια έργα τάδ' έσσεται,

quemadmodum mens mea praesagit. Cf. II. II. 284. VII. 26. VIII. 470. IX. 309. X. 436. XI. 386. 441. XII. 310. XIII. 97. XVI. 450, XVII. 201. XXI. 436. XXII. 297. 365. 452. XXIV. 731. Od. V. 182. 300. 341. XIII. 155. 172. XX. 222 etc.

Atque hoc quidem sensu saepe cum imperativo et in adhortationibus dicta est particula δή, ubi idem fere valet ac: que admodum ego faciendum esse opinor, quippe zelata ad cogitata eodem modo, tanquam si verbis iam significata essent. Ita Il

> Νημερτές μεν δή μοι ύπόσχεο και κατάνευσον η απόειπ,

quemadmodum secundum ea quae modo dixi faciendum esse puto Ét II. 1. 298.

άλλοισιν δή ταῦτ' ἐπιτέλλεο.

Il. V. 31.

Ages, Ages ούκ αν δη Τρώας μεν έάσαιμεν και Αχαιούς μάρκασθ?

quod quum ego optimum factu existimo, etiam tibi suadeo. Et 45 ούκ αν δή τόνδ ανδρα μάχης ερύσαιο μετελθών;

11. VI. 306. 

```
\\. VI. 476.
       Ζεῦ ἄλλυι τα θεοί, δότε δη και τόνδε γενέσθαι
       παιδ' έμον ώς και έγω πες, άριπρεπέα Τρωέσσιν.
       Μείζονα δή χρητήρα, Μενοιτίου νίε, καθίστα.
 ll. X. 204.
       "Ω φίλοι, οὐκ ἄν δή τις ἀνής πεκίθοιθ' έῷ αὐτοῦ
       θυμφ τολμήεντι, μετά Τρώας μεγαθύμους
       iddeir;
  nam etiam in his exhortatio inest, scilicet ut alius quis faciat
  quod ipse mente volutat; et Od. 1. 290.
       εί δέ κε τεθνηώτος άκούσης μηδ ετ' έόντος,
       νοστήσας δη έπειτα φίλην ές πατρίδα γαΐαν
       σημά τέ οι γεῦαι.
  0d. XV. 167.
       Φράζεο δη Μετέλαε Διοτρεφές, δρχαμε λαών,
       η νωϊν τόδ' έφηνε θεός τέρας ης σοί αὐτῷ.
  ib. XX. 18.
        Τέτλαθι δή, κραδίη.
  Et sic eodem fere modo Il. X. 307. XIX. 401. XX. 115. 315.
 XXI. 60. XXIV. 356. 650. Od. I. 290. XV. 167. XX. 18. — liem cum negatione II. XVII. 501.
       Αλκίμεδον, μη δή μοι απόπροθεν ίσχέμεν ίππους,
  ne procul a me equos tene, quum ego eos prope tergum subse-
  qui velim et II. XVIII. 8.
       μη δή μοι τελέσωσι θεοί κακά κήδεα θυμφ,
       ώς ποτέ μοι μήτης διεπέφραδε.
  N. XXIII. 7.
       Μυρμιδόνες ταχύπωλοι, έμοι ερίηρες εταίροι
       μη δή πω ύπ' όγεσφι λυώμεθα μώνυχας ίππους.
  dem fere de particula di existimandum est, ubi in votis nuncu-
  pandis adhibetur. Ita II. X. 536.
       αι γάρ δη Όδυσεύς τε και ό κρατερός Διομήδης
       ώδ αφαρ έκ Τρώων έλασαίατο μώνυχας ίππους.
  i.e. quemadmodum cupio et in animo meo volvo; et Od. IV. 697.
       αὶ γὰρ δὴ, βασίλεια, τόδε πλείστον κακὸν είη.
  et 0d. XX. 169 etc.
```

Et quoniam, ut supra ostendi, poëta epicus ita narrat, quasi cum auditoribus suis colloquatur, fit ut saepe  $\delta \hat{\gamma}$  addat, ubi ad ea pervenit quae diu mente agitavit et ad quae persequenda fabulae tenor eum rapit; vel ubi ea perhibet quae quum eorum causa totam aliquam narrationem instituerit, ut suum animum becapare, ita auditorum attentionem praecipue excitare debeant. Ceterum plerumque in antecedentibus, si nou disertis verbis, at rerum gestarum ordine instituendo de iis quibus  $\delta \hat{\gamma}$  addit, antea se cogitavisse Homerus ostendere consuevit. Eiusmodi est Od. 111:1269

```
άλλ' ότε δή μιν Μοίρα θεών επέδησε δαμήναι 571 .11 !!
       อีก ซอร ซอร หลิง น้องอื่อง นี้ของ 'ย้อ หกืออง อีกกุ้มกา.
       κάλλισεν, οίωνσίσιν έλως, και κύρμα γενέσθαι,
ubi ad antecedentia Nestoris verba το πρίν μέν etci sequentia
ife stor, the distanto rapor apearer.
nam salvum Ulixem naufrägio esse eläpsurum jam verba Leuco-
theae ad eum facta praemonstrarant; et ib. 458
all die die di duneuro, nal es poésa douds deloun,
       και τότε δη κρήδεμνον από εο λύσε θέσιο
       και το μεν ές ποταμον άλιμυρήεντα μεθήκεν
ita enim ei iniunxerat dea. Et II. VI. 121
       οί δ' ότε δη σχεδον ήσαν έπ' άλληλοιουν ίόντες
       τὸν πρότερος προςέειπε βοὴν ἀγαθὸς Διομήδης!!!
quippe ea quae in protasi dicuntur, iam in antecedentibus
       ες μέσον αμφοτέρων συνίτην μεμαώτε μάχεσθαι
innuerat poëta, ad quae sequentia adiiciens respicif; porto II.
IX. 712.
       หนุน ร์ดุรุธ อีท 'อกร์เอดาระรุ 'รัดลา หมืออโทงอิร "รั้นลอรอรู .
quia haec ex superioribus exspectare debebant auditores, übi Dit medes dixerat: νῦν μὲν κοιμήσαστε: Εt illa δψε δε δή μετείπ
semper ita dicta sunt, ut facile ex superioribus pateat, cur sero
demum oratorem qui perorarat alfus quis excipere aut voluisset
aut conatus esset.
     Paullo aliter particula by adjecta reperitur, ubi poeta nar-
rando ad ea pervenit, propter quae fabulam aliquam orque erat
Sic Od. VI. 110.
       άλλ' ότε δη άρ' Εμελλε πάλιν οίκονδε νέεσθαι.
Nam nuum domum rediens Nausicaa Ulixem secum esset adductus,
ad eum reditum tota haec de Nausicaa parratio spectat. Ita
etiam Od. XX. 392 accipi potest:
       δόρπου δ ούκ αν πως αχαρίστερον άλλο γένοιτο.
ton tolog dù ráz spelle Dea nai napregos, and an an an an an an
       θησέμεναι.
Ad haec enim narranda iam diu festinat poëta enque setis! ante-
codentibus praemolitus erat; et II. XVI. 780
cedentibus praemolitus erat; et Il. XVI. 780
τοφοα μάλ' άμφοτέρων βέλε ήπτετο, πίπτε δε λαρέ
am an mac & Hiliag perevisaero Bonhuronde, my annos onim
en talit natingore di g' unequalgan Angiol Georegoi noar;
quippe hace poëtae ad exitum narrationis de Patreelo institutes
properantis animo praecipue obversahantur, Et II. XXIV. 34.)
Burge all ore diffic en rojo duadenary yerer, has bice and the
```

...() 1- . zmì sós ιἄς ιἀθάκατρισμ μετηύδα Φοϊβας Δαόλλοκ μιο σκ de his enim iam antea cogitavisse poëtam praecedentia menagraph(: -mann angior come y slight t 1950. & Anoldon in the election Verum etiam iis quae ex antecedentibus non sunt apta, vocem dù intersereze solet Homerus. Nimirum mentis acie ac contemplatione, ita quae parrat complectitur poëta divious, ut es oculis subjects nec tantum in suo, sed etiam auditorum conspectu posita opinetur. Atque ita dicit Il. XII. 332. Τούς δε ίδων δίγησ υίδς Πετεώο Μενεσθεύς: του γάρ δη πρός πίργον ίσαν. ubi non falleret qui di verteret nimirum; quippe quae postrema dicit, poëtae menti certe iam obversabantur, quum diceret illa priora; et XVII. 626.
ουδ έλαθ Αΐαντα μεγαλήτορα και Μενέλαον που Ζεύς, δτε δη Τρώδοσι δίδου έτεραλκές νίκης με et XII. 432. άλλ' οὐδ' ὧς έδυναντο φόβον ποιήσαι Αχαιών. άλλ' έχον, ώστε τάλαντα γυμή χερνητις άληθής, ήτε σταθμόν έχουσα και είριον, άμφις ανέλκει ίσάζουσ', ίνα παισίν αξιμέα μισθόν άξηται. ως μεν των έπι ζοα μάχη τέτατο πτόλεμός τε, πρίν γ' ότε δη Ζευς κύδος υπέρτεραν Εκτορι δωκεν. et XIV. 388. Τοωας δ΄ αὐθ' έτερωθεν εκόσμει φαίδιμος Εκτωρ δή ρα τοτ αίνοτάτην εριδα πτολέμοιο τάννσσαν κυανοχατιά Ποσειδάων και φαίδιμος Εκτωρ

milia in locutiones poëtae usitatissimas abirent. (1990) (1990) Nemo Graecorum scriptorum sermoni epicorum poëtarum propior est Herodofo, apud quem etiam particula  $\delta \dot{\eta}$  in omnibus significationibus quae supra expositae sunt, sexcenties repetitur; etiam ita ut iis adiungatur, quae scriptoris menti adeo vivide obversentur ut tanquam nota omnibus consideret; praesertim ubi ad ea in praecedentibus iam verbo aliquo animum l'ectoris' intenderat. Ita I. 13. goge Ve rip βασιληίην και εκρατύνθη έκ του έν Δελφοῖσι χρηστηρίου τος γάρ δή [i. e. ut ex antecedenti naratione facile quis coniecerit] οἱ Ανδοὶ δεινών ἐποιεύντο τὸ Κανδαύλιω πάθος και εν οπλοισι ήσαν, συνέβησαν ές τουντό οί τε Γύγεου στασιώται καὶ οἱ λοιποὶ Λυδοὶ, ἢτ μέτ δὴ [hoc adiicit δὴ, quia sequentia continent pactum in quo qui a Gyge stabant reliquique Lydi convenerant; ita etiam apud nostrates simpliciores homipes in spacrando saepe also adjiciunt, cogitationis quodam impetu quae dicturi sunt hac voce usurpanda: praegipientes] 👣 μέν μλί τὸ χοηστήριον ἀνάλη μιν, βμοιλέα είναι Αυδών, τόνδε βασιλεύειν. ην δε μη, αποδούναι όπίσω ες Ήρακλείδας την άρχην άνειλε τε δή τὸ χοηστήριον [δή addit respectu habito pacti suppa commemorati] καὶ έβασίλευς» ούχω Γύγης τούτου τοῦ έπερς Μυδοί τε

nui of βασιλέες αμερον λόγος ομδέκα, έποιευρικα, πρίν ίξη έπετε-

lta factum est, ut postremo illa άλλ' ότε δή, καὶ τότε δή et si-

λέσθη. Scilicet oraculum eventum habuisse inter totam narrationem Herodoto obversatur, quippe ob quam rem probandam eam inatituerit. I 191. ὑπὸ δὲ μεγάθεος τῆς πόλιος, ὡς λέγεται ὑπὸ τῶν ταύτη οἰκουμένων, τῶν περὶ τὰ ἔσχατα τῆς πόλιος ἑαλωκότων τοὺς τὸ μέσον οἰκέοντας τῶν Βαβυλωνίων οὐ μανθάνειν ἑαλωκότας, ἀλλὰ (τυχεῖν γάρ σφι ἐοῦσαν ὁρτήν) χορεύειν τε τοῦτον τὸν χρόνον καὶ ἐν εὐπαθείησι εἶναι· ἐς ὁ δὴ καὶ κάρτα ἐπύθοντο. Ι. 67. ὡς δὲ καὶ ταῦτα ἥκουσαν οἱ Λακεδαιμόνιοὶ ἀπεῖχον τῆς ἐξευρέσιος οὐδὲν ἕλασσον, πάντα διζήμενοι· ἐς οῦ δὴ Λίχης τῶν ἀγαθοεργῶν καλευμένων Σπαρτιητέων ἀνεῦρεν.

In omnibus his significationibus porro de quibus hucusque dixi, particula  $\delta \dot{\eta}$  etiam lyricis Atticisque dicitur, quanquam hi quidem non tam saepe ea utuntur quam Homerus. Ita apud Aeschyl. in Prom. 13 Vulcanus

Κράτος Βία τε, ait, σφφν μεν έντολη Διός ΄ έχει τέλος δη κούδεν έμποδών έτι:

i. e. ut ipsi bene scitis et 42.

α ἀεί γε δη νηλης σύ και θράσους πλέως

i. e. ως πάρεστιν όρᾶν et 54. 57. 75.

κας δή πεμδακιαι ιορόλολ ος πακό<u>φ</u> κολφ. πεδαίλειαι ομ κος παιά ιορόλολ ιορε. κας ομ περόκειδα παγια οεόκεοθαι μαδα.

i. e. ως δράν έστιν. et Nymphae Oceanitides 150 νεοχμοῖς δὲ δὴ νόμοις Ζεὺς ἀθέτως κρατύνει, τὰ πρὶν δὲ πελώρια νῦν ἀϊστοῦ

i. e. ut tuo exemplo expertae novimus. Et Soph. Ant. 162 Creon: άνδρες, τὰ μὲν δὴ πόλεος ἀσφαλῶς θεοὶ πολλῷ σάλφ σείσαντες ὧρθωσαν πάλι»:

ut vos ipsi optime intelligitis; et ibid. 170 οτ' οὐν ἐκεῖνοι πρὸς διπλῆς μοίρας μίαν καθ' ἡμέραν ὥλοντο παίσαντές τε καὶ πληγέντες αὐτόχειρι σὺν μιάσματι, ἐγὼ κράτη δὴ πάντα καὶ θρόνους ἔχω γένους κατ' ἀγχιστεῖα τῷν ὀλωλότων

i. e. ut ex illis quae acciderunt quaeque vobis in memoriam revocavi, consentaneum est. Oed. Tyr. 523

άλλ' ήλθε μὲν δὴ τοῦτο τοῦνειδο, τάχ' ἄν ὀργῷ βιασθὲν μᾶλλον ἢ γνώμη φορενῶν.

i. e. manifesto: quae vox quum nimium quid dicere videreter, comminuit eius affirmationem vocibus  $\tau \acute{\alpha} \chi$  et  $\acute{\alpha} r$  cum participio iunctis. Eur. Phoen. 339

σε δ', ω τέκνον, καινοῖς γάμοισι δη κλύω ζυγέντα

Aesch. Bum. in.

Πρώτον μέν εύχη τηδε πρεσβεύω θεών

η δη το μητρός δευτέρα τόδ έζετο μαντείον, ώς λόγος τις

bi di lest ja, -- wie man weiss, ut fama obtinet, et sequentia is logos ris tanquam explicationem eius vocis continent vel éx αραλλήλου sunt posita. — Aliis locis δή significat: ut ex ate dictis consentaneum est, natürlich, ώςπερ εἰχός, of course: Dion. Hal. Ant. Rom. II. 50. τὸ δ' ὑποκείμενον τῷ Καπιτωλίφ τεδίος, έχχοψαστες της έν αύτῷ πεφυχυίας ύλης και τῆς λίμνης, οη δια το κοίλον είναι το χωρίον επλήθυνε τοῖς κατιούσιν έκ τον δρών νάμασι, τα πολλά χώσαντες, αγοράν αὐτόθι κατεστήrappo ubi on ad verba oià ro xothor elect respicit. ibid. II. 54. Μετά τούτον τον χρόνον έπὶ Καμαρίνους έστράτευσεν έπιτιθεμέτους τοῖς παρά σφίσιν ἐποίκοις καθ' δυ χρόνον ἔκαμνευ ἡ Τωμαίων πόλις ὖπὸ νόσου λοιμικής. ἡ δὴ καὶ μάλιστα ἐπαρθέντες τἱ Καμαρίνοι καὶ νομίσαντες ἄρδην τὸ Ρωμαίων διαφθαρήτεσθαι γέ τος ύπὸ της συμφοράς, τοὺς μέν ἀπέκτειναν τῶν ἐποίκων, τοὺς δ έξέβαλου ibid. I. 85. ήν δε έν τούτοις πολύ μέν, ώσπες είκος έν πόλει κινουμένη, το δημοτικόν γένος ίκανον δε καί το άπο του κρατίστου γνωριμον, έκ δε του Τρωϊκού το εύγενεστατον δή νομιζόμενον. Et nimirum (cf. p. 285.) ibid. II. 37. οί Σιαβίνοι ψιωσαν αποστείλαι πρεσβείαν πρώτον ώς τούς πολεμίους τας δέ γοναίκας άξιωσουσαν απολαβείν και δίκας ύπερ αθτών αιτήσουσαν. της άρπαγης. ένα δη δί άνάγκην δοκώσιν άνειληφέναι τον πόλε. μον, ου τυγχάνοντες των δικάίων. ib. II. 3. έφη τε παρά των πρεσφυτέρων και διά πολλης ίστορίας έληλυθότων ακούειν ότι πολλαί μεν αποικίαι μεγάλαι καί είς εὐδαίμονας αφικόμεναι τόπους αί μεν αθτίκα έφθάρησας είς στάσεις έμπεσούσαι, αί δ' όλίγον άπισχουσαι χρόνον υπήχοοι τοίς πλησιοχώροις ήναγχάσθησαν γενέσθαι, και άντι κρείττονος χώρας ην κατέσχον την χείρονα τύχην δωλλάξασθαι, δούλαι δη έξ έλευθέρων γενόμεναι, ubi δη ad-Ponitur quia verba δοῦλαι ἐξ ἐλευθέρων γενόμεναι explicationem continent illorum την χείρονα τύχην διαλλάξασθαι ήναγκάσθηous. - Postremo apud veteres quoque scriptores, sicut apud Homerum, voce dù adiecta significari solebat, pervenisse narrationem ad ea tandem quorum causa sit instituta ad quaeque semper inter narrandum scriptor mentem intenderit: ita ut quasi caput narrationis ea voce contineri indicetur quae particulam δή praecedit; ibid. IV. 7. ταῦτα δή τὰ ἄτοπα συνιδόντες των Ρωμαϊκών συγγραφέων τινές έτεραις αυτά λύειν έπειράθησαν τιοπίαις οὐ Τανακυλίδα ποιούντες μητέρα τῶν παιδίων, ἀλλὰ Γεγανίαν τινά, περί ής ούδεμίαν παρειλήφαμεν ίστορίαν άωρος δή ίνεται πάλιν ὁ γάμος τοῦ Ταρχυνίου μιχρόν ἀπολείποντος έτῶν γδοήκοντα· hace enim γάμου ἀωρία documento erat Dionysio non nisse filios, sed nepote. Tarquinii Prisci L. et Ar. Tarquinios. ibid. 7.13. ότι δε και πρό τούτου ίερον (πεδίον, campus Martius) ήν του τεού τούδε, Ταρκύνιος δε σφετερισάμενος έσπειρεν αυτό, μέγιστον δή γουμαι τούτου τεκμήριον είναι το πραχθέν ύπο των ύπατων τότε περί τους έν αὐτῷ καρπούς. — τὸν ἐν πρύτᾳ γενόμενος γελία σῖτον — εἰς τὸν ποταμόν καταβαλεῖς ἐιρηφίρακτος καμα hace res. ημαμ testimonii causa affect, tanquam singulars prietata Romanae, documentum inprimis Dienynii mentem praegeograficae videtur. Et sic saepissime ἐν τούτφ δὴ χρόνφ (a. g. Dion. Ik. ant. Rum. V. 7) ἔνθα δὴ (ib. IV. 59) τότε δὴ (ib. IV. 45), at similia.

Ex his quae bucusque disputavi quum liqueat particulamidi secundariam quandam notionem exprimere qualis; inest in sdiecti; ciis his locutionibus: ut scitis, ut audivistis, quemadmodum videtis, ut manifestum est, quippe quae sententiae ad quam pertinent subjungantur, simul causa interserta est, cur fere in prima acttentiae sede particula δή locum non habeat, Plurumque epim alia vocabula subsequitur haec vox mediae oraționi ad guam ren spicit inserta; quod quum semper apud Atticos fiat, tamen sunt quaedam particularum coniunctiones apud Homerum ceterosque poëtas epicus, in quibus di etiam praecedit. Ac; quum iam dit Te mirari suspicer, dilectissime Dunkere, cur de temporali significatione, quam principalem vocis or quum plerique omnea, tum Hartungius statuunt, ipse ne verbum quidem fecerim: simul ubi de illarum particularum copulationibus, in quibus di primo loco. effertur locuturus essem, etiam de temporis designatione quan ej particulae tribuunt vulgo, dicendum censui; quippe quam tum semper fere obtinere Hartungius putaret uhi sententiae initio pera ticula di poperetur. Ac primum quidem ea potia quam in hac voce inesse demonstravi, non est eiusmodi ut ubi praeponderel non possit illa etiam in initio sententiae poni: praesertim quim cui particulae adiungitur, qualis est χάρ. Ita, Qd. 1. 194; uhi prima omnino sedes negetur: Mentes ad Telemachum dicena ข้อง ที่ไม่ชื่อง อีที่ ץต่อ นเข อัตตหรั สัสเอ็มุนเฉต อีโทตุเ

non vult ille intelligi: iam enim ferebaut patrem, tunm reducemense; sed: nunc vero veni; quemadmodum enim fortanse et tute scis, certe alii sciunt, reducem esse ferebant; quae dicit, venimelli causam ad notam illam de Ulixia reditu famam referens. Videniam dilectissime Dunkere, nullam hic esse temporalem vacis de significationem: nec magis in reliquis locis obtinet; ut ll. XVII.546.

έγεισε δε νείκος Αθήνη.
οὐρανόθεν καταβάσα προήκε γὰς εὐρύοπα Ξεύς,
ὀρνύμεναι Αιναούς δὴ γὰρ νόος ἐτράπες αψτοῦ.

Nimirum ut ex adventu Minervae apud Danaps intelligere de buistis, lovis meus verterat: nam poëta epicus ad auditores ut se convertit, tanquam si cum adstantibus vivo uteretur sermone. Nec aliter II. XVI, 621

2 . Tiprooneis de qui autos, or ouner, nagras Agaims.

"De soar'. 'Idouerede d' suaser naddirpigae innove νηας επί γλαφυράς δη γαρ δέος έμπεσε θυμφ. ... Nam, ut ex prioribus meis verbis sine dubio intellexistis, Idomevei animo metus incessit. Sic porro Il. XIII. 122, ubi Neptunus dicit:

δη γαρ μέγα νείκος δρωρεν, non significare vult: iam enim magnum certamen ortum est; sed: nt enim ipsi videtis, magnum certamen ortum est; quippe saepe exhortationem Graecorum ex iis repetens quae et ipsi vident qualis exhortatio semper efficacissima esse creditur; [ut 98.

νυν δη είδεται ήμας υπό Τρώεσσι δαμηναι

et 111. άλλ' εί δή και πάμπαν έτήτυμον αίτιος έστιν

ήρως 'Ατρείδης εὐρυκρείων 'Αγαμέμνων' ω πέπονες, τάχα δή τι κακόν ποιήσετε μείζον et 120. τηδε μεθημοσύνη

et 123. Εκτωρ δη παρά νηυσί βοην άγαθος πολεμίζει καρτερός, έδρηξεν δε πύλας και μακρόν όχηα.

sciebant nimirum quos Neptunus alloquitur, Hectorem portam perrupisse et prope naves pugnare, quum ut ex v. 170 sqq. patet codem loco quo Hector etiam Teucer et proinde etiam reliqui pugnarent.] - Adde Od. XVI. 279. ubi Ulixes de procis agens oi de roi ovri, ait,

πείσονται δη γάρ σφι παρίσταται αισιμον ημαρ. Quae si singillatim quis legat, facile possit induci, ut di temporali sensu vocis  $\eta \delta \eta$  interpretetur; non item si praecedentia contulerit, ubi idem Ulixes de futura procorum clade filium certiorem facturus, Od. XVI. 260

φράσαι, inquit, εί κεν νῶϊν Αθήνη σὺν Διτ πατρί άρχέσει, ήε τιν άλλον άμύντορα μερμηρίξω et paullo post

οὐ μέν τοι κείνω γε πολύν χρόνον άμφὶς ἔσεσθον φυλόπιδος κρατερής, όπότε μνηστήροι και ήμιν έν μεγάροισιν έμοισι μένος χρίνηται Αρηος.

Ex quibus patet, ope divina et Minervae vaticinatione, Od. XIII. 393

και λίην τοι έγωγε παρέσσομαι, οὐδέ με λήσεις όππότε κεν δή ταῦτα πενώμεθα καί τιν' όξω αίματί τ' έγκεφάλω τε παλαξέμεν ἄσπετον ούδας άνδρῶν μνηστήρων.

hac, inquam, vaticinatione confisum illa dicere patet Ulixem: proci vero tibi non obtemperabunt; nam ut bene equidem scio, imminet iis atra necis dies. - Deinde Il. XIII. 517., ubi poëta de Deiphobo loquens dicit:

δή γάρ οἱ έχεν κότον έμμενες αἰεί. Hocine est: lam enim Deiphobus ei semper irascebatur? Cur enim iam, si semper? Non ita sunt interpretandi poëtae, ne nostri quidem, nedum veteres eorumque princeps Homerus, ut sinπερὶ τοὺς ἐν αὐτῷ καρπούς. — τὸν ἐν τούτῳ γενόμενος τοῦ πεδίφ σῖτον — εἰς τὸν ποταμὸν καταβαλεῖν ἐψηφίσαντο. nam haec res., quam testimonii causa affert, tanquam singulare pietatia Romanae documentum inprimis Dionysii mentem praeoccupavisso videtur. Et sic saepissime ἐν τούτῳ δὴ χρότῳ (e. g. Dion. Il. ant. Rom. V. 7) ἔνθα δὴ (ib. IV. 59) τότε δὴ (ib. IV. 45) et similia.

Ex his quae bucusque disputavi quum liqueat particulam de secundarium quandam notionem exprimere qualis inest in adiecticiis his locutionibus: ut scitis, ut audivistis, quemadmodum videtis, ut manifestum est, quippe quae sententiae ad quam pertinent subjungantur, simul causa interserta est, cur fere in prima sententiae sede particula δη locum non habeat. Plurumque epim alia vocabula subsequitur haec vox mediae orationi ad quam respicit inserta: quod quum semper apud Atticos fiat, tamen sunt quaedam particularum conjunctiones apud Homerum ceterosque poëtas epicos, in quibus di etiam praecedit. Ac quum iam diu Te mirari auspicer, dilectissime Dunkere, cur de temporali significatione, quam principalem vocis di quum plerique omnes, tum Hartungius statuunt, ipse ne verbum quidem fecerim: simul ubi de illarum particularum copulationibus, in quibus de primo loco. effertur locuturus essem, etiam de temporis designatione quam ei particulae tribuunt vulgo, dicendum censui; quippe quam, tum semper fere obtinere Hartungius putaret uhi sententiae initio particula δή poveretur. Ac primum quidem ea notic quam in hac voce inesse demonstravi, non est eiusmodi ut ubi praeponderet non possit illa etiam in initio sententiae poni: praesertim quum, cui particulae adiungitur, qualis est γάρ. Ita, Od., I. 194; ubi prima omnino sedes negetur: Mentes ad Telemachum dicens νυν δ' ήλθον δή γάρ μιν έφαντ' ἐπιδήμιον είναι

σὸκ πατέρα
non vult ille intelligi: iam enim ferebant patrem tuum reducemesse; sed: nunc vero veni; quemadmodum enim fortasse et tute scis, certe alii sciunt, reducem esse ferebant; quae dicit, veniendit causam ad notam illam de Ulixis reditu famam referens. Vides iam dilectissime Dunkere, nullam hic esse temporalem vacis δὸ significationem: nec magis in reliquis locis obtinet; ut 11, XV11.545.

έγεισε δε νείχος Αθήνη,
οὐρανόθεν καταβάσα προῆκε γὰρ εὐρύοπα Ξεύς,
ὀρνύμεναι Δαναούς δὴ γὰρ νόος ἐτράπετ αὐτοῦ.
Nimirum ut ex adventu Minervae apud Danaos intelligere debuistis, Iovis mens verterat: nam poëta epicus ad auditores ita
se convertit, tanguam si cum adstantibus vivo uteretur sermone.
Nec aliter II. XVII. 621

Μηριόνης ... Ίδομενηα προςηύδω , ι Μάστιε νύν, είνως κε θοὰς ἐπὶ νηας ἵκηαι γίγνώσκεις δε καὶ αὐτός, ὅτὰ οὐκέτι κάρτος Άχαιων.

•

"Ως έφατ'. 'Ιδομενεύς δ' Γμασεν καλλίτριχας Γιππους εῆας ἐπὶ γλαφυράς: δὴ γὰρ δέος έμπεσε θυμφ.

Nam, ut ex prioribus meis verbis sine dubio intellexistis, Idomenei animo metus incessit. Sic porro II. XIII. 122, ubi Neptunus dicit:

δη γας μέγα νεῖκος ὅςωςεν, non significare vult: iam enim magnum certamen ortum est; sed: ut enim ipsi videtis, magnum certamen ortum est; quippe saepe exhortationem Graecorum ex iis repetens quae et ipsi vident qualis exhortatio semper efficacissima esse creditur; [ut 98.

νῦν δη είδεται ήμας ὑπὸ Τρώεσσι δαμηναι

et 111. αλλ' εί δη και πάμπαν έτητυμον αίτιος έστιν ηρως 'Ατρείδης εὐρυκρείων 'Αγαμέμνων

et 120. ω πέπονες, τάχα δή τι κακόν ποιήσετε μείζον τηθε μεθημοσύνη

et 123. "Εκτωρ δή παρά νηυσί βοήν άγαθος πολεμίζει καρτερός, έρρηξεν δε πύλας και μακρόν όχηα:

sciebant nimirum quos Neptunus alloquitur, Hectorem portam perrupisse et prope naves pugnare, quum ut ex v. 170 sqq. patet
eodem loco quo Hector etiam Teucer et proinde etiam reliqui
pugnarent.] — Adde Od. XVI. 279. ubi Ulixes de procis agens
où dé rou ovri, ait,

πείσονται δη γάρ σφι παρίσταται αΐσιμον ημαρ. Quae si singillatim quis legat, facile possit induci, ut δη temporali sensu vocis ηδη interpretetur; non item si praecedentia contulerit, ubi idem Ulixes de futura procorum clade filium certiorem facturus, Od. XVI. 260

· φράσαι, inquit, εί κεν νῶϊν Αθήνη σὺν Διὶ πατρὶ ἀρκέσει, ἢέ τιν ἄλλον ἀμύντορα μερμηρίζω et paullo post

ραστο φοστ οὐ μέν τοι κείνω γε πολύν χρόνον ἀμφίς ἔσεσθον φυλόπιδος κρατερής, ὁπότε μνηστήρσι καὶ ἡμῖν ἐν μεγάροισιν ἐμοῖσι μένος κρίτηται Ἄρησς.

Ex quibus patet, ope divina et Minervae vaticinatione, Od. XIII. 393

> καὶ λίην τοι έγωγε παρέσσομαι, οὐδέ με λήσεις ὁππότε κεν δη ταῦτα πενώμεθα καί τιν ὀΐω αἴματί τ' ἐγκεφάλω τε παλαξέμεν ἄσπετον οὐδας ἀνδρῶν μνηστήρων.

hac, inquam, vaticinatione confisum illa dicere patet Ulixem: procivero tibi non obtemperabunt; nam ut bene equidem scio, imminet iis atra necis dies. — Deinde II. XIII. 517., ubi poëta de Deiphobo loquens dicit:

δη γάρ οι έχεν κότον έμμετες αίεί.
Hocine est: lam enim Deiphobus ei semper irascebatur? Curenim iam, si semper! Non ita sunt interpretandi poëtae, ne nostri quidem, nedum veteres eorumque princeps Homerus, ut sin-

gulorum per se verborum sensus spectetur vel antecedentis ti tum sententiae ratio habeatur: sed ubique totius orationis or tenorque, cui declarando particulae inserviunt, perpendendus. vide mihi, dilectissime Dunkere, quae poëta ante narrayerit ib. 4

> Δηίφοβος δε μάλα σχεδον ήλυθεν 'Ιδομενήος, 'Ασίου άχνύμενος, και άκόντισε δουρί φαεινώς

- et 413. Δηίφοβος δ΄ έκπαγλον ἐπεύξατο μακρον ἀνσας:
  Οὐ μὰν αὐτ' ἄτιτος κεῖτ' "Ασιος: ἀλλὰ ἔ φημι
  εἰς "Αϊδός περ ἰόντα πυλάρταο κρατεροῖο,
  γηθήσειν κατὰ θυμόν: ἐπεὶ ῥά οἱ ὅπασα πομπόν:
- et 445. Ίδομενεὺς δ΄ ἔκπαγλον ἐπεύξατο, μακρὸν ἀὕσας:
  Δηΐφοβ', ἢ ἄρικ δή τι ἐἴσκομεν ἄξιον εἶναι
  τρεῖς ἐνὸς ἀντὶ πεφάσθαι; ἐπεὶ σύ περ εὕγεο αὐτῶς.
  δαιμόνι ! ἀλλὰ καὶ αὐτὸς ἐναντίον ἴστασ ἔμεῖο,
  ὄφρα ἴδη, οἶος Ζηνὸς γόνος ἐνθάδ ἰκάνω.
- et 455. "Ως φάτο Δηΐφοβος δε διάνδιχα μερμήριξεν ή τινά που Τρώων εταρίσσαιτο μεγαθύμων αψ άναχωρήσας ή πειρήσαιτο καὶ ολος ώδε δε οι φρονέοντι δοάσσατο κέρδιον ελναι βήναι επ' Αλνείαν

et 462. άγχοῦ δ' ἱστάμενος ἔπεα πτερόεντα προςηύδα· Αἰνεία, Τρώων βουληφόρε, νῦν σε μάλα χρὴ γαμβρῷ ἀμυνέμεναι, είπερ τί σε κῆδος ἰκάνει

τὸν δέ τοι Ἰδομενεὺς δουρίκλυτος έξενάριξεν Nonne perspicuum est, dilectissime Dunkere, ad haec antecede tia respicere Homerum, ubi dicit

δη γάς οἱ ἔχεν κότον ἐμμενὲς αἰεί.
i. e. nam ut ex antecedentibus bene meministis, Deïphobus se per Idomeneo irascebatur.

Nec magis temporalem sibi significationem particula  $\delta \hat{\eta}$  duit ubi cum voce  $\tau \delta \tau s$  iuncta reperitur, sive praecedit sive si sequitur. Hanc particularum copulationem in apodosi collocati in protasi fere  $\hat{\eta}\mu o s$  antecedit. Il. I. 475

ημος δ΄ ηέλιος κατέδυ καὶ ἐπὶ κνέφας ηλθεν, δη τότε κοιμήσαντο παρά πουμνήσια νηός.

Scilicet ex occasu solis relato quivis facile intelligit cubit Graecos ivisse: atqui hoc ipsum, quemvis id facile ex super ribus colligere, indicat  $\delta \hat{\eta}$  particula. Rursus post poëta perg

ημος δ' ηριγένεια φάνη φοδοδάκτυλος Ήος;
καὶ τότ έπειτ ἀνάγοντο μετὰ στρατὸν εὐρὺν Αχαιῶ
ubi non addit δη, quod ex ortu solis narrato Graecos iam
vertisse auditores non possunt cognovisse. — Nec aliter (
IX. 59.

όφρα δ' άλεξόμενοι μένομεν πλέονάς περ ἐόντας.

ημος δ' Ἡελιος μετενίσσετο βουλυτόνδε, καὶ τότε δὴ Κίκονες κλίναν δαμάσαντες ᾿Αχαιούς.

n quum Ulixes narraverit socios suos mane et dum dies acceret, impetum Ciconum quamquam multo plurium sustinuisse, vis facile intelligit sole ad vesperum declinante fugam Graeum esse factum. — Ac magis etiam perspicue II. XII. 17, de muro Achivorum post a Neptuno et Apolline destruendo tur. Nam quum iam ante VII. 446 Neptunus de illo muro Achivis structo conquestus esset Iuppiterque ei suasisset:

'Αργεῖοι δ' ἐν νηυσὶ φίλην ἐς πατρίδ' ἔβησαν, δὴ τότε μητιόωντο Ποσειδάων καὶ 'Απόλλων τεῖγος ἀμαλδῦται:

lens  $\delta \dot{\eta}$  ut significaret haec, quae post facta essent, auditores priore narratione certe suspicatos esse.

Tertia denique particularum copulatio, in qua prior locus i  $\delta \dot{\eta}$  conceditur, est  $\delta \dot{\eta}$   $\pi \dot{\alpha} \mu \pi \alpha \tau$ . Legitur II. XIV. 342, ubi piter quum animadvertisset Achillem totum se acerbissimo tui dedisse ad Minervam conversus

Τέχνον ἐμὸν, δὴ πάμπαν ἀποίχεαι ἀνδρὸς ἐῆος.
ε. quemadmodum video, vel si mavis, sic igitur prorsus virum tissimum deseruisti. Quum enim intelligeret Minervam effeissimo Achillis dolori non succurrere, iure eam suspicabatur ne illius esse oblitam.

Ex his manifestum est particulam  $\delta \hat{\gamma}$  etiam ubi praecedit m semper retinere sensum. Nec erraret siquis  $\delta \hat{\gamma}$  in initio itentiae collocatum ubi maiori vocis sono elatum etiam maius iddam habet momentum, locutione  $\delta \hat{\gamma} \lambda \delta \nu$  (os,  $\eta$ ) ectiv,  $\delta \hat{\gamma} \lambda \delta \nu$ ,  $\eta$ )  $\hat{\gamma} \nu$  permutari posse censeret: qua locutione quum Attici inter utererentur hoc ipsum opinor in causa fuisse, cur  $\delta \hat{\gamma}$  ma sententiae sede efferre nollent. Quae etsi satis tibi proaesse confido, dilectissime Dunkere; ac possem sane iam ersedere reliquorum Hartungii de temporali significatione vod $\delta \hat{\gamma}$  commentorum habere respectum: tamen ne iniuria illum nomine reprehendisse videar quod multos Graecorum scriptolocos prave interpretatus esset, paucos eorum delibabo eos; qui et temporalem eius particulae designationem prorsus reguant et meam de ea voce sententiam etiam magis corrobo-

rent. Itaque quum supra docuerim  $\tilde{\eta}\delta\eta$  et  $\tilde{s}\tilde{\epsilon}\iota$  inter sese esse opposita: cuius rei luculentum suppeditat exemplum Homerus VI. VI. 367.

οὐ γάρ τ' οἶδ', εἰ ἔτι σφιν ὑπότροπος ἔξομαι αὖτις ἢ ἢδη μ' ὑπὸ χεισὰ θεοὶ δαμόωσιν 'Αχαιῶν, iam consentaneum est fieri non posse ut in eadem sententia ἢδη et ἔτι iuxta ponantur. Quodsi δὴ et ἔτι iunguntur, simplicissima logices ratio ostendit non esse eandem utriusque particulae, ἡδη et δὴ, significationem. Atqui hoc satis fit saepe. Testimoniis utar ipsius Hartungii nescientis facillimam ex iis rationem concludere. Ita Eur. El. 43

ην ουποτ' ανής όδε, σύνοιδέ μοι Κύπρις, ησχυνεν εύνη παρθένος δ' ετ' έστι δή.

i. e. quarum nunquam ego concubui: quibus ex verbis meis sequitur ut etiamnum virgo illa sit. Et ibid. 418.

άλλ' εἰ δοκεῖ σοι, τούςδ' ἀπαγγελῶ λόγους γέροντι χώρει δ' ἐς δύμους ὅσον τάχος, καὶ τἄνδον ἐξάρτυε· πολλά τοι γυνὴ χρήζουσ' ἂν εὕροι δαιτὶ προςφορήματα. ἔστιν δὲ δὴ τοσαῦτα τὰν δόμοις ἔτι ὅσος ἔν γ' ἐπ' ἡμαρ τούςδε πληρῶσαι βορᾶς.

Eur. Alc. 280. τέκνα τέκν, οὐκ ἔτι δὴ οὐκ ἔτι δὴ μάτης

σφῶν ἐστίν.

quod significat: quum emori me paratam videatia  $(\delta \hat{\eta})$ , non iam  $(\delta \hat{v} \times \hat{\epsilon} \tau_i)$  mater vestra, carissimi liberi, in vivis ducenda est. Est. Hipp. 772., quae chori sunt verba.

φεῦ, φεῦ. πέπρακται βασιλίς οὐκ ἔτ, ἔστι ζή

γυνή, χρεμαστοίς έν βράχοις ήρτημένη.

ubi  $\delta \dot{\eta}$  est: ut cognovimus vel ergo; quum haec apertissime referentur ad praecedentia verba nuntii:

βοηδορμείτε πάντες οἱ πέλας δόμων ἐν ἀγχόναις δέσποινα, Θησέως δάμαρ.

Ac noli existimare, dilectissime Dunkere, ei rationi id obstare, quod etiam δη et έτι opponuntur, ut II. 11. 117.

δς δη πολλάων πολίων κατέλυσε κάρηνα ηδ' έτι καὶ λύσει,

ubi δή, ut semper, significat: ut scitis, ut notum est; quum saepe etiam ea opponantur, quae alias coniunguntur: nec vero possist coniungi quae prorsus sunt contraria. — Nec porro quod aeque bene cum imperativis et ἥδη et δὴ dicuntur, inde concludendum erat, utriusque particulae eundem esse sensum. Nam si χωρῶμεν δὴ idem esset ac χωρῶμεν ἦδη, quoniam etiam χωρῶμεν τῦν, χωρῶμεν ἄρα, χωρῶμεν οὖν, ἐχωρῶμέν τοι et alia dici pessint, iam sequeretur, ut etiam τῦν, ἄρα, οὖν, τοι eiusdem signicatus ac δὴ essent. Verumenimvero quam maxime different χω

ρωμεν ήδη S. Trach. 332 (de quo leco vide supra) et χωρωμεν δή, Phil. 1469. Etenim hic quidem quum chorus diceret

χωρῶμεν δὴ πάντες ἀολλεῖς, respexit ad verba praecedentia Herculis 1449

μή τυν χρόνιοι μέλλετε πράσσειν.

όδ' έπείγει γάς κατά πούμνην.

consentaneum enim erat eos ire postquam deus iusserat. — Quid! quod ηδη et δη in eadem sententia copulantur, nonne inde etiam perspicuum est utriusque particulae propriam ac separatam esse significationem. Ita Plat. Phaedr. 277: νῦν δη ἐκεῖνα ηδη . . . δυνάμεθα κρίνειν, τούτων ώμολογουμένων.

His postquam principalem ac vulgarem particulae  $\delta \dot{\gamma}$  notionem satis plene illustravi, dilectissime Dunkere, quam utique solam eius vocis esse me contendere meministi, age iam aeque diligenter perpendamus quas lenes ea notio mutationes subeat, ubi ad sensus quosdam animi indicandos adhibetur. Ubi quamvis propriam suam significationem semper retineat quemadmodum demonstraturum me esse spero, tamen animi motus diversissimi eorum, qui ea utuntur, efficiunt, ut saepe etiam aliam significationem adiunctam habere videatur, magis ortam eam ex loquentium affectibus, quam ex ipsius vocis  $\delta \dot{\gamma}$  indole. Itaque quum supra ostenderim  $\delta \dot{\gamma}$  ibi adiici, ubi, quae memoria tenemus, vel quae menti obversantur, indicamus, nec magis fere recordemini, quam quae tristitiam nobis attulerint, factum est, ut  $\delta \dot{\gamma}$  saepe doloris significationem continere conquerentisque esse videantur. II. 1. 388

αίψα δ' ἀναστάς, ἡπείλησεν μῦθον, δ δὴ τετελεσμένος ἐστίν.

ll. XIV. 48.

τὰ δὴ νῦν πάντα τελεῖται.

ib. 53. ἡ δὴ ταῦτά γ' ἐτοῖμα τετεύχαται.

II. XVIII. 8.

μη δή μοι τελέσωσι θεοί κατά κήδεα θυμφ etc.

Deinde interdum minaciter  $\delta \dot{\eta}$  dictum est non absimili ratione atque  $\ddot{\eta} \delta \eta$ , de quo usu supra egi. Ita II. V. 897

εί δέ τευ έξ άλλου γε θεων γένευ ωδο αίδηλος, και κεν δη πάλαι ήσθα ένέρτερος Ουρανιώνων.

ll. XVII. 34.

νῦν μεν δή, Μενέλαε Διοτρεφές, η μάλα τίσεις γνῶτον εμόν·

II. XVII. 556.

σοὶ μεν δή, Μενέλαε, κατηφείη καὶ ὅνειδος Βοσεται:

Quae omnia ita proferuntur, ut, quae cum particula  $\delta \dot{\eta}$  iuncta perhibeantur mox quis cum damno suo experturus vel visurus esse dicatur.

Porro irae significandae causa δή adiicitur. 11. I. 298

άλλοισι» δη ταῦτ' ἐπιτέλλεο. i. e. opinor; et 1. 545

είδήσειν

"Ηρη· μη δη πάντας έμους έπιέλπεο μ<del>υ</del>θους

et cum mirabunda indignatione baec dicta sunt II. II. 173 Διογενές Λαερτιάδη πολυμήγαν 'Όδυσσευ, ούτω δή οίκονδε φίλην ές πατρίδα γαίαν φεύξεσθε :

ac similiter II. 158. II. 337. III. 52.

ούκ αν δή μείνειας 'Αρηίφιλον Μενέλαον; VII. 360.

έξ ἄρα δή τοι έπειτα θεοί φρένας ώλεσαν αὐτοί. cum admiratione vero II. II. 271.

"Ω πόποι! ή δή μυρί" Όδυσσεύς έσθλα έοργεν. Dein acerbae derisioni inservit in his, Il. XIII. 446. Δηίφοβ', ή άρα δή τι είσκομεν άξιον είναι τρείς ένος άντι πεφάσθαι;

ib. XVI. 746.

"Ω πόποι, ή μάλ' έλαφρὸς ἀνήρ! ώς δεῖα κυβιστῷ! εί δή που και πόντο έν ίχθυόεντι γένοιτο πολλούς αν κορέσειεν ανήρ όδε τήθεα διφων.

Contra per antiphrasin dictum est δή, ubi εἰρωτικῶς, cum ironia effertur. Quae enim non sunt aut fieri non possunt aut quae fore non est verisimile, ita dicuntur, tanquam manifests atque explorata essent. Il. 1. 110

> καὶ νῦν ἐν Δαναοίσι θεοπροπέων ἀγορεύεις, ώς δή τοῦδ ένεκά σφιν Έκηβόλος άλγεα τείχει ουνεκ έγω κούρης Χρυσηίδος άγλα άποινα ούκ έθελον δέξασθαι.

II. XIII. 375.

Όθουονευ, περί δή σε βροτών αίνίζομ' άπάντων, εί έτεον δη πάντα τελευτήσεις, όσ υπέστης

II. VI. 359. XII. 232

εί δ' έτεον δή τούτον (τον μύθον) από σπουδής άγορεύεις scilicet vix adducor ut credam serio te haec dicere.

Eum sensum ironiae  $\delta \hat{\eta}$  praecipue quidem in sententiis by potheticis habet; sed patet is usus etiam latius; quanquam, quas ei inserviant, peculiares voces a Graecis factae sunt δητα, δηθην. Ob eamque causam nonnulla etiam alia exempla huc transcribenda et breviter illustranda duxi, praesertim quum de ratione earum locutionum ne cogitasse quidem grammaticos viderem. As veram eam esse explicationem vocis  $\delta \hat{\eta}$  quam equidem statui, non leve argumentum hoc erit, quod ex illa particulae notione quam supra posui etiam is usus ironicus facile derivari explicarique potest. Ubi dico: si rovro dei leyeur, aeque bene fieri petest, ut dici hoc debeat et ut non debeat. Ut si dicas: vover

τὸν ἄνδρα εί καί τιν' ἄλλον χρη θαυμάζειν, significas admirandum esse; contra Dionysius Halicarnassensis Ant. R. II. 68 dicens: όσοι μεν οθν τάς άθεους άσχουσι φιλοσοφίας, εί δή και φιλοσοgiag avrag dei naleiv - rag enigareiag ros beor - eig yéλωτα πολύν ἄγουσι, vel simile quid, significare vult non esse eas philosophias habendas. Quae eius sententia quum negatione careret et tamen sensum haberet negativum, cum ironia elata est; ironiam enim appellabant veteres, ubi contrarium eorum dicebant quae cogitabant. Verum quum id ipsum, είρωνικώς aliquem loqui, non semper perspicuum esset, nulla alia re indicante nisi vocis inflexione, singulas voces addere solebant quibus contrariam significationem tribuebant eius quam habebant vulgo. Id facile animadvertitur; ut si dicimus xalog, ubi significare volumus male aliquid esse factum vel: "recte" et "benigne", ubi quidvis aliud sentimus. Id locutionis genus antiphrasin grammatici appellabant: omniumque generum ironiae maxime est perspicuum. In omnibus vero linguis certae tantummodo sunt voces quaedam quibus is usus tribuitur, ut apud nos schön, hübsch, wirklich et similia. Apud Graecos ¿786r, vere ut nostrum wirklich per antiphrasin in interrogationibus de iis dicebatur quae omnino non erant aut non erant talia qualia perhibebantur. Hanc igitur vocem ubi sententiae hypotheticae addebant, clarius iam animadvertebatur, negativum ei sensum tribui, vel ita eam dici at significaretur vix ac ne vix quidem credi posse quae dicerentur. Ita Nestor Od. III. 122, ubi

εί έτεόν γε, ait,

κείνου έκγονός έσσι

mirabundus haec dicit, ut significet id se vix ut credat posse adduci: qualia rei inopinatae eventu vehemente affecti etiam ad gaudium significandum dicere solemus; ut si post diuturnam absentiam reduci amico nostratium aliquis diceret: Bist du es denn auch wirklich? ich kann es immer noch nicht glauben, kann meinen augen kaum trauen. Et sic satis saepe in Odyssea. Atqui ibidem 1. 207 simillimo sensu simillimaque sententia Mentes dicit:

εί δη έξ αὐτοῖο τόσος παῖς εἶς Ὀδυσῆος.

et, ut in testimoniis supra iam positis factum vides, dilectissime Dunkere, etiam  $\vec{s}z\vec{s}\vec{o}r$  et  $\vec{o}\hat{\eta}$  copulare solebant antiquissimi. Inde iam sequitur, voci  $\vec{o}\hat{\eta}$  similem quondam significationem fuisse ac vaci  $\vec{s}z\vec{s}\vec{o}r$ , quum in simillimis sententiis eodemque loco positae ad eundem sensum significandum additae fuerint: nec tamen plane eandem; ita ut etiam in eadem sententia iungi potuerint. Quae omnia cadunt in eam vocis  $\vec{o}\hat{\eta}$  notionem quam supra descripsi. Quum  $\vec{e}z\vec{s}\vec{o}r$  vere significet,  $\vec{o}\hat{\eta}$  contra est manifesto: quod cum per antiphrasin dictum esset, iam vides, eodem modo quo  $\vec{e}zz\vec{o}r$  dici potuisse de iis, quae aut omnino non essent, aut certe non talia, qualia perhiberentur.

Apud Atticos recentioresque scriptores eo sensu ironico si δη tantum dioebatur, nunquam εἰ ἐτεὸν δη, cum altera utra voce carere facillime posse putarent. Sic Dion. Hal. Ant. Rom. III. 9. ἀποτιθεμένων δὲ ὑμῶν τὰ ὅπλα, δεχόμεθα τὰς προκλήσεις ἄσμενοι καὶ περὶ διαλλαγῶν οὐδὲν ἀκριβολογούμεθα, ἀλλὰ τὰς κρατίστας καὶ μεγαλοψυχοτάτας δεχόμεθα, πᾶν ἀδίκημα καὶ πᾶν ἀπάστημα τῆς ᾿Αλβανῶν πόλεως ἀφιέντες εἰ δη καὶ κοινὰ χρη καλεῖν πόλεως ἀμαρτήματα, ὧν ὁ στρατηγὸς ὑμῶν Κλοίλιος αἴτιος ἢν. ibid. IV, 73. IV, 80. Verum per se patet non semper εἰρωτικῶς dici εἰ δη: quod vix commemorarem nisi omnes errores quam maxime praecautos vellem. Saepissime etiam ὡς δη et πἶα δη ironice dici, alio infra loco animadvertendum duxi. — Ipsum δη ita dici etiam Hartungius animadvertit vid. I p. 282.

Quum particulam  $\delta \dot{\eta}$  ita dictam esse demonstraverim ut ad ea referatur quae ante exposita aut saltem indicata sint: consentaneum est locum esse ei particulae ubi, quae ante seorsum erant enumerata, post in unum colliguntur. Sic II. XX. 206.

φασί σε μεν Πηληος άμύμονος εκγονον είναι μητρός δ' εκ Θέτιδος, καλλιπλοκάμου άλοσύδνης αὐτάρ εγών υίὸς μεγαλήτορος 'Αγχίσαο εύχομαι εκγεγάμεν, μήτηρ δε μοι εστ' 'Αφροδίτη των δη κυν ετεροί γε φίλον παίδα κλαύσονται.

Respicit etiam  $\delta \dot{\eta}$  ad unam vocem in superioribus dictam, ut ll. XXI. 458, ubi quum ante Neptunus commemoraverit

νῶϊ βιήσατο μισθὸν ἄπαντα
Λαομέδων ἔκπαγλος, ἀπειλήσας δ' ἀπέπεμπεν
et post: νῶϊ δέ τ' ἄψορροι κίομεν κεκοτηότι θυμῷ
pergit: τοῦ δὴ νῦν λαοῖσι φέρεις χάριν
quippe ad Laomedontem, de quo ante sermo fuerat, revertement Od. I. 74.

ἀλλὰ Ποσειδάων γαιήοχος ἀσκελὲς αἰεὶ
Κύκλωπος κεχόλωται, ὅν ὀφθαλμοῦ ἀλάωσεν.
ad quam ἀλάωσιν, vel potius eius tempus respiciens poëta pergit:
ἐκ τοῦ δὴ Ὀδυσῆα Ποσειδάων ἐνοσίχθων
οῦτι κατακτείνει, πλάζει δ' ἀπὸ πατρίδος αἴης

Eodem modo saepissime Herodotus; qui ubi ad finem narrationis alicuius sive enumerationis pervenit, ea quae ante narravit vel computavit postrema sententia breviter complectens plerumque δη adiicit. Sic quum exposureit l. 13. quo modo Gyges regnum Lydorum adeptus esset (vide supra) concludit narrationem his verbis: την μεν δη τυραννίδα ούτως έσχον οι Μερμνάδαι τοὺς Ἡρακλείδας ἀπελόμενοι. Τοtam enumerationem copiarum Xerkis comprehendens VII. 184. καὶ δη, ait, τό τε ἐκ τῶν γεῶν καὶ τοῦ πεζοῦ πληθος συντιθέμενον γίνεται διηκόσιαί τε μυριάδες κ. τ. λ. Et ita Xenophon prae aliis saepissime quae exposuit complectitur illa conclusione: καὶ ταῦτα μὲν δη ούτως ἐγένετο similiterque Thucydides II. 4 extr. οἱ μὲν δη ούτως ἐγένετο similiterque Thucydides II. 4 extr. οἱ μὲν δη εξη εξη

Πλαταία οὖτως ἐπεπράγεσαν et reliqui scriptores. — Additur voci δὴ particula μὲν, ubi narrationem aliquam ad finem esse perductam indicare volunt scriptores, sequenti voce δὲ novam narrationem incipientes. Ita Herod. I. 32. Σόλων μὲν δὴ εὐ-δαιμονίης δευτερεῖα ἕνεμε τούτοισι Κροῖσος δὲ σπερχθεὶς εἶπε. Quam dicendi formam Apollon. Alex. de coni. p. 519. λόγου

έχλειψιν καὶ ἀργὴν έτέρου appellat.

Nec aliter atque Homerus etiam ad vocem aliquam praecedentem lectores referunt quum Herodotus tum alii scriptores, particula  $\delta \dot{\eta}$  addita illius vocis repetitioni. Sic Herod. II. 145 quum Labyrinthum antea commemoraverit et de magnitudine aliorum monumentorum Aegypti exposuerit pergit: ὁ δὲ δὴ λαβύρινθος και τας πυραμίδας υπερβάλλει ille vero, quem commemoravi, labyrinthus etiam pyramides superat. 1. 43 [ένθα δή] ὁ ξείνος ούτος δή ὁ καθαρθείς τον φόνον, καλεόμενος δε "Αδρηστος. Inprimis post interpositam longiorem sententiam voce  $\delta \hat{\eta}$  ad prius dicta reditur. Thucyd. 1. 126. quum narravisset Lacedaemonios misisse legatos Athenas qui Athenienses iuberent τὸ ἄγος ἐλαύτειτ τῆς θεοῦ, narrato facinore quod illi in se admisissent: τοῦτο δή τὸ ἄγος, ait, οἱ Λακεδαιμότιοι έλαύτειν έκέλευον Dion. Hal. Ant. Rom. 11. 8. οἱ μὲν δὴ τὰ πιθανώτατα περὶ τῆς Ῥωμαίων πολιτείας ιστορούντες. III. 21. τούτον δή τον πέπλον etc. Plat. Gorg. 456. C. 457 A. Isocr. Paneg. C. 25. Conf. Hartung. 1. p. 262 sqq. — Sic etiam scholiastae ad carmen quod sunt interpretaturi, dictis fere nonnullis de argumento eius, voce  $\delta \dot{\eta}$  lectores reiiciunt, ut ad Pind. Pyth. IV. init. ή γαρ δη προκειμένη ώδη ίστορικήν έχει παρέκβασι. — Quibus quum docuerim δή idem esse atque ώςπερ έφην, iam efficitur, ubi haec verba post δή particulam inferuntur, ea ad post dicta pertinere. Dion. Hal. de admirabili vi dicendi in Demosth. 42. τούτου μέν δη πρώτου χάριν, ώσπερ έφην, ήναγκάσθην προειπείν ubi ώσπερ έφην referendum ad ήναγnάσθην, id quod (coactum se fuisse de illis ante disserere) paullo ante significaverat. Cf. etiam Ant. Rom. III. 70.

Hinc iam perspicuum esse arbitror, cur factum sit, ut δη demonstrativis aut personalibus pronominibus adiiciatur, vim horum ita corroborans ut indicatio eius quae iis contineatur qualitatis manifesta esse et extra dubium posita significetur. Quibus pronominibus quum secundum sensus loquentium aut admiratio aut contemptus exprimatur, non tam natura eius particulae quam loco quem obtinet post illa fit, ut eorum affectuum significationis in ipsa voce δη aliquid inesse videatur. Ita Herod. III. 155 οὐκ ἔστι οὖτος ώνης, ὅτι μη σύ, τῷ ἔστι δύναμις ἰμὲ δη ώδε διαθείται i. e. me qualem me nosti; Herod. I. 115 οὐ δη, ἐων τοῦδε τοιούτου ἐόντος παῖς, ἐτόλμησας i. e. tu qua-

lem ego te novi; Soph. Ai. 1226.

σε δη τα δεινα φήματ αγγελλουσί μοι **τληναι** καθ' ήμων ωδ' ανοιμωκτί χανείν; Xenoph. Hell. V. 4. 24. καὶ πολλοῖς ἔδοξεν αὕτη δὴ ἐν Λακεδαίμονι ἀδικωτάτη δίκη κριθῆναι. Soph. Trach. 1090.

> ώ χέρες, χέρες, ὦ νῶτα καὶ στέρν, ὧ φίλοι βραχίονες, ὑμεῖς ἐκεῖνοι δὴ καθέσταθ, οἶ ποτε Νεμέας ἔνοικον — λέοντα — κατειργάσασθε.

Ita δεικτικώς pronominibus et adverbiis demonstrativis vox δή tam saepe adhaeret ut plura hic exempla transcribere pudeat. Hoc tamen unum non videtur omittendum pronominibus iunctum δή etiam ea inducere quae adeo sint nota ut in proverbium abierint. Plut. Cat. 11. 21. ταῦτα δή τὰ παράδοξα καλούμενα δόγματα· v. Hartung. 272.

Atque in his quidem  $\delta \hat{\eta}$  ad praesentia fere vel quae coram videntur refertur: ubi ad remotiora vel quae ante dicta sunt respicit, conclusionis vis quam huic particulae iam supra attribuendam esse dixi, saepe ita praedominatur ut optime igitur, itaque, ergo vertatur. Huius significationis usus latissime patet apud oratores et philosophos; verum etiam apud Homerum eius initia invenies. Sic Il. XV, 201. quum Neptunus negaverit lovis imperio sese esse obtemperaturum, Iris

οῦτω γὰρ δή τοι, ait, Γαιήοχε κυανοχαῖτα τόνδε φέρω Διτ μῦθον ἀπηνέα τε κρατερόν τε; i. e. ut dixisti, igitur. Aesch. Prom. 263 τοιοῖςδέ τοί σε Ζεὺς ἐπ' αἰτιάμασιν αἰκίζεται;

Dion. Hal. de admir. vi dic. in Demosth. 43. init. Δεδειγμένης δή μοι της διαιρέσεως του φήτορος ταύτης, ήδη τις παρ' έαυτο σκοπείτω τὰ λεγθέντα κ. τ. λ. — Saepissime ita cum proneminibus et adverbiis demonstrativis iunctum  $\delta \hat{\eta}$  reperitur, sed etiam persaepe aliter. De qua significatione quum nemo fere doctus, excepto Hartungio, sit dubitaturus, et facillime ea ex primaria vocis  $\delta \dot{\eta}$  notione quam ego posui derivetur (vide supra) pluribus exemplis delassare te nolo. Sed quum in tertia sede conclusionis et  $\delta \dot{\eta}$  et  $\delta \dot{v}$  et  $\tilde{u}_{\varrho\alpha}$  locum habere constet, non aequalis omnino illarum particularum est vis: qua de re ubi et vocum "upu et ov notiones explicaverim disputaturum me esse spondeo. Illud minus vulgatum ac nescio an omnino ignoratum, etiam in secunda conclusionis parte ubi Latini atqui frequentent, saepe collocari δή. Apud Dion. Hal. IV. 80 Brutus probare studens Tarquinium urbe expellendum esse hac ratiocinatione utitur: Et senatus auctoritate et plebiscito rite rex creatur: — atqui Tarquinius neque a senatu designatus neque a plebe electus est: — itaque non lege, sed vi rex est factus. Haec ita dicit: έχείνοι μέν γε απαντές (οι πρότεροι βασιλείς) ύφ ήμῶν ἐπὶ τὰς δυναστείας παρήγοντο κατὰ τοὺς πατρίους ἐθισμοὺς καὶ νόμους: quibus institutis descriptis, pergit: φέρε δη τίς υμών τι τούτων οίδε γενόμενον, ότε την άρχην Ταρχύνιος έλάμβανε: tertia denique conclusionis pars praecedit, ut saepe fit, illis verbia comprehensa: την ήγεμονίαν, — πῶς παρέλαβεν; ἀρά γε ὡς οἱ πρὸ αὐτοῦ γενόμενοι βασιλεῖς; πόθεν; πολλοῦ γε καὶ δεῖ. Idem initio orationis: ἀνήρ οὐ φρενήρης, περὶ τῶν μεγίστων ἐπιχειρῶν λέγειν, ἡ κηδεμόνων οὐχ ὑγιαίνοντι δεῖ. ἴστε δὴ τὴν κοινὴν ὑπόληψιν ἡν περὶ ἐμοῦ πάντες εἴχετε ὡς ἡλιθίου, ψευδῆ γενομένην καὶ οὐχ ὑπ᾽ ἄλλου τινὸς κατασκευασθεῖσαν, ἀλλ᾽ ὑπ᾽ ἐμοῦ. Quis non videt hic argumentationem esse. De re publica non licet verba facere nisi sano: — atqui ea stultitia quam ego prae me tuli simulata fuit: — itaque ne miremini me hic vobiscum agere; cf. III. 9 et multa alia eiusmodi.

Ac fortasse miraberis, dilectissime Dunkere, cur non potius ex Platonis dialogis huius usus testimonia repetere maluerim quippe ubi singulis paginis persaepe multa eiusmodi legantur, quam ex alio quovis scriptore. Verum non aeque simplex ratiocinatio apud Platonem: nec facile ex diffusa copiosaque argumentatione singulae conclusionis partes separantur. Illud facile animadvertes, apud Platonem on argumentationi adhibitum ubique ita dici ut significetur quum superiora ab omnibus concessa sint et manifesta, iam ultra posse progredi vel etiam ad finem quendam conclusionem esse productam. Sic saepissime φέρε δή, ίθι δη, έγε δη, τί δε δη et similia: in quibus non magis ad imperativum solum pertinet δή quam γάρ in illo φέρε γάρ. Ut Pl. Gorg. 450. a. Φέρε δή — όητορικης γάρ φής επιστήμων τέχνης είναι και ποιησαι αν και άλλον όητορα — ή όητορική περί τί τῶν ὄντων τυγχάνει οὐσα; ubi sic est ordinanda sententia: ἡητορικής φης επιστήμων τέχνης είναι: — φέρε δη η όητορικη περί τί τῶν όντων τυγχάνει οὐσα; ibid. 501. a. ἐπειδη ωμολογήκαμεν τρώ τε και σύ, είναι μέν τι άγαθόν, είναι δέ τι ήδύ, ετερον δε τὸ ήδὺ τοῦ ἀγαθοῦ, έκατέρου δὲ αὐτοῖν μελέτην τινα είναι καὶ ραρασχευήν της κτήσεως, την μέν του ήδέος θήραν, την δέ του αγαθού· αὐτὸ δή μοι τοῦτο πρώτο» ἢ ξύμφαθι ἢ μή· ξυμφής; — οῦτω φημί. — Ίθι δή, ἃ καὶ πρὸς τούςδε έγω έλεγο», διομολόγησαί μοι, εἰ ἄρα σοι ἔδοξα τότε άληθη λέγειν etc. — ibid. 503. b. οὐχὶ ή τε κιθαρφδική δοκεῖ σοι πᾶσα καὶ ή τῶν διθυράμβων ποίησις ήδονης χάριν ευρησθαι; — εμοιγε. — Τί δε δή ή σεμνή αυτη καὶ θαυμαστή ή τῆς τραγφδίας ποίησις; ἐφ' δρ έσπούδακε etc. i. e. quodsi illas artes concedis voluptatis causa inventas esse, quid tibi tum de hac videbitur? nonne tibi tum etiam haec voluptatis causa institui videtur? Ac nota, dilectissime Dunkere, in eiusmodi inductionibus proprium particulae δή esse locum. — ibid. 460. a. έγω μέν οίμαι — έαν τύχη μη είδώς, καὶ ταῦτα παρ' ἐμοῦ μαθήσεσθαι. — "Εχε δὴ. καλῶς γὰρ Lipeig i. e. Si hoc concessisti subsistendum puto paullisper ut ex his concessis concludamus.

Et quum multis rebus Latinorum voci igitur particulae  $\delta\dot{\eta}$  comparari possit, tum etiam iis locis adiicitur interdum, ubi scri-

ptor quae ante se tractaturum pollicitus erat aggreditur. Pl. Gorg. 506. a. b. δίειμι μὲν οὖν τῷ λόγφ, ὡς ἄν μοι δοκῷ ἔχειν — — εἰ δοκεῖ χρῆναι διαπερανθῆναι τὸν λόγον — — Λέγε, οὐ 'γαθέ, αὐτὸς καὶ πέραινε. — 'Ακονε δὴ ἐξ ἀρχῆς ἐμοῦ ἀναλαβόντος τὸν λόγον. — Dion. Hal. IV. 24. 'Επειδὴ δὲ κατὰ τοῦτο γέγονα τὸ μέρος τοῦ διηγήματος, ἀναγκαῖον εἶναί μοι δοκεῖ διελθεῖν ὡς εἶγε τότε 'Ρωμαίοις τὰ περὶ τοὺς δούλους ἔθη, ικα μήτε τὸν βασιλέα τὸν πρῶτον ἐπιχειρήσαντα τῷ τοὺς δεδουλευκότας ἀστοὺς ποιεῖν, μήτε τοὺς παραδεξαμένους τὸν νόμον ἐν αἰτίαις σχῷ τις ὡς ὑιπτοῦντας εἰκῆ τὰ καλά. ἐτύγχανον δὴ τοῖς 'Ρωμαίοις αἰ τῶν θεραπόντων κτήσεις κατὰ τοὺς δικαιοτάτους γενόμεναι τρόπους. ib. IV. 27 fin. 28 in. (Τύλλιος) ἐπιβουλευθεὶς ὑπὸ Ταρκυνίου τε τοῦ γαμβροῦ καὶ τῆς ἑαυτοῦ θυγατρὸς ἀποθνήσκιι διηγήσομαι δὲ καὶ τῆς ἐπιβουλῆς τὸν τρόπον, μικρὰ τῶν ἕμπροσθεν γενομένων ἀναλαβών. 'Ήσαν δὴ Τυλλίφ δύο θυγατέρες ἐκ γυναικὸς γενόμεναι Ταρκυνίας.

His satis copiose ac vereor iam ne copiosius quam erat necesse expositis, dilectissime Dunkere, supersedere potui, ni fallor, omnes alias particulas voci  $\delta \dot{\gamma}$  iungi consuetas percensere; itaque quum suum semper sensum  $\delta \dot{\gamma}$  post relativa, coniunctiones conditionales ceterasque retineat, exempla eorum cum particula  $\delta \dot{\gamma}$  iunctorum iam superioribus adspersa invenisti: ac seorsum attingere satis habui eas vocis  $\delta \dot{\gamma}$  cum aliis factas copulationes quae aut notioni eius novam lucem affundere aut ipsae explicatione etiamnum indigere videantur. Illarum in numero ducenda est vox  $\dot{\epsilon} \pi \epsilon i \delta \dot{\gamma}$ . In particulae  $\dot{\epsilon} \pi \epsilon i$  notione quum duo potissimum usus distinguantur quorum alter in eo versatur, ut res temporum ordine aptas seseque invicem excipientes iungat, alter in

eo ut causam rationemque facti cuiusdam subiiciat, vel ut breviter dicum, temporalis et causalis usus, idem in vocem ἐπειδή quadrare necesse est. Inde duplex eius significatio nascitur: namet "itaque postquam", "itaque quum" et "quoniam" significat. Prioris generis est Dion. Hal. ant. Rom. III. 23. Τύλλος ἐπειδή παρεσχευάσατο τήν τε οἰκείαν καὶ τὴν συμμαχικὴν δύναμιν, ἐξῆγεν ἐπὶ τοὺς πολεμίους. Ubi quod ἐπειδή maluit quam ἐπεὶ dicere, factum id est inde quod iam ante commemoraverat Tullum bellum paravisse: τήν τε οἰκείαν καθώπλιζε δύναμιν καὶ παρὰ τῶν συμμάχων μετεπέμπετο. Altera significatio est, ubi rationem reddit. Quod ubi fit, ea ratio semper vel iis ad quos sermo instituitur vel etiam vulgo nota esse putatur. Ad quam rem indicandam plurimis linguis peculiares sunt particulae: Latinae quoniam,

culae sintemal, cuius loco nunc quidem dicimus da ja. Servius Tullius apud Dion. Hal. Ant. Rom. IV. 30 ἐπειδή τούτους, ait, ήξίους ἀκούειν, quia ante narratum est: Ταρκύνιος ἐπὶ τῆς βουλῆς ἔφη τὰ δίκαια πρὸς αὐτὸν ἐρεῖν. Item in sententiis proverbiisque hac voce utebantur; ibid. III. 23 ἐπειδή πολλὰ καὶ τὰ κὴ

Francogallicae puisque, Anglicae since vel sith, antiquiori verna-

εἰκότα οἱ βίοι φέρουσι. Exempla ubique in promptu: nec fere usquam vis particulae δὴ magis perspicua quam in hac voce composita.

Atque illas quidem aliarum linguarum particulas, quas supra laudavi, quoniam, puisque, since, da ja, huic alteri significationi vocis δη respondere omnes fere consentiunt, plerumque tamen falso explicantur. Quamobrem etiam de his breviter disserere coactus sum. Billrothius quum voce quoniam causam indicari contenderet quae ex temporibus sumta esset "eine veranlassung aus zeitumständen", ductus, ni fallor, voce subiecta iam, usus est Cic. ep. ad Quint. fratr. I. 1. 1. Nunc quoniam ita accidit, ut neque Praetores suis opibus, neque nos nostro studio quidquam proficere possemus, est omnino difficile non graviter id ferre; non videtur intellexisse voluisse Ciceronem dicere: quum propter eas res, quas nosti, acciderit subobscure idque data opera nimiam Caesaris potentiam turbasque quae eius consulatum sunt secutae notantem: quas res ne literis explicatius committeret quae erat eius prudentia vehementer cavit. Et quum in insequenti sententia pergeret: Et quoniam ea molestissime ferre homines debent, quae ipsorum culpa contracta sunt, est quiddam in hac re mibi molestius ferendum quam tibi; quae erant illa tempora quibus adductus haec diceret aut alius quis id debere homines facere putaret? Imo significat "quoniam" hic, ut semper in eius modi generaliter dictis: quum constet. Ac paullo post dicit: Quod quoniam peccatum meum esse confiteor, quia id ante signiscaverat his verbis: Factum est enim mea culpa. Et in eadem epistola 13: Quoniam in eam rationem vitae nos non tam cupiditas quaedam gloriae quam res ipsa ac fortuna deduxit, ut sempiternus sermo hominum de nobis futurus sit, et 15: Et quoniam mihi casus urbanam in magistratibus administrationem reipublicae, tibi provincialem dedit; in utraque sententia voce quoniam utens, quia illa scienti ac bene gnaro diceret. Compara etiam Caes. d. b. G. VI. 9. Quoniam ad hunc locum perventum est et Dion. Hal. ant. Rom. IV. 24. Έπειδη δε κατά τουτο γέγονα το μέρος τοῦ διηγήματος.

De Francogallica particula puisque lexicon Academiae nihil nisi: conjonction servant à marquer une cause, un motif, une raison. At Hirzelius, in grammatica Francogallica, veram eius vidit significationem. Molière, Misanthr. 111. 7.

Alc. Et que voudriez-vous, Madame, que j'y fisse (à la cour) L'humeur dont je me sens veut que je m'en bannisse.

Arsin. Laissons, puisqu'il vous plaît, ce chapitre de cour. Itaque et Galli semper dicunt: puisqu'il vous plaît, puisque vous le voulez indicata semper ante ea voluntate, et Graeci ἐπειδὴ βούλεσθε, ἐπειδὴ σὰ βούλει Pl. Gorg. 448 b.— Item "puisque" Galli de rebus quas inter omnes constare significare volunt. Mol. le Cocu imaginaire

Puisqu'on tient, à bou droit, tout crime personnel, Que fait-là notre honneur pour être criminel? Inde fateberis his duabus sententiis quas animi causa subiecturus sum, mores et Romanarum et Gallicarum mulierum, accurate a scriptoribus, quanquam non consulto, esse depictos. Apud Dion. Hal. Ant. Rom. IV. 82. Brutus de Lucretia verba faciens: ἐξο οἶς ἀγανακτοῦσα, ait, καὶ ἀφόρητον ἡγουμένη τὴν ὕβριν, ἐπειδὴ πρὸς τὸν πατέρα καὶ τοὺς ἄλλους συγγενεῖς τὰς κατασχούσας αὐτὴν διεξῆλθε τύχας, πολλὰς ποιησαμένη δεήσεις καὶ ἀψὰς ἕνα τιμωροὶ τοῖς κακοῖς αὐτῆς γένοιντο, τὸ κεκρυμμένον ὑπὸ τοῖς κόλποις ξίφος σπασαμένη, τοῦ πατρὸς ὁρῶντος, διὰ τῶν ἐαυτῆς σπλάγχνων ἔβαψε τὸν σίδηρον, voce ἐπειδὴ, ni fallor, consentaneum esse innuens, pudicas uxores vim ipsis illatam aperte apud maritos profiteri. Contra apud Molierium, Mis. IV. 3.

Et puisque notre coeur fait un effort extrême Lorsqu'il peut se résoudre à confesser qu'il aime, Puisque l'honneur du sexe, ennemi de nos feux S'oppose fortement à de pareils aveux, L'amant qui voit pour lui franchir un tel obstacle, Doit-il impunément douter de cet oracle?

Nec melius cessit plerisque grammaticis Anglicis explication particulae since, sith. Quorum Wagner qui vidit since esse seeing that, factum ex voce Anglosaxonica seand; sith idem quod seen that, anglosaxonice siththe, per mihi mirum videtur quod utramque particulam perhibet simpliciter de omni conclusione dici. Vide Shakspear. King Rich. III. 1. 1.

But I that am not shaped for sportive tricks, Nor made to court an amorous looking-glass

And therefore, since I cannot prove a lover,

I am determined to prove a villain.

Utroque significatu νοχ δη iam Homero reliquisque epicis dicitur, qui etiam ἐπειὴ pro ἐπειδὴ et ἐπὴν δὴ pro ἐπειδὰν frequentant. II. I. 156

έπειὴ μάλα πολλὰ μεταξὺ οῦρεά τε σκιόεντα, θάλασσά τε ἠχήεσσα· et II. XVI. 453.

αὐτὰρ ἐπὴν δὴ τόνγε λίπη ψυχή τε καὶ αἰών, πέμπειν μιν Θανατόν τε φέρειν καὶ νήδυμον "Υπνον. Idem quod ἐπειδὴ rationem reddens saepe et ὡς δὴ et οἰα δὴ significat [Hartung. I. p. 260.]. Dion. Hal. Ant. R. III. 72. δολοφονηθεὶς (βασιλεὺς Ταρκύνιος) ὑπὸ τῶν "Αγκου Μαρκίου παίδων ἀποθνήσκει, ἐπιχειρησάντων μὲν ἔτι πρότερον ἐκβαλεῖν αὐτὸν ἐκ τῆς ἀρχῆς, καὶ πολλάκις τοῦτο διαπραγματευσαμένων, κατ ἐλπίδα τοῦ περιπεσεῖν εἰς αὐτοὺς, ἐκπεσόντος ἐκείνου, τὴν δυναστείαν, ὡς δὴ πατρφάν σφίσιν ὑπάρχουσαν, καὶ ἐκ τοῦ ફάστου πρὸς τῶν

πολιτών δοθησομένων. Ib. II. 42. καὶ ὁ Ρωμύλος ὡς αὐτίκα δὴ του ανδρός έν τη λίμνη διαφθαρησομένου έπὶ τους άλλους Σαβίτους τρέπεται. Ib. III. 30. ταυτα λέξαντος αυτού, τὸ μεν έρεθιζόμενον της εκκλησίας μέρος έπτηξεν, οία δη κρατούμενον ανάγκη ἀφυλάκτφ. Et sensu ironico ib. IV, 69. Καταφρονήσας γάρ ό Ταρχύνιος της δοχοίσης είναι περί αὐτὸν, άλλ' οὐ κατ' άλήθειαν **ὑπαρχούσης μωρίας ἀφελόμενος πάντα τὰ πατρῷα, μικρὰ δ' εἰς** τὸν καθ' ήμεραν βίον επιχορηγών, ώς παίδα όρφανὸν επιτρόπων δεόμενον έφύλαττεν ύφ' έαυτῷ, διαιτᾶσθαι τε μετά τῶν οἰκείων παίδων επέτρεπεν, ου διά τιμήν, ώς εσχήπτετο πρός τους πέλας, οία δή συγγενής, άλλ' ίνα γέλωτα παρέχοι τοῖς μειρακίοις, λέγων τ' ανόητα πολλά, καὶ πράττων δμοια τοῖς κατ' άλήθειαν ήλιbioic. Verte: quasi scilicet consanguineus esset. Vide supra Ac videtur interdum ώς ab δή separatum fuisse, ita ut haec vox particulae  $\delta \dot{\eta}$  adiungeretur, cui adhaerere solebat. ibid. III. 64. [οί Σαβίνοι] έκταραχθέντες ύπὸ τοῦ παρ' έλπίδα καιροῦ, παρέδυσαν άμαγητί σφας τε αύτους και το ξουμα. αι μεν δή των Σαβίνων πόλεις ώς κατεστρατηγημέναι, καὶ οὐκ άρετη τὴν νίκην άφηψημέναι πρός των πολεμίων, άλλα δόλω, μείζονας αὐθις αποστέλλειν δυνάμεις παρεσκευάζοντο. scilicet quasi dolo insidiisque, non virtute victi essent. Nam eodem modo 11. 1. 109

καὶ τὖν ἐν Δαναοῖσι θεοπροπέων ἀγορεύεις ώς δὴ τοὖδ' ἔνεκά σφιν Έκηβόλος ἄλγεα τεύχει οὖνεκ' ἐγὰ κούρης Χρυσηΐδος ἀγλά ἄποινα οὖκ ἔθελον δέξασθαι.

Plura apud Hartung. I. p. 288.; cuius in libro quum etiam satis magnam copiam exemplorum invenias, in quibus  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma v$ ,  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma \tau s$ ,  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma v \sigma s$ ,  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma \tau s$ ,  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma v \sigma s$ ,  $\delta \dot{\eta} \pi \sigma \tau s$ ,  $\delta \dot{\eta} \sigma \sigma \tau s$ , aut explicativo sensu (nimirum) aut ironico (scilicet), dicuntur quas significationes ego iam simplici voci  $\delta \dot{\eta}$  inesse demonstravi: nec ego  $\sigma \dot{\nu} \nu \tau \alpha \gamma \mu \alpha$  doctrinae, sed commentationem tantummodo de notione vocis  $\delta \dot{\eta}$  scribendam susceperim, ea quae apud Hartungium, I. p. 286. 319. 300—310. 316 leguntur, sublata utique significatione temporali, quam ille etiam his particulis aliquatenus tribuendam putavit, hoc loco, dilectissime Dunkere, ut conferas a Te peto.

Etiam  $\times \alpha i$   $\delta \eta$  simplicissime ex utriusque vocis notione explicandum; vertendumque ja auch. His particulis in responsionibus proprius est locus, ut simplici  $\delta \eta$ . Nam ut:  $E_{\varphi} \dot{\omega} \tau \alpha \cdot - \hat{\epsilon}_{\varphi} \dot{\omega} \tau \tilde{\omega}$   $\delta \eta$ . Pl. Gorg. 448 b. et ibid. 463 a.  $\dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha} \tau i$ ,  $\phi \dot{\alpha} \theta \iota \cdot - \phi \eta \mu i$   $\delta \eta$ ,  $\dot{\epsilon}_{\mu} \eta \epsilon \iota \epsilon_{\alpha} \tau \iota \epsilon_{\beta} \cdot - \tau i \epsilon_{\beta}$ ,  $\phi \dot{\alpha} \theta \iota \cdot - \phi \eta \mu i$   $\delta \eta$ ,  $\chi \dot{\alpha} \varrho \iota \tau \sigma \epsilon_{\beta} \cdot \dot{\alpha} \delta \iota \dot{\alpha} \delta \dot{\alpha}$ 

tentiae sensus, etiam ubi non est adiectum, acque bene declarat; ut apud Xenoph. Cyr. IV. 4. 11. ἐπὶ τούτους ἡμεῖς καὶ δὴ στρατευσόμεθα i. e. ἐπὶ τούτους ἡμᾶς βούλεσθα στρατεύεσθαι καὶ δὴ στρατευσόμεθα.

Plerique omnes praecunte Hermanno in adnotationibus ad Vigerum,  $\kappa \alpha i \ \delta i \ pro \ \tilde{\eta} \delta \eta$ , iam, dictum acceperunt. Ac saepe quidem sine ullo detrimento sensus ita verti posse fateor; ut

Òd. V. 288.

"Ω πόποι, η μαλα δη μετεβούλευσαν θεοί άλλως άμφ' Όδυσηϊ, έμειο μετ' Αίθιόπεσσιν ἐόντος και δη Φαιήκων γαίης σχεδόν;

et Il. V. 897

εὶ δέ τευ ἐξ ἄλλου γε θεῶν γένευ ὧδ' αίδηλος καί κεν δὴ πάλαι ἡσθα ἐνέρτερος Οὐρανιώνων. quique id fiat, ut καὶ δὴ similem quendam atque ἦδη sensum induat alio infra loco docebo: saepe vero etiam non potest: ut

έα, τί χρημα; καὶ σὸ δὴ πόνων ἐμῶν ἥκεις ἐπόπτης;

et Choëph. 565.

Aesch. Prom. 298.

καὶ δη θυρωρών ούτις αν φαιδρά φρενὶ δέξαιτ' ἐπειδη δαιμονά δόμος κακοίς.

quae cave credas tanquam ficta esse dicta [im kecken fingires, quae sunt Hartungii verba;] quum intelligendum sit: quemadmodum ex omnibus quae video quaeque modo narrata accepi, exspectandum est, nemo ianitorum hilari nos vultu excipiet. Vid. alia etiam exempla ap. Hartung. p. 266 et adde Herod. II. 148. VII. 184. — Nec magis ηδη, iam significat καὶ δή, ubi δη conconclusioni vel potius inductioni inservit. Plat. Rep. 332. • εἰεν' μὴ κάμνουσί γε μὴν, ὧ φίλε Πολέμαρχε, ἰατρὸς ἄχριστος. — ᾿λλητῆ. — Καὶ μὴ πλέουσι δὲ κυβερνήτης. ib. 367. d. οἰον ὁρὰν, ἀκούειν, φρονεῖν, καὶ ὑγιαίνειν δη, καὶ ὅσα ἄλλα ἀγαθά. et alia, v. Hart. p. 264. Qua loquendi formula significatur, vel ex artedictis vel etiam per se, simulac priora sententiae membra conceduntur, etiam id concedendum esse quod voce δὴ addita enurciatur.

Inde explicanda etiam locutio καὶ δὴ καί. Meministi me probare, dilectissime Dunkere, saepe δὴ collocari, ubi scriptor significare vult, ad ea se venisse propter quae narrationem instituerit; quae mentem eius intentam habent — nosti enim easingenii vim ac vivacitatem Graecorum — quasi vulgo nota praecipiens. Quodsi generaliori notioni particularis quaedam subiungitur, — sive hanc illi subiungendam esse inductione probatur, sive sola scriptoris experientia et scientia id efficitur — vecibus καὶ δὴ καὶ utuntur scriptores, ubi indicare volunt subiectam illam notionem particularem caput totius expositionis esse ob eamque referendam maxime ea dici quae dicuntur. Sic Dion.

Hal. ant. Rom. It. 60 Καλέσαντα 'Ρωμαίων πολλούς καὶ άγαθούς είς την σίκίαν, έν ή διαιτώμενος έτυγγανεν, έπειτα δείξαντα τοῖς έλθουσε τα ένδον τη τε άλλη πατασκευή φαύλως κεχορηγημένα, καί δή και των είς έστίασιν όχλικην έπιτηδείων απορα, τότε μεν απαλλάστοσθαι κολούει». hos nimirum praecipue spectatur quae ad epulas essent necessaria defuisse: pertinent vere ea, ut pars, ad universum aedium apparatum. II. 47. τιτές μέν γάρ αὐτῶν γράφουσι τά τε άλλα πολλά καὶ μεγάλα δωρήσασθαι ταῖς γυναιξί τούς ήγεμόνας, καὶ δή καὶ τὰς φράτρας — ἐπωνύμους τῶν γυναικών ποιήσαι. 11. 43. Ρωμύλος δέ — άλλοις τε πολλοίς τραύμασι καταπονηθείς και δή και λίθου πληγή — κακωθείς. Et sic sexcenties apud Dionysium. Her. I. 30. ές Αίγυπτον απίκετο παρά Άμασιν καὶ δὴ καὶ ές Σάρδις παρὰ Κροΐσον. Omittitur etiam alterum xai. Dion. Hal. III. 14. Θεός τις ξοικεν, & Τύλλε, προγοούμενος των πόλεων έχατέρας, έν άλλοις τε πολλοίς και δή κατά τόνδε τον άγωνα φανεράν την εύνοιαν πεποιησθαι. Et ita Il. IX. 349 intelligendum videtur

η μεν δη μάλα πολλά πονήσατο νόσφιν έμειο

καὶ δὴ τεῖχος ἔδειμε.

Reliquum est, ut usum vocis  $\delta \hat{\eta}$  illustrem, qui ab iis quos adhuc tractavi, longissime differt, ubique  $\delta \dot{\eta}$ , primo quidem adspectu, significationem induere videtur plane contrariam ei quam ego illi voci adsignavi. Ac suspicor iam de hac significatione diu Te cogitare, dilectissime Dunkere, et dubitare quonam eam modo ex illa notione sim derivaturus, quam particulae  $\delta \dot{\eta}$  propriam esse hucusque conatus sum demonstrare. Nam quum constet voces ὄστις - δήποτε, οίος - δήποτε similesque earum, significare quilibet, qualiscunque, quae omnes voces indefinitae vel quantitatis vel qualitatis habent notionem, permirum videtur, quod ad hunc sensum indicandum vox est selecta, quae alias ea designat quae quis aut visu aut auditu aut cognitu explorata habet. Verom audi unde rem deducam ac videbis tantum abesse ut ille usus meae de voce d' opinioni refragetur ut eam quam maxime corroboret. Rem enim minime certam quamque nos minime certam putamus quum fingimus notam esse iis quibuscum colloquimur: hac ipsa re indicamus nihil nostra interesse utrum cognita sit necne et qualis vel quanta sit compertum habere. Atqui id ipsum fit voce δή vel δή ποτε vocabulis adiuncta qualitatem vel quantitatem aliquam designantibns. Ita δστις δήποτ' ήν significat: quicunque is fuerit tu fortasse scis nec accuratius ego puto esse declarandum; πέντε η οσοι δή (Pass. lex.) quinque sive quotcanque fuerint te scire puto. Dion. Hal. ant. Rom. 1. 79. herώνιο δὲ ἀλλήλους θάτεροι θαμινά ἢ τὴν μὴ προςήκουσαν ὀργάδα πατανέμειν η την κοινήν μόνους διακρατείν η δ,τι δήποτε τύγοι sive aliud quid quod factum esse coniectando assequi poteris. lade factum, ut δή et δήποτε [etiam δήπου] indefinitum aliquid agnificarent. Cuius rei exempla videsis apud eos quos Passovius sub voce  $\delta\sigma\tau\iota\varsigma$  laudat et apud Hartungum, l. p. 277, qui cum hanc loquendi formam satis recte explicaverit, mirum sane est non in veram eum rationem vocis  $\delta\dot{\eta}$  explicandae incidisse. Idem notavit non tantum post relativa sed etiam post alia vocabula hunc particulae  $\delta\dot{\eta}$  esse sensum p. 281. quamquam omnia fere testimonia quae attulit non huc sed ad alias significationes trahenda erant; ut ll. XV. 4.

Μείζων δὴ παρὰ νηυσὶ βοὴ θαλερῶν αἰζηῶν ubi δὴ est, ut percipis. Contra recte sic explicavit Hartung. Pl. Symp. 220 b. ἡμφιεσμένων θαυμαστὰ δὴ ὄσα. Adde: Dion. Hal. de admirabili vi dicendi in Demosth. 35 init. ὅτι μὲν οὐν περιττή τις ἐστὶν ἡ τῆς λέξεως τῆς Δημοσθένους άρμονία, καὶ μακρῷ δή τινι διαλλάττουσα τὰς τῶν ἄλλων ἡητόρων, οἰν ἐμὸς ὁ μῦθος. Ant. Rom. III. 70. ἔχων δὲ τὴν ἔμφυτον ὁ Νέβιος μαντικὴν, καὶ τὴν ἐπίκτητον παρὰ Τυρρηνῶν λαβών, μακρῷ δή που τοὺς ἄλλους οἰωνοσκόπους ἄπαντας, ὡς ἔφην, ὑπερεβάλλετο.— Sic etiam saepe post interrogativa, sed cave credas semper. Its Aesch. Prom. 118.

ίκετο τερμόνιον ἐπὶ πάγον πόνων ἐμῶν Θεωρός, ἢ τί δὴ θέλων;

Pl. Gorg. 450 b. τί οὖν δήποτε τὰς ἄλλας τέχνας οὐ ὁητορικὰς καλεῖς. In quibus δὴ Latinorum particulae tandem fere respondet: quanquam eius quidem vocis aliam quandam esse rationem constat.

Constituta ita, ni fallor, certissime genuina ac vera vocis  $\delta \dot{\eta}$  notione et in omnis generis dictionibus, quemadmodum spero, expeditissime explicata, ne his minutulis rebus diutius Te detineam, dilectissime Dunkere, id quod postremo loco aggrediendum significavi, etymologiam, quam dicunt, eius particulae tempus est circumspiciendi: in qua re exploranda brevis esse potero. Quum igitur  $\delta \dot{\eta}$  particula de iis dicatur quae quodam modo cognita et aperta sunt, adiectivum δηλος ex ea factum esse liquet: nec minus δήω, inveniam i. e. manifestum reddam, δαηται exploratum habere; δίδασκειν manifestum reddere aliis, syllaba praepositiva δα, ζα, — quae significat manifesto, vehementer, δαίω luculestum reddo [cf. πυρ, φλόγα δαίω, όσσε δαίεται, Όσσα δεδήει, οἰμωγή δέδηε et similia], δαίς, δάος, δαλός ex hoc fonte profluxisse videntur. Et quum δ litera in hac voce additicia et δή initio n fuisse videatur, quod inde colligitur, quod epici pro έπειδή etiam ἐπειή dicunt, verisimile est ad eandem radicem etiam  $\eta \lambda \iota o \varsigma$ ,  $\eta \dot{\epsilon} \lambda \iota o \varsigma$  [ut qui omnia collustret],  $\ddot{\epsilon} \lambda \eta$  et cetera eius generis vocabula pertinere. Quin etiam ipsum  $\tilde{\eta}$ , profecto, eadem initio vox atque  $\delta \dot{\eta}$  videtur fuisse. Quae quum gravi sono prolata [περισπωμένη] coepta esset praemitti, ubi rem aliquam certam esse idque cum quadam admirationis significatione affirmare vellent homines,  $\hat{\eta}$ , quod antea certis per se rebus adiici solebat, ne cum illa voce  $\hat{\eta}$  confunderetur, semper  $\delta \hat{\eta}$  efferri solebat: ita ut voce  $\hat{\eta}$  admiratio, in voce  $\delta \hat{\eta}$  significatio manifestam esse aliım rem praevaleret. Utrumque dein copulabatur et potuit coari, quum quod per se certum et exploratum esse significabaetiam certum et exploratum esse cum quadam admiratione set confirmari. Ita η μάλα δή, η δή που μάλα et similia diantur, sed saepius etiam solum  $\eta \mu \alpha \lambda \alpha$ , pro quo apud Atticos illimo sensu μάλα δή usitatum erat. Quae utut sunt, id qui-1 perspicuum est,  $\hat{\eta}$   $\delta \hat{\eta}$  esse affirmantis cum quadam admirave rem aliquam manifestam esse: quod ubi affirmatione etiam: n indigere videtur, non adeo manifestum esse constat quin s cognitio nonnullis etiam inopinata et inexspectata accidat. s vides esse ex  $\tilde{\eta}$   $\delta \hat{\eta}$  factum  $\tilde{\eta} \delta \bar{\eta}$ ; quod, significatione necopii ad tempus relata, tum dicere solebant, ubi prius aliquid tum esse quam exspectaretur significare volebant; servato  $\hat{\eta}$ ubi admirationis et affirmationis potestas praedominabatur. fit ut multis locis ne hilum quidem referat utrum  $\eta$   $\delta \eta$  an  $\eta \delta \eta$ as. II. I. 453

Κλῦθί μευ, 'Αργυρότοξ', δε Χρύσην ἀμφιβέβηκας Κίλλαν τε ζαθέην, Τενέδοιό τε ζφι ἀνάσσεις: ηδη μέν ποτ έμεῦ πάρος ἔκλυες εὐξαμένοιο:

stra II. XIV. 233:

"Υπνε, ἄναξ πάντων τε θεών, πάντων τ' ἀνθρώπων η μεν δή ποτ' εμον έπος έκλυες ηδ' έτι και νῦν πείθεο

IX. 348. — Ceterum posse etiam  $\delta \hat{\eta}$  et  $\tilde{\eta} \delta \eta$ , quorum hoc ex factum est, coniungi, non miraberis, dilectissime Dunkere, computaveris omnibus vocibus postquam semel significatum m acceperint tanquam signis quibusdam promtis paratisque solere loquentes, fere nulla originis habita ratione. Ita oixotiv dicebant Graeci quanquam posterior eius vocabuli pars ex os facta est, quae vox idem fere quod olxos significat, imo > ctiam οἰχοδομεῖν ναῦς Aeschylus dixit, prorsus neglecta voolxos notione. Nosti particulas  $\delta\pi\omega_S$  et lru, quarum illa prie ut vel quemadmodum, haec vero ubi significat. Quae ticulae quum coniunctivum aut optativum sibi adiungunt, finem cant et significant altera ut ita, altera ut ibi. Sed quanquam et ibi primariae notiones sint particularum  $\delta \pi \omega_s$  et  $i \nu \alpha$ , tamen hum est ut saepe secundaria notio plane praevaleat, neglecta nino illa primaria. Hoc etiam inde perspicuum fit quod bene potest ὅπως ἐνταῦθα idque in sententiis ubi omnino de modo de ratione sermo non est: et ἴνα οῦτως, ubi de loco non est no. — Sed non iam videntur η δη et ηδη coniuncta fuisse; ppe quorum sensus nimis fuerit propinquus. --- Postremo inm m liquet qui factum sit, ut etiam καὶ δή endem fere sensu atque ηση qua de re locuturum me esse supra significavi. n quum etiam καί interdum positionem, ut logici loquuntur, affirmationem contineat, si non eandem atque  $\eta$ , at similem

quandam ut probant illa xai  $\lambda i \eta \tau$  et xai  $\mu \dot{\alpha} \lambda a$  codem fere se dicta que  $\dot{\eta}$   $\mu \dot{\alpha} \lambda a$  (Od. XIII. 393):

- ×αὶ λίην τοι έγο παρέσσομαι

II. XVII. 34.

ούν μεν δή, Μενέλαε Διοτρεφές, ή μάλα τίσεις γνωτον έμόν.

consentaneum est etiam vocibus  $\varkappa\alpha i$  et  $\delta \dot{\eta}$  iunctis interdum e dem fere sensum esse ac voci  $\ddot{\eta}\delta\eta$ , quam ex  $\ddot{\eta}$  et  $\delta \dot{\eta}$  conflat esse probavi.

Berlin.

H. Heller.

## Zu Dio Chrysostomos.

Dio Chrys. VIII, 30 gefällt Köhlers λιμοῦ πλέως wohl v Lucian. de merc. cond. I. p. 672. §. 17 Rz. Theoph. ep. 47 VIII, 31. p. 157. καὶ τοὺς ξένους ἡδίκει καὶ τοὺς ὑφὶ ἐαν πολλὴν ιππον τρέφων. Nach πολλὴν schieben die hdschr. na ἡρημένον ein. Dem wahren am nächsten scheint Geels coniect zu kommen, der dabei wohl den Paläphatus vor augen hat Vielleicht ist zu lesen: ὑφὶ ἐαυτῷ ἀπώλλυεν ἱπποτροφῶν οι [ἀνήμερον] ἵππον τρέφων.

Χ, 19. γηνών? κυνών.

XII, 12. Wie β und σ verschrieben werden konnten, auch β und ε. Daher ist aus βῶλον wohl richtig ἔωλον hers stellt (oder πολιόν Phil. Jud. sacr. Abel et Cain p. 143 I Selden las σκύβαλον, welcher coniectur Psell. orac. 57. sehr gi stig ist: ὅπερ σκύβαλόν ἐστι τῆς ὅλης τουτέστι πρᾶγμά τι ἀπι ριμμένον κτε. Cic. de N. D. I, I, 3, 6. desertae disciplinae iam pridem relictae patrocinium.

XII, 34. Der sinn fordert: "Und — wenn dies dem barl ren nicht unbegreislich ist, ihm kein verschlossenes geheimnibleibt, den doch nur menschen einweihen (wenn es keine vergeliche mühe ist, dies dem barbaren begreislich zu machen), wasollte der, den götter selbst einweihen, davon keine ahnung len?!" Also ist mit ανυστον (M) nichts anzufangen, so wen als mit den varianten, welche dieser lesart ihren ursprung die ken: ἀνυστόν C. v mrg. ἀνοιστόν DUA. ἀν οἰστόν B. Man'l sich daber auch zu hüten aus ἀνοιστόν: ἀνόητον zu machen, oft auch ισ und η vertauscht sind, denn οι floss aus ν (Reis z. Constant. Porphyr.. s. 472). "ANTCTON wurde aus 'AN NTCTON.

Oels.

M. Schmidt.

### XV.

# L. Annaeus Seneca und seine philosophischen schriften.

Seit Lipsius haben die untersuchungen über die lebens- und zeitverhältnisse des philosophen Seneca keinen irgend erheblichen fortgang gehabt, und doch wäre eine genaue bestimmung hieriber, wie über die zeit der abfassung der einzelnen schriften sowohl für eine characteristik jener zeit überhaupt wie für manche andere litterarhistorische untersuchung von unleugbarer wichtigkeit. Die beiden neuesten herausgeber des Seneca, Fickert und Haase, haben diesen punkt auch keineswegs aus den augen verloren, aber während der letztere das resultat seiner forschungen einem spätern bande vorbehalten hat, scheint der erstere sicht überall den gesuchten erfolg seiner hierauf gerichteten studien gehabt zu haben: non videtur in Senecae libris accurate definiri posse, quo quisque tempore conscriptus sit. praef. vol. II. ed. Teubner. So glaubt denn der unterzeichnete, was er selbst iber Senecas leben und die zeit der abfassung seiner schriften gefunden hat, schon jetzt mittheilen zu dürfen, damit durch billigung oder berichtigung seiner ansicht von seiten jener gelehrten ein weiterer schritt zur feststellung dieser verhältnisse geschehe.

L. Annaeus Seneca, der sohn des rhetors M. Annaeus Seleca und der Helvia, war zu Corduba geboren. Martial. I. 61, 7. duosque Senecas unicumque Lucanum

facunda loquitur Corduba.

Der vater, dem ritterstande angehörig (controv. II praef. p. 133. ed. Bip. paterno contentus ordine. cf. Tac. Ann. XIV. 53. equestri et provinciali loco ortus.), stand, wie er selbst in den controvers. an seine söhne erzählt, mit den angesehensten männern Roms in enger verbindung. p. 63. 64. Er erreichte ein hohes lebensalter, denn sein knabenalter fiel noch in Ciceros zeit (controv. I praef. p. 63.) und er erlebte noch die verurtheilung des Mamercus Scaurus im j. 34 p. Ch. (suasor. p. 21. Tac. Ann. VI. 29). Die mutter Helvia war in einem hause von alter strenge (cons. sd Helv. c. 16.) unter einer stiefmutter (c. 2.)

erwachsen, und bewahrte sich nicht minder den ruf einer einfs-

ihn nach den obigen worten noch gekannt, und zwar war es keine dunkel verschwimmende erinnerung an den grossen mans, die ihm in seinem spätern leben blieb, sondern die art und weise, wie jener seine abende zuzubringen pflegte, war ihm lebendig. Eine solche reminiscenz glauben wir nicht dem kindes-, sonders frühestens dem knabenalter vindiciren zu dürfen, und gedenken, das richtige nicht zu verfehlen, wenn wir dem knaben Seneca bei Polios tode ein alter von 10 bis 12 jahren beilegen. Dar nach würde seine geburt ins j. 745---747 a. u. od. 9---7 a. Ch.

Bald nachber erfolgte die übersiedelung der familie nach Rom, an welcher auch Helvias schwester theil nahm: cons. at Helv. c. 17. illius manibus in Urbem perlatus sum. Wahrscheinlich haben wir daher auch die worte des vaters über seine vertraute freundschaft mit M. Porcius Latro a prima pueritia usque ad ultimam eius diem (controv. 1 praef. p. 64.) recht eigentlich wörtlich zu verstehen, denn Latro starb im j. 750. Fischer s. 421.

fallen.

Die verbindungen des vaters mit den gebildetsten und einflussreichsten männern seiner zeit blieben auf die erziehung und ausbildung der söhne sicher nicht ohne einfluss, jedoch sind wir wenig im stande dies im einzelnen nachzuweisen. Sie hatten zusammen den gewaltigen redner Scaurus gehört (controv. IV. praef. p. 319.), und die schule des stoikers Attalus, den Sejan verbannte (suasor. 2 p. 16.), wurde wenigstens von dem philosophen eifrig besucht (ep. 108. haec nobis praecipere Attalum memini, cum scholam eius obsideremus et primi veniremus et novissime exiremus, ambulantem quoque illum ad aliquas disputationes evocaremus, non tantum paratum discentibus sed obvium). Unser Seneca hatte in der jugend viel von krankheiten zu lei-

den, wobei die schwester seiner mutter sich seiner pflege mit grosser sorgfalt unterzog (cons. ad Helv. c. 17. illius pio maternoque nutricio per longum tempus aeger convalui.); er litt so heftig, dass er von dem gedanken an selbstmord nur durch das alter seines vaters zurückgehalten wurde (ep. 78. succubui et eo perductus sum, ut ipse destillarem. ad summam maciem perductus saepe impetum cepi abrumpendae vitae: patris me indulgentissimi senectus retinuit). Vermuthlich stand mit diesem körperlichen leiden im zusammenhange, was er von dem einfluss seines lehrers Sotion auf ihn erzählt (ep. 49. 98. 108.): er begann sich der fleischspeisen zu enthalten und hatte sich in jahresfrist an diese lebensweise völlig gewöhnt. Da wurde im j. 772 a. u. 19 p. Ch. ein senatsbeschluss über die anhänger der ägyptischen und jüdischen gottesverehrung gefasst (Tac. Ann. 11. 85). Das enthalten vom genuss gewisser thiere galt als beweis der theilnahme daran, und so fügte sich Seneca den bitten des vaters, der gegen die philosophie eine tiefe abneigung hegte (cons. ad Helv. c. 16.), und kehrte zu seiner früheren lebensweise zurück (ep. 108).

Etwas früher, scheint es, hatte sich Helvias schwester an den statthalter Aegyptens verheirathet, dessen namen Lipsius nach Dio Cass. LVIII. Vetrasius Polio nennt. 16 jahre lebten beide in der provinz, ohne dass selbst der neid und die verläumdung den ruf der frau anzutasten vermochte. Inzwischen hatte unser Seneca die bahn eines sachwaltes betreten (ep. 49. modo causas agere coepi. controv. II. praef. ad Melam. p. 133. fratribus tuis ambitiosae curae sunt foroque se et honoribus parant.), ohne jedoch lange in dieser thätigkeit auszudauern (ep. 49. modo desii velle agere (sc. causas). Nicht lange nachher mag der besuch zu setzen sein, welchen Seneca seinen verwandten in Aegypten machte. Die dauer desselben ist ungewiss, doch kehrte er mit dem inzwischen abberufenen oheime zurück und war zeuge der standhaftigkeit, mit welcher die tante den tod ihres gatten auf der rückreise ertrug (cons. ad Helv. c. 17). Dieser ägyptischen reise verdankte vermuthlich die verlorne schrift de ritu et sacris Aegyptiorum (Serv. ad Aen. VI. 154.) und vielleicht auch die de India (Serv. ad Aen. IX. 31. Plin. n. h. VI. 21, 5. Schwanbeck d. Megasthene p. 80) ihre entstehung. — Ob der tod des vaters in dieselbe zeit fällt, muss dahingestellt bleiben: wir wissen nur, dass die mutter beim empfang dieser trauerbotschaft keins von den kindern um sich hatte (cons. ad Helv. c. 2).

Nicht lange nach der rückkehr aus Aegypten bewarb Seneca sich um ein staatsamt, und erlangte, vermuthlich unter Caligula (37—41.) die quästur, vornehmlich durch die unterstützung seiner tante (cons. ad Helv. c. 17. pro quaestura mea gratiam suam extendit). Seitdem gehörte er dem senatorenstande an (Suet. v. Ner. c. 7.), und war gleich den hervorragenden unter

άποθανείν κελεύσας άφηκε, γυναικί τινι ών έχρητο πιστεύσας ότι

φθόη τε έχοιτο κακώς καὶ οὐκ ές μακράν τελευτήσοι.

Schon hieraus ersehen wir, dass Seneca in engerer verbindung mit den am hofe einflussreichen persönlichkeiten getreten war. Ob seine verheirathung mit dazu beigetragen habe, ihm diese stellung zu verschaffen, muss um so mehr dahingestellt bleiben, da weder der name noch die herkunft der frau irgend erwähnt wird. Wir erfahren nur aus dem trostschreiben an die mutter, dass er einen sohn verloren hatte (c. 2.) und vielleicht noch einen besass (c. 16. Marcum blandissimum puerum, wiewohl man hierbei auch an M. Annaeus Lucapus denken kann).

Als ein resultat der verbindung Senecas mit dem hofe des Caligula dürfen wir die trostschrift ansehn, welche er an die tochter des berühmten, wegen seiner freimuth von Sejan 25 p. Ch. gemordeten (Tac. Ann. IV. 34 sq.) historikers Cremutius Cordus nach dem tode ihres sohnes richtete. Unter Caligula wurden die früher verbrannten schriften des Cremutius auf kaiserliches geheiss neu herausgegeben und vielfach verbreitet (Suet. v. Calig. 16. Cremutii Cordi — scripta senatus consultis abolits requiri et esse in manibus lectitarique iussit). Bei der restaurirung derselben hatte die tochter sich lebhaft betheiligt (cons. ad Marc. c. 1. ingenium patris tui in usum hominum reduxisti et a vera illum vindicasti morte ac restituisti in publica monumenta libros, quos vir ille fortissimus sanguine suo scripserat); allein der tod ihres sohnes, wahrscheinlich bald nachher erfolgt, versenkte sie in eine heftige trauer, nach deren 3 jahr ungeschwächt anhaltender dauer der philosoph diesen trostbrief verfasste (c. 1. tertius iam praeteriit annus). Die abfassung desselben später zu setzen, scheint darum unthunlich, weil Senece zu anfang der regierung des Claudius verbannt und nach seiner rückkehr in die stelle eines prinzenerziehers berufen ward; wäre die schrift in oder nach der verbannung geschrieben, so dürfte die erwähnung derselben bei der aufzählung fremder leiden (c. 2. 3. und sonst) kaum übergangen sein, selbst wenn wir annehmen, dass Seneca's sonstige stellung ihm zeit und veranlassung gegeben hätten, sich mit den persönlichen verhältnissen der ihm weder verwandten, noch eng befreundeten Marcia zu beschäftigen. Dagegen mochte es unter Caligula wenigstens eine zeitlang modesache sein, für die früher verfolgten freisinnigen männer und ihre angehörigen mitgefühl und theilnahme zu zeigen, so dass

Seneca aus dieser oder ähnlicher veranlassung jene schrift verfasste. - Für die abfassung unter Caligula legt indirect das 15te kapitel zeugniss ab. Nachdem er vorher erwähnt, dass C. Caesar seine tochter verloren habe, geht er zu den verlusten alierum Caesarum über, nennt aber unter diesen nur den Augustus und Tiberius, nicht den Caligula, wiewohl gerade die art und weise, wie er sich über den tod seiner schwester Drusilla tröstete (cons. ad Polyb. c. 17.), ein gewichtiges moment bei einer solchen schrift abgeben konnte, wenn nicht rücksicht auf den herrscher verbot, seine persönlichen verhältnisse in den kreis der erörterung zu ziehen. Von diesem gesichtspunkte aus betrachtet, gewinnen denn auch worte, wie die zu anfang des 10ten kap., quidquid est hoc, Marcia, quod circa nos ex adventitio fulget: diberi, honores, opes, ampla atria et exclusorum clientium turba referta vestibula, clara nobilis et formosa coniux ceteraque ex incerta et mobili sorte pendentia alieni commodatique apparatus sunt, eine specielle beziehung auf die persönlichen verhältnisse des schreibenden. - Uebrigens scheint die frau des Seneca noch unter Caligula oder doch vor Seneca's verbanaung gestorben zu sein, da ihrer in der cons. ad Helviam nirgends gedacht, ja ausdrücklich gesagt wird, dass sein sohn zwanzig tage vor seiner abführung in den armen und unter den küssen der grossmutter gestorben sei (c. 2.).

Im j. 41 fiel Caligula durch den dolch des Charea, und sein blödsinniger oheim Claudius bestieg den thron der Cäsaren: ein willenloses spielzeug in der hand der weiber und verschnittenen, welche sich der herrschaft über seine leidenschaften zu bemächtigen wussten. Narcissus und Messalina waren die eigentlichen regenten, ihren anklagen erlag lulia, die schwester Caligulas und Agrippina's, und in ihren sturz ward Seneca, angeblich wegen ehebrecherischen verhältnisses zu ihr, verflochten (Tac. Ann. XIII. 42. Worte des Suilius: illum (Senecam) domus eius (Germanici) fuisse. — corrumpere cubicula principum feminarum. Dio Cass. LX. 8. Schol. Iuv. V. 109. p. 234. ed. Jahn.). - Der ort seines exils war Corsica, sein freiwillger gefährte Caesonius Maximus, der später, als er nach der Pisonischen verschwörung verbannt ward, von Ovidius gleiche liebe erfuhr (Martial. VII. 44. 45. Tac. Ann. XV. 71.). Aus der Sjährigen dauer dieses aufenthaltes besitzen wir zwei schriften: die cons. ad Helviam, welche er nach manchem vergeblichen versuche (c. 1.) zu stande brachte, und der wir den grössten theil dessen, was wir über seine familienverhältnisse wissen, verdanken; und die consolatio ad Polybium. In der letzteren tröstet er einen einflussreichen freigelassenen des Claudius über den tod seines bruders und preist beide sowie den kaiser mit den ansschweifendsten lobeserhebungen, offenbar in der absicht, durch den einfluss des Polybius von seinem traurigen eiland zurückgerufen zu werden. Abgefasst ist dieselbe in der zeit, wo der kaiser einen kriegszug gegen Britannien vor hatte, und triumphe in aussicht standen, deren zuschauer Seneca zu sein hoffte (c. 13.), d. h. j. 43 oder 44. — Eine 3te schrift aus dem exil, welche des lobes auf Messalina und die kaiserlichen freigelassenen voll war, wurde später von dem verf. vernichtet. Die Cass. LXI. 10.

Allein die erwartungen auf ein baldiges ende seiner strafe in folge einer revision seines processes, welche durch ein kaiserliches wort angeregt zu sein schienen (c. 13.), gingen keineswegs schnell in erfüllung. Erst als Messalina das mass weiblicher zügellosigkeit völlig überschritt, und durch Narcissm gestürzt ward, und nun Agrippina zur herrschaft berufen wurde, schlug dem philosophen die stunde der heimkehr, aber nicht, weil man das ihm widerfahrene unrecht gut machen wollte, sondern weil man seiner bedurfte. Agrippina erstrebte nämlich vom ersten tage ihrer blutschänderischen vermählung an nichts heftiger, als ihrem sohn Domitius anstatt des Britannicus die thronfolge zu verschaffen. Neben mancherlei andern mitteln schien eine gute erziehung und bildung diesem zwecke förderlich zu seis, und so wurde L. Seneca von Korsika herbeigerufen und trotz seines wunsches nach Athen zu gehn (Sch. Juv. l. c.) mit der erziehung des kaiserlichen stiefsohns betraut. Die prätorwürde war der sofortige lohn dieses amtes, anderer und grösserer stand in aussicht, da die herrschsüchtige frau in Seneca einen ihr ergebenen, dem Claudius abgeneigten rathgeber zu hesitzen meinte, dessen klugheit und gewandtheit gute dienste versprach (Tac. Ann. XII. 8).

Ueber die geistesverfassung, in welcher der philosoph sein neues amt antrat und his zur thronbesteigung Neros verwaltete, wie über die begegnisse seines lebens haben wir zwar unzureichende, aber doch schätzenswerthe nachrichten. Mit dumpfer stimmung übernahm er die erziehung des prinzen, den ein traumgesicht der nächsten nacht ihm in Caligulas gestalt zeigte (Suet v. Ner. c. 7.). Bald erkannte er das unbändige naturell seines zöglings und bezeichnete ihn als einen ungezähmten löwen, dessen wildheit wiederkehren werde, sobald er einmal menschenblut gekostet habe (Sch. Juv. l. c.). Im nächsten jahre wurde Nere, obgleich nur 2 j. älter als Britannicus, nach Pallas' ausdruck als robur pueritiae Britannici vom kaiser adoptirt (Tac. Ann. XII. 25. Suet. l. c. Dio Cass. LX. 33. Zonar. Ann. XI. 10. p. 469.); im j. 51 wurde er mit der toga virilis angethan, obwohl er das hierzu erforderliche alter noch nicht erreicht hatte, erhielt zugleich den titel princeps iuventutis und als designirter consul proconsularische gewalt ausserhalb der stadt, bis er mit dem 20sten lebensjahre die consulwürde selbst bekleiden könne. Zugleich wurde er in alle priestercollegien cooptirt, den garden bei einem manoeuvre vorgestellt, und ihnen und dem volke durch

ein geldgeschenk empfohlen (Tac. Ann. XII. 41. Suet. l. c. Eckel d. n. VI. p. 260 sq.). Bald nachher legte er beweise seiner geistigen ausbildung und beredsamkeit an den tag, indem er für die Bononienser, Rhodier und Ilienser als redner in lateinischer und griechischer sprache auftrat (Tac. c. 58. Suet. 1. c.). Darauf folgte dann im j. 53 seine vermählung mit der Octavia, (Tac. l. c.) und nachdem er seine ergebenheit gegen die mutter durch sein auftreten gegen die tante Domitia Lepida, die ihn druch liebkosungen und geschenke an sich zu ziehen suchte, bekundet hatte (Tac. c. 64.), die ermordung des Claudius, als er sich von den netzen Agrippinas frei machen wollte, und Neros erhebung auf den thron am 13ten Oct. 54 (Tac. c. 66.). Bei dieser gelegenheit that die beredsamkeit Senecas gute dienste: die worte, welche der junge prinz sowohl zu den garden, wie zum senate sprach, waren von ihm abgefasst und trugen nicht wenig dazu bei, ihm die begrüssung als kaiser zu erwirken (Dio Cass. LXI. 3.).

Ueher die persönlichen verhältnisse des philosophen während dieser periode besitzen wir eine hauptnotiz in der stelle des Dio Cass. LXI. 10: darnach stand er mit Agrippina in vertrauter, ja wie man behauptete, unzüchtiger verbindung, besass ein vermögen von mehr denn 7 millionen und einen höchst üppigen hausrath, hatte seine lust an jungen knaben und führte seinen zögling in die gleiche liebhaberei ein. Er hatte sich aufs neue verheirathet (γάμον ἐπιφανέστατον ἔγημε), offenbar mit Pompeja Paulina (Tac. Ann. XV. 60 sqq.). Ein verwandter von ihr war vermuthlich der Paulinus, an den die schrift de brevitate vitae gerichtet ist. Derselbe hatte das amt der aufsicht über das öffentliche getreide (c. 18.). Die abfassung der schrift fällt vor die erweiterung des pomöriums durch Claudius im j. 50 (Tac. XII. 23.), denn c. 14. heisst es Sullam ultimum Romanorum protulisse pomoerium, was angesichts jener kaiserlichen handlung unmöglich gesagt werden konnte. - Mit grosser wahrscheinlichkeit wird in den anfang dieser periode in Senecas leben die schrift ad Serenum de tranquillitate animi gesetzt, weil der verf. von sich selbst sagt: c. 1. circumfudit me ex longo frugalitatis situ venientem multo splendore luxuria et undique circumsonuit, obwohl diese worte auch auf die zeit gedeutet werden können, wo er nach Neros regierungsantritt, seine stellung als privatmann mit dem amte eines ministers vertauschte. Doch möchte gegen letzteren zeitpunkt der umstand sprechen, dass Claudius and sein thun und treiben in der ganzen schrift nicht erwähnt, Caligula dagegen (c. 11. 14.) arg mitgenommen wird, während der verf. doch sonst den Claudius keineswegs schont (ἀποκολ. d. beneff. I. 15.). Auch scheinen die worte: placet honores fascesque non scilicet purpura et virgis adductum capessere, sed ut amicis propinquisque et omnibus civibus, omnibus deinde mor-

Nicht geringe schwierigkeiten bieten sich bei einer bestimmung der zeit, wo die drei bücher de ira abgefasst sind, dar. Lipsius stellte sie als die frühsten an die spitze der erhaltenen werke, und nahm an, sie seien entweder noch unter Caligula (III. 19. quod tantopere admiraris, isti beluae quotidianum est.) oder doch bald nach seinem tode geschrieben (c. 18. modo C. Caesar Sextum Papinium — Betelienum Bassum — alios senatores et equites Romanos uno die flagellis cecidit sqq.). Jedoch haben diese gründe keine genügende beweiskraft: so lange Caligula lebte, verbot eine schilderung, wie die in jenen beiden kapiteln sich von selbst, und einem worte wie modo die bezeichnung einer unmittelbaren folge beizulegen, entspricht Senecas sprachgebrauch keineswegs: ep. 49. cf. d. ira l. 5. nuper sub divo Augusto; de beneff. IV. 30. Cinnam nuper quae res ad consulatum recepit ex hostium castris? es können füglich einige jahre seitdem verflossen sein. Einen anhaltspunkt gewinnen wir aus dem namen des Novatus, an welchen die bücher gerichtet sind. Dies war Senecas ältester bruder, der von dem väterlichen freunde Gallio adoptirt wurde und seitdem Julius Gallio hiess

(Dio Cass. LX. 35.). Liesse sich nun die zeit der adoption nachweisen, so wäre damit ein termin gewonnen, vor welchem die schrift geschrieben sein müsste. Leider sind wir darüber im ungewissen, selbst wenn wir das, was Dio Cass. LX. 33. und Zoner. Ann. XI, 10. p. 470 von der ersäuffung eines Julius Gallicus auf kaiserlichen befehl in folge einer gerichtlichen vortheidigung erzählen, auf den ältern Gallio beziehen wollten. Selbst dann würde das schweigen des Tacitus uns nöthigen, den tod desselben in die ersten regierungsjahre des Claudius zu setzen, von welchen die verlornen bücher der annalen handelten: es müsste also Novatus zwischen 41 und 47 adoptirt und die bücher de ira vorher geschrieben sein. Nun ward aber Seneca gleich im anfange der regierung des Claudius verbannt, er müsste sie also entweder in Corsica oder in der kurzen zeit zwischen Caligula's tode verfasst haben. Beides scheint wenig glaubwürdig, wie denn die identität des Julius Gallicus und Junius Gallio sehr problematisch ist, und manche stellen der schrift selbst gegen eine so frühe zeit sprechen. Wenn z. b. III. 3. unter den apparaten des zornes auch circumdati defossis corporibus ignes genaant werden, so liegt es nahe, an die worte Juvenals zu denken:

 1. 155. — taeda lucebis in illa, qua stantes ardent, qui fixo gutture fumant, et latum media sulcum diducis arena,

und diese wie jene mit dem in zusammenhang zu setzen, was Tacitus Ann. XV. 44. von der verfolgung der christen nach dem brande im j. 64. berichtet: percuntibus addita ludibria, ut ferarum tergis contecti laniatu canum interirent, aut crucibus affixi, aut flammati, atque ubi defecisset dies in usum nocturni luminis urerentur. Dies würde aber die auffassung in eine ungemein späte zeit hinabrücken, wogegen namentlich der name Novatus aus den oben angeführten gründen spricht, man müsste denn auch die adoption desselben erst gegen das ende der regierung Nero's setzen wollen. Eben so wenig dürfen wir uns durch manche einzelheit der zeitschilderung, welche er den Ovidischen worten (met. I. 144 sqq.) an die seite setzt (II. 8.), bewogen fühlen, die schrift einer zu späten zeit zu überweisen, wie wenn man bei subiectam patriae civis manu flammam an den brand Roms, bei incendia totas urbes concremantia etwa an das unglück Lyons (ep. 91. Tac. Ann. XVI. 13.) denken wollte. Es würde immer die adoption zu spät gesetzt und den schriften, in welchen Seneca seinen bruder Gallio anredet, wie quaest. nat. IV. V., de vita beata, ep. 104., nur die letzte lebenszeit des verf. zugewiesen werden. Dagegen streitet aber zugleich der umstand, dass Seneca seit dem j. 62. den staatsgeschäften fern stand, während er in dieser schrift sich selbst als berufen zur beilung seiner zeit darstellt: I. 16. varia in tot animis vitia video et civitati curandae adhibitus sum: pro cuiusque morbo medicina quaeratur: hunc sanet verecundia, hunc peregrinatio, hunc dolor, hunc egestas, hunc ferrum. Itaque, etsi perversa induenda magistratui vestis et convocanda classico concio est, procedam in tribunal non furens nec infestus, sed voltu legis: et illa sollemnia verba leni magis gravique quam rabida voce concipiam et agi iubebo non iratus sed severus, et cum cervicem noxie imperato praecidi et cum parricidas insuam culeo et cum mittan in supplicium militare et cum Tarpeio proditorem hostemve publicum imponam, sine ira eo voltu animoque ero quo serpenter et animalia venenata percutio. Diese worte weisen offenbar auf eine hohe stellung des verf. bin, die ihm nicht nur indirecten sondern auch directen einfluss auf seine zeit gewährte. In ciner solchen finden wir ihn aber erst nach Nero's thronbesteigung, und schon deshalb möchte die schrift in diese zeit zu setzen Damit fände auch die vielfach durchscheinende pädagogische tendenz derselben nicht minder, wie manche, abgesehen von solcher beziehung matt und gehaltlos erscheinende stelle eine passende erklärung. Dahin rechnen wir namentlich was der prinzenerzieher II. 20 sq. über die bekämpfung eines zum zom geneigten naturelles durch erziehung sagt, und insonderheit, wenn er c. 21. über den einfluss einer hohen stellung auf diesen fehler spricht: non vides, ut maiorem quamque fortunam maior ira comitetur? in divitibus et nobilibus et magistratibus praecipue adparet, cum quicquid leve et inane in animo erat secundaye aura sustulit. felicitas iracundiam nutrit, ubi aures superbas adsentatorum turba circumstetit. tibi enim ille respondest non pro fastigio te tuo metiris: ipse te proicis et alia quibus vix sane et ab initio bene fundatae mentes restituerunt. Veldamit die erzählung des Dio Cass. LXI. 4. von Nero: εἰ δή το η έχεινοι (Seneca und Burrus) παραινούντες η η μήτης νουθετούσα αύτὸν έλεγεν παρόντας μεν σφας ήδείτο και ύπισχνείτο μεταθήσεσθαι απελθόντων δε της τε επιθυμίας εγίγνετο και τοις προς τάναντία αύτον άγουσιν, άτε και έπι τρανές έλκουσιν έπείθετο καὶ μετά τυῦτο τὰ μέν καταφρονήσας οἶά που συνεχῶς παρά τῶν συνόντων ακούων, ,,σύ δε τούτων ανέχη; σύ δε τούτους φοβή oùn olova ori Kaisup el; nai où eneirar egovoiar, all' oùn enelνοι σοῦ ἔχουσι; und die schilderung des jähzornigen hochgebornen jünglings bei Persius Sat. III. - Demnach würde die abfassung der bücher de ira in die zeit fallen, wo Seneca ander spitze der geschäfte stand, zwischen 54 und 62, und folglich die adoption des Novatus erst unter Nero zu setzen sein.

Mit Neros thronbesteigung begann nämlich für Seneca eine zeit, wo er sich im stande sah, die theorien der schule zu verwirklichen, indem er im verein mit dem befehlshaber der garden, Afranius Burrus, die verwaltung des staates überkam. Zwarlegte der plötzliche tod des Junius Silanus und des Narcissas

Igrippinas blutdurst an den tag (Tc. XIII. 1.), aber Seneca und Jurrus überwogen ihren und ihres bundesgenossen Pallas einfluss, beleich der sohn ihr anscheinend alle ehre erwies und zunächst lie regierungsgeschäfte sämmtlich in ihre hand legte (Zonar. XI. 2. p. 475.). Seneca lieh inzwischen den oratorischen versuchen les jungen kaisers seine feder: so bei der öffentlichen leichenede (Tac. c. 3. Suet. c. 9.) wie im senat (Tac. c. 4. Suet. 10.), wo beschlüsse gefasst wurden, die Agrippina für umtürzung der regierungshandlungen des Claudius erklärte (Tac. i.). Bald verletzte diese durch ihr auftreten bei der audienz rmenischer gesandte das ceremoniell (Tac. l. c. Dio Cass. LXI. L) und als im nächsten jahre Seneca im verein mit M. Otho und Claudius Senecio die liebe Neros zu der freigelassenen Acte regunstigte und sein freund Annaeus Serenus sich zum decksantel dieses verhältnisses hergab (Tac. c. 12. 13.), Agrippina ber allerlei energische mittel anwandte, dies verhältniss zu stöen (Tac. c. 13. Dio Cass. LXI. 7.), siegte die leidenschaftichkeit des jungen fürsten über die dankbarkeit gegen die muter. Pallas wurde aus seinen ämtern entlassen (Tac. c. 14.), kritannicus, weil er in ihren händen gefährlich werden zu könien schien, ermordet (c. 15 sq. Dio Cass. LXI. 7. Suet. V. ler. 33.), sie selbst in den palast der Antonia verwiesen, und hr die deutsche wie die sonst bei kaiserinnen übliche leibwache utzogen (Tac. 18. Dio Cass. c. 8.). Bald folgte eine anklage ler gekränkten frau durch Junia Silana, die wittwe des C. Silius, ler durch Messalina eine traurige berühmtheit erlangt hatte; Beneca und Burrus konnten nur mit mühe sofortige gewaltthat regen die mutter hindern und zeit für ein richterliches verfahen gewinnen, aus dem sie dann völlig gerechtfertigt hervorging Tac. 19-21.). Seitdem trat Agrippina von der theilnahme an len öffentlichen angelegenheiten zurück, und diese fielen dem Seneca und Burrus anheim. Neben vielem verdienstlichen ihrer verwaltung suchten beide ihren einfluss dadurch zu sichern, dass sie die neigung des jungen fürsten zu theatralischer ausgelassenheit, nächtlichen streifzügen in der stadt, bauten und andern dingen gewähren liessen (Tac. c. 24. 25. 31. Dio Cass. c. 4 sq.). Darüber gerieth er aber von tage zu tage mehr unter die gewalt der schmeichler, die ihn an seine hoheit und gewalt mahnten, um ihm gehorsam gegen die mutter und gegen Seneca und Burrus völlig zu entziehen (Dio Cass. l. c.). Vielleicht war pierdurch zwischen diesen und jener eine annährung wieder herleigeführt, wenigstens fand das gerede von einem unzüchtigen verhältniss zwischen Seneca und Agrippina glauben (Dio Cass. c. 10.) und der process des P. Suillius im j. 58. trug nicht wenig lazu bei, Seneca in der öffentlichen meinung zu discretiren (Tac. . 42.). Zugleich trat nun mit Poppaea Sabina eine person am ofe auf, welche bald alles ibr zu huldigen zwang. Seneca scheint persönlich seinen frieden mit ihr gemacht zu haben, denn er beredete den kaiser, ihren gatten, den M. Otho nach Lusitanien zu entfernen (Plut. v. Galb. c. 20.), allein von zeit ab geschahen dinge, die dem philosophen schwerlich gesielen und die er nicht im stande war zu verhindern. Cornelius Sulla wurde aus nichtigem grunde nach Massilia vertrieben (Tac. c. 47.), Agrippina, - sie sollte in ihrem widerstande gegen Poppia soweit gegangen sein, dass sie die sinnlichkeit des sohnes gegen sich zu erregen suchte, - gemordet (Tac. XIV. 1-9.), und Seneca vergass seiner eignen würde soweit, dass er seine feder zu dem briefe herlieh, in welchem der kaiser sich als des von der mutter angegriffenen und ihren tod als die folge der nothwehr darstellte (Tac. c. 10. 11.). In Thrasea Paetus überwog der unwille über diese komödie soweit, dass er von seines sitze im senat aufstand und die curie verliess (Tac. c. 12.). Seneca harrte aber neben Burrus in seiner stellung am hofe aus, sei es nun, dass der reiz der macht zu gross war, oder die besorgniss, die schlimmsten zu nachfolgern zu haben, sie festhielt. Nach und nach wurden sie zu immer mehr concessionen un die leidenschaften des kaisers gedrängt, so dass es selbst geringe verschlechterung war, als Seneca später wich und Tigellinus die verwaltung überkam. Zuerst wurde im j. 59 der neigung Neros zu wettrennen durch erbauung eines circus in einem thale des Vatican gefröhnt (Tac. c. 14.), und dann standen sie ihm bei seinem auftreten als citharode am Juvenalienfeste zur seite (c. 15. Dio Cass. LXI. 20.), im nächsten jahre ward eine pentaeterische festseier nach griechischer weise eingerichtet (Tac c. 20. Suet. c. 12.) und im j. 61. ein vom kaiser erbautes gymnasium feierlich eingeweiht (Tac. c. 40.). Rubellius Plattus, der durch seine abstammung von Augustus und seine strenge lebensweise in der öffentlichen meinung eine hohe stelle einnahm, musste im j. 60 die stadt mit Asien vertauschen (Tac. 22.) Im j. 61 traf der aufstand der Britannier den staat als ein schweres unglück; unter den ursachen desselben wird auch die härte erwähnt, mit welcher Seneca eine bedeutende schuldforde rung von den bewohnern der insel eintrieb (Dio Cass. LXII. 2). In der stadt trat die sittliche verdorbenheit der oberen schichten der gesellschaft in dem processe gegen die fälscher des testamentes des Domitius Balbus zu tage (Tac. c. 40. 47.). j. 62. wurde das majestätsgesetz gegen beleidigungen des kaisers durch worte wieder in kraft gesetzt, und nur Thrasess muth setzte es durch, dass verbannung und vermögensconfiscation an die stelle der beantragten todesstrafe trat (Tac. 48 sq.): Gleichzeitig starb Burrus, wie man glaubte nicht ohne zuthus des kaisers (Tac. 51. Suet. 35.), und mit ihm sank Senecas macht dem einflusse des neuen befehlshabers der garden, Sofonius Tigellinus, gegenüber. Es wurde ihm vorgeworfen, er ver-

grössere sein ungeheures, die verhältnisse eines privatmannes überschreitendes vermögen noch immer, seine gärten und villen äberträfen die des kaisers an anmuth und pracht, er richte die zuneigung der bürger auf sich, nehme das lob der beredsamkeit für sich in anspruch, dichte öfter, seitdem Nero liebe zur poesie zeige, verkleinere den fürsten, so oft er als rosselenker oder als sänger auftrete; man fragte, ob denn nur das, was er selber erfunden habe, im staate gerühmt werden dürfe; Neros kindheit sei doch wenigstens vorüber, er stehe in der blüthe der jugend und möge den lehrmeister abschaffen, da er in seinen ahnen hinreichend berühmte führer besitze (Tac. c. 52.). Seneca entgingen diese anklagen keineswegs, und als der fürst seine vertraulichkeit mehr zurückwies, so sprach er ihm in einer erbetenen audienz die bitte aus, sich zurückziehn und sein vermögen durch die kaiserlichen beamten verwalten lassen zu dürfen (Tac. c. 53 sqq.), und obgleich der kaiser auf feine weise diesem begehr auswich und ihn mit umarmung und kuss entliess, änderte er aeitdem seine lebensweise: die morgenbesuche wurden abgewiesen, die schaaren der begleiter beim ausgehn vermieden, er zeigte sich selten in der stadt, als fessele ihn sein gesundheitszustand oder philosophische studien an sein haus (Tac. 56.).

Seitdem war Tigellinus allmächtig: er veranlasste die ermordung des Cornelius Sulla und Rubellius Plautus (Tac. 57 sqq.), die verstossung und bald nachher die ermordung der Octavia (Tac. 6 sqq.), die heirath der Poppaea (c. 60.), und die vergiftung der freigelassenen Doryphorus und Pallas (c. 65. Suet. c. 35. Dio Cass. LXII. 14). Schon wurde auch Seneca angefochten, indem Romanus, der vertraute freund des Lucan und spätere ankläger von dessen vater und Senecas bruder Mela (Tac. XVI. 17.), ihm seine freundschaft mit C. Piso vorwarf; Seneca schmetterte ihn zwar durch zurückgabe der anschuldigung zu boden; allein die einschüchterung, welche hierdurch auf Piso ausgeübt wurde, trieb-diesen später zu dem an energielosigkeit scheiternden unternehmen, welches als pisonische verschwörung in der geschichte figurirt (c. 65).

Im j. 63 gebar Poppäa zu Antium eine tochter; ihre geburt wie ihren bald darauf eintretenden tod begleiteten die ausschweifendsten beschlüsse des senates: bei ersterer gelegenheit begab sich der ganze senat nach Antium, Thrasea, der hier nicht fehlen durfte, wurde abgewiesen und der kaiser rühmte sich darauf gegen den gleichfalls anwesenden Seneca, er sei mit Thrasea ausgesöhnt, worüber dieser ihm glück wünschte (Tac. XV. 23.). Gladiatorenspiele, an denen sich selbst senatoren und vornehme frauen betheiligten, fanden in diesem jahre statt (c. 32.) Im nächsten trat Nero dann öffentlich zu Neapel als sänger auf (c. 33.), und begab sich von dort zu dem gladiatorenspiel des Vatinius im Benevent. (34.). Dann kehrte er nach

Rom zurück, in der absicht Griechenland, den Orient und Acgypten zu besuchen (36), theilte, nachdem dieser plan aufgegeben war, das ausschweifende fest des Tigellinus (37. Die Cass. LXII. 15.); und liess sich einige tage nachher feierlich und förmlich einem seiner verschnittenen Pythagoras mit namen antrauen (37). Darauf folgte der brand der stadt und seine folgen, die verfolgung der christen und die kolossalen bauunternehmungen des kaisers (38 sqq.). Bald trat geldmangel ein und Acratus und Secundus Carinas schleppten die schätze, weiligeschenke und götterbilder aus den tempeln Asiens und Griechenlands nach Rom (c. 45). Seneca, um nicht als theilnehmer dieses tempelraubes zu gelten, begehrte urlaub, sich auf ein entlegenes landgut zurückzuziehen, und als ihm derselbe verweigert wurde, bannte er sich selbst unter dem vorwande einer nervenkrankheit in sein zimmer. Dennoch sprach man von einem versuche ihn zu vergiften, als dessen urheber der kaiser galt, und dem er entweder durch verrath seines freigelassenen durch seine eigene furchtsamkeit entging, indem er nur die einfachste kost und als getränk wasser zu sich nahm (c. 45.). Im j. 65 kan die pisonische verschwörung an den tag: den theilnehmern derselben, meist den angesehensten familien angehörig, fehlte anfangs die entschlossenheit zur ausführung der that, und als in folge ihres zauderns der verrath aus ihrer mitte erfolgte, der muth, die qual der marter zu ertragen. Bald überboten sie eisander in nennung ihrer schuldgenossen. Natalis nannte Senecas namen nächst dem Piso's, sei es nun, dass er wirklich die mittelsperson zwischen beiden gewesen war, oder die absicht hatte, sich hierdurch der kaiserlichen gnade zu vergewissern, da Nero aus feindschaft gegen Seneca kein mittel verschmähte, ihr zu unterdrücken (56). Freilich konnte der angeher nur aussagen, er sei von Piso an den kranken Seneca geschickt, ihn zt fragen, warum er Piso nicht vorliesse; es werde besser seis, wenn sie ihre freundschaft durch vertraute zusammenkünfte befestigten; Seneca habe geantwortet, gegenseitige gespräche und häufige unterredungen nützten ihnen beiden nicht, übrigens beruht sein wohlergehn auf Pisos unverletztheit. Allein so unbestimmt diese worte waren: sie genügten einem kaiser wie Nero. Gavins Silvanus, der orberste der garde, wurde an Seneca geschickt, ihr über die worte des Natalis und seine antwort zu vernehmen. Senecs hatte sich gerade - war es zufall oder absicht? - an diesem tage aus Campanien (er hatte also seitdem den früher abgeschlagenen urlaub erhalten) zurückbegeben und am 4ten meilensteine auf einem seiner landgüter rast gemacht. Der tribun umstellte dasselbe mit soldaten und richtete die gebotenen fragen an der philosophen, der gerade mit seiner frau Pompeja Paulina und zwei freunden zu tische sass. Seneca antwortete, Natalis sei zu ihm geschickt und habe sich in Piso's namen beklagt, dass

er gehindert werde, ihn zu besuchen, er habe sich mit seinem resundheitszustande und seiner liebe zur ruhe entschuldigt, er iabe keinen grund gehabt, dus wohl eines privatmannes der eigten sicherheit vorzuziehen, und sein geist neige sich nicht gerade to schmeicheleien: das wisse keiner besser als Nero, der öfter len freimuth als die unterwürfigkeit Senecas kennen gelernt habe. Diese antwort wurde dem kaiser in gegenwart der Poppäa und des Tigellinus überbracht; er fragte. ob Seneca sich zum tode vorvereite, und als das verneint ward, schickte er denselben tributen mit der todesbotschaft zurück. Derselbe sandte einen seiner kauptleute mit dieser nachricht hinein. Seneca sprach unerschüttert, da ihm sein testament niederzuschreiben versagt war, seine abschiedsworte, tröstete freunde und gattin und liess sich die tdern öffnen. Im letzten augenblicke des lebens übergab er seinen schreibern schriften, die von diesen nuchher veröffentlicht wurden. Sein todeskampf war lang und schrecklich: selbst das gift, welches ihm sein treuer arzt Statius Annaeus reichte, war ohne wirkung, und so erstickte er sich in den dämpfen eines beissen bades (60-64). Seine theilnahme an den plänen der verschwornen wurde nicht bezweifelt, ja man wollte wissen, ein theil derselben, den Subrius Flavus an der spitze, habe nicht Piso, sondern Seneca auf den thron heben wollen (c. 65).

In diese periode seines lebens fallen die übrigen schriften, doch lässt sich von den wenigsten mit diplomatischer gewissheit das jahr ihrer abfassung bestimmen. Wir zählen sie hier in der folge auf, welche ihnen nach unsrer ansicht gehührt.

1. Die Menippeische satire ludus de morte Claudii, wahrscheinlich noch am ende des j. 54 geschrieben. Dio Cass. LX. 35. συνέθηκε ὁ Σενέκας σύγγραμμα ἀποκολοκύντωσιν αὐτὸ ὥσπερ τινὰ ἀπαθανάτωσιν ὀνομάσας.

2. de clementia lib. Il ad Neronem Caesarem gegen ende des j. 55, denn Nero war 18 j. alt: I. 9. Augustus cum hoc aetatis esset quo tu nunc es XVIII annum egressus; er war nämlich 9 monate nach Tibers tode geboren d. h. im december 37 p. Ch.; zugleich erfahren wir aus I. 1. principatus tuus ad anni gustum exigitur, dass er ein jahr regiert hatte. Eine dunkel gehaltene feine bezugnahme auf die begebnisse dieses jahres, welches die leiche des Britannicus und Agrippina als angeklagte sah, tritt sowohl sonst als namentlich 1. 21. hervor. Die strafe, beisst es dort, will entweder über ein erlittenes unrecht trösten oder für die zukunft dagegen sichern. Der fürst ist zu hoch gestellt, als dass er der tröstung bedürfte, und seine macht zu sichtlich, als dass er durch anderer schaden sich eine meinung von seiner kraft verschaffen sollte. Dies meine ich für den fall, wenn er von niederen angegriffen und verletzt wird, denn wenn er diejenigen, welche einst ihm gleich waren, unter sich sieht, so ist er genugsam gerächt. Einen fürsten tödten kann ein sclave, eine

achlange, ein pfeil, ihn retten nur der, welcher grösser ist als der gerettete. Darum muss er dies grosse geschenk der götter berzhaft gebrauchen (da er macht hat das leben zu geben und zu nehmen) besonders bei denen, die einst gleichen rang mit ihm einnahmen. So rächt er sich, so straft er genugsam, denn wer sein leben einem andern verdankt, hat es verloren, und wer von seiner höhe zu den füssen seines feindes berniederstürzt und eines andern spruch über sein leben und seine berrschaft erwartet, der lebt zum ruhme seines retters und erhöht unverletzt den namen desselben mehr, als wenn er aller augen entzogen wäre. Denn er ist ein fortdauerndes schauspiel fremder tugend: im triumphe wäre er schnell vorübergegangen. Konnte ihm aber seine berrschaft sicher belassen und er in die stelle wieder eingesetzt werden, aus der er herabgestürzt war, so erhebt sich der preis dessen in ungeheurem wachsthum, der sich begnügte, dem besiegten fürsten nichts als den ruhm zu nehmen. - Wir wagen nicht, hieraus einen schluss darüber zu ziehn, ob die schrift vor dem tode des Britannicus geschrieben sei, obgleich er wohl nur derjenige sein konnte, der einst dem kaiser gleich war.

Unter Neros regierung fallen unzweiselhaft auch die 7 bücher ad Aebutium Liberalem de benesiciis: I. 15. Crispus Passienus solebat dicere quorundam se iudicium malle quam benesicium, quorum benesicium malle quam iudicium. et subiiciebat exempla: malo, aiebat, divi Augusti iudicium, malo Claudii benesicium. ego vero nullius puto expetendum esse benesicium, cuim vile iudicium est. quid ergo? non erat accipiendum a Claudie quod dabatur? erat: sed sicut a fortuna quam scires posse malam sieri. So konnte der vers., der ja am hose des Claudies lebte, vor seinem tode nicht schreiben.

Daneben fehlt es nicht an anspielungen, welche durch die geschichte jener zeit ihr rechtes licht empfangen. So sagt Seneca gewiss nicht ohne beziehung auf seine persönlichen verhältnisse III. 30. servavi patrem et ad summam provexi dignitatem et principem urbis suae feci. nec tantum rebus a me gestis nobilitavi, sed ipsi quoque gerendarum ingentem ac facilem nec tutam minus quam gloriosam dedi materiam. honores, opes, quicquid humanos ad se animos rapit, congessi et cum supra omnes starem, infra illum steti; wenn gleich es gewagt seis möchte, bei den worten cum supra omnes starem an die ministerstellung zu denken, weil der vater schon vor dem exile des sohnes gestorben war (cons. ad Helv. c. 2). — Wenn wir sodans I. 9. lesen: si quis nulla se amica fecit insignem nec alienae uxori annum (annuum Haase.) praestat, hunc matronae humilem et sordidae libidinis et ancillariolum vocant, so liegt es nabe, an die äusserung der Poppäa, Neronem per pelicem ancillam et ad suetudinem Actes devinctum nibil e contubernio servili nisi abiectum et sordidum traxisse (Tac. Anu. XIII. 46.) zu denken; vergleichen wir hiermit die erwartungen, welche der verf. von der zukunft hegt: I. 10. nunc in adulteria magis quam in alia peccabitur, abrumpetque frenos pudicitia, nunc conviviorum vigebit furor et foedissimum patrimoniorum exitium culina. nunc cultus corporum nimius et formae cura prae se ferens animi deformitatem. nunc in crudelitatem privatam ac publicam bellorumque civilium insaniam, qua omne sanctum ac sacrum profanetur, und schilderungen des ehelichen lebens, wie III. 16. numquid iam ulla repudio erubescit, postquam illustres quaedam ac nobiles feminae non consulum numero sed maritorum annos suos computant et exeunt matrimonii causa, nubunt repudii? mit dem, was wir von den lebensverhältnissen der Poppaea Sabina wissen (Tac. Ann. XIII. 45. Hist. I. 18. Dio Cass. LXI. 11. Suet. v. Oth. c. 3. Plutarch. v. Galb. c. 19.) - so gewinnt die annahme wenigstens grosse wahrscheinlichkeit, dass die schrift in der zeit geschrieben sei, wo diese frau zuerst ihren einfluss auf den kaiser auszuüben begann d. i. im j. 58. Damals war der process des P. Suillius kurz vorangegangen, bei welcher gelegenheit Seneca in der öffentlichen meinung keine geringe niederlage erlitten hatte (Tac. Ann. XIII. 42. Dio Cass. LXI. 10.). Unter dem gerede, welches Suillius über ihn aussprengte, finden wir auch die erwerbung seines grossen vermögens besprochen (Tac. (1. c.), und gewiss spricht Seneca mit beziehung hierauf und auf die grossen kaiserlichen geschenke (Tac. Ann. XIV. 53. tantum honorum atque opum in me cumulasti), wenn es heisst: nemo vinci potest beneficiis, si scit debere, si vult referre, si quod rebus non potest animo aeguat. nam si turpe est beneficiis vinci, non oportet a praepotentibus viris accipere beneficium, quibus gratiam referre non possis: a principibus, dico, a regibus quos eo loco fortuna posuit, ex quo largiri multa possent, pauca admodum et inparia datis recepturi. reges et principes dixi, quibus tamen potest opera navari, et quorum illa excellens potentia per amicorum consensum ministeriumque constat. Diese dankbarkeit zeigt sich aber gerade darin, dass man den mächtigen nicht das, was ihre durch die schmeichelei verwöhnten ohren erfreut, sondern die wahrheit sagt. VI. 33. Und das thut denn auch der verfasser in dem freimüthigen urtheile, welches er der Fortuna über die berechtigung des Claudius und Nero zur herrschaft in mund legt. IV. 32. Offenbar geht es auf den letzteren, wenn es heisst: sint hi reges, quia maiores eorum non fuerunt, quia pro summo imperio habuerunt iustitiam abstinentiam, qui non rempublicam sibi sed se reip. dicaverunt. regnent hi, quia vir bonus quidam proavus eorum fuit, qui animum supra fortunam gessit, qui in dissensione civili, quoniam ita expediebat reip., vinci quam vincere maluit (Suet. v. Ner. c. 3.). referri illi gratia tam longo spatio non potuit: in illius respectum iste populo praesideat, non quia scit aut potest, sed quia alius pro illo meruit.

In dieselbe zeit ungefähr ist die schrift ad Gallionem de vita beata zu setzen, denn in derselben vertheidigt er sich augenscheinlich gegen die vorwürfe, die ihn wegen der inconsequenz zwischen seinem leben und seinen schriften trafen (Dio Cass. LXI. 10. Tac. Ann. XIII. 42.). Vgl. bes. c. 17 und 18. Vielleicht könnte man daraus, dass c. 24, wo von der schwierigkeit des schenkens die rede ist, der bücher de beneficiis, welche hiervon gerade speciell handeln (cf. ep. 81.), nicht gedacht wird, den schluss ziehen, diese schrift an Gallio sei vor jenen abgefasst.

In das j. 62, wo Seneca sich von den staatsgeschäften zurückzog, gehört die schrift ad Serenum de otio aut secessu sapientis, denn er erklärt gleich zu anfang seinen entschluss sich zurückzuziehen und begegnet dem vorwurfe, als werde er damit dem gehote der stoischen schule ungetreu. Vgl. bes. c. 3., wo unter den gründen, aus denen der weise otium petit, angeführt wird: si resp. corruptior est, quam ut adiuvari possit, si occupata est malis: non nitetur sapiens in supervacuum nec se nihil profuturus impendet; si parum habebit auctoritatis aut vi rium: nec illum erit admissura resp. si valetudo illum impediet: gründe, die gerade damals bei Seneca zutrafen (Tac. XIV. 53 sqq.).

Ungefähr in dieselbe zeit dürfte die schrift ad Lucilium: quare bonis viris mala accidant, cum sit providentia zu setzen sein. Freilich fehlt es an directen beweisen hierfür; doch scheint der umgang mit dem cyniker Demetrius (c. 3.5.), der auch dem grossen Thrasea bei seinem tode zur seite stand (Tac. Ann. XVI. 35. Schol. Iuven. Sat. V. 36.), und die verehrung Cato's (c. 2.), der noch später als der geschworne feind des kaiserthums galt (Tac. XVI. 22.) gegen die zeit zu sprechen, wo Seneca beim hofe im ansehn stand. - Andre baben dieser schrift eine viel frühere abfassung vindicirt: Baehr in Pauly real en cyclop. VI. 1. s. 1038 f. setzt sie nach dem exil, Haase in seiner ausg. an die erste stelle der dialogen. Dagegen möchte aber der umstand sprechen, dass Lucilius mit Seneca erst in dessen letzten lebensjahren in ein vertrautes verhältniss getreten zu sein scheint: wenigstens müssen die sonst an ihn gerichteten schriften, die naturales quaestiones und die epistolae nachweislich einer ganz späten periode angehören. So müsste es mindestens höchst auffallend sein, wenn Seneca dem Lucilius eine schrift im j. 50, die andere aber erst 10 j. später dedicirt hätte. Weisen wir dagegen das in rede stehende buch der zeit an, wo Seneca aus seiner ministerstellung ausschied, so sind wir berechtigt anzunehmen, dass sich eben damals zwischen ihm und dem procurator Siciliens ein enger freundschaftsverkehr bildete, dessen zeugnisse uns in den oben genaanten schriften vorliegen.

Diese sind zunächst die naturalium quaestionum libri VII, vermuthlich nicht auf ein mal, sondern zu drei verschiedenen zeiten herausgegeben, weil das 1te, 3te und 4te mit einer vortede verschen ist. Schon das erste fällt unter Nero, von dem 1. 5. ein vers citirt wird (also nach dem j. 59. Tac. Ann. XIV. 16.); im 2ten wird das im j. 57 erbauten amphitheaters (Tac. XIII. 31.) gedacht (II. 9.); in der vorrede zum 3ten sagt er von sich selbst; premit a tergo senectus et obicit annos inter vana studia consumptos: das geht offenbar auf seine theilnahme an den öffentlichen angelegenheiten. Unzweifelbaft ist das 6te buch vor dem j. 63 geschrieben, denn c. 1. erwähnt er das erdbeben, welches Pompeji Non. Febr. Regulo et Verginio Coss. d. h. im j. 63 (Tac. Ann. XV. 23) betraf: eine angabe, welche wegen ihrer genauigkeit mehr glauben zu verdienen scheint, als Tacitus, welcher (XV. 22.) dies ergebniss ins j. 62 setzt. In diesen jahren wären, wenn die obige vermuthung richtig ist, wenigstens die 4 letzten bücher veröffentlicht, vielleicht nicht lange vorher die übrigen, und damit würde sich die artigkeit gut erklären lassen, welche der verf. bei erwähnung des kaisers wiederholt einfliessen lässt: 1. 5. ut ait Nero Caesar disertissime. VI. 8. Nero Caesar ut aliarum virtutum ita veritatis inprimis amantismimus. VII. 21. Neronis principatu laetissimo. Offenbar nämlich hatte Seneca in seiner jetzigen stellung grund genug, keine von den huldigungen zu unterlassen, welche die schriftsteller allgemein dem kaiser darzubringen pflegten (z. b. Lucan. Phars. 1. init.), wiewohl er demselben früher, wenigstens öffentlich, nie geschmeichelt hatte.

Die letzte schrift, die 124 moralischen briefe, sind natürlich nicht in einem jahre, sondern nach und nach geschrieben. Als anfangspunkt ihrer abfassung können wir die verzichtung des verf. auf seine öffentliche stellung im j. 62 ansehen, denn er sagt von sich selbst: ep. 8. secessi non tantum ab hominibus sed a rebus et inprimis a rebus meis: posterorum negotium curo. — salutares admonitiones velut medicamentorum utilium compositiones litteris mando, esse illas efficaces in meis ulceribus expertus. — rectum iter quod sero cognovi et lassus errando aliis monstro. - Eine fernere zeithestimmung haben wir ep. 91. in der erwähnung des brandes von Lyon. Tacitus berichtet, Nero habe im j. 65 dieser stadt eine geldunterstützung verliehen (XVI. 13.). Nothwendigerweise war also jenes unglück früher eingetreten, entweder zu anfang des j. 65 oder im jahre vorher, denn wenn Seneca sagt: huic coloniae ab origine sua centesimus annus est, so haben wir darin nichts weiter als eine runde angabe, denn wörtlich verstanden, würde sich das j. 811 a. u. = 58 p. Ch. ergeben; läge aber ein zeitraum von 7 j. zwischen dem brande und der kaiserlichen unterstützung, so hätte Tacitus es schwerlich unerwähnt gelassen. Setzen wir daher ep. 91. dem j. 65 zunächst, und nehmen an, dass die briefe einander im ganzen in chronologischer ordnung folgen, so liessen sich aus der hie und da vorkommenden angabe der jahreszeiten einige anhaltspunkte gewinnen: ep. 18. December est mensis. ep. 23. putas me tibi scripturum, quam humane nobiscum hiems egerit, quae et remissa fuit et brevis, quam malignum ver sit, quam praeposterum frigus. ep. 67. ver aperire se coepit. ep. 86. lunius mensis est. ep. 122. detrimentum iam dies sensit. Hiernach würde sich ergeben:

ep. 18. im december des j. 62.

ep. 23. im frühling — — 63.

ep. 67. im frühling

ep. 86. im juni

Auch ep. 91. muss noch ins j. 64. fallen, denn ep. 122. wird der herbst genannt, und diesen erlebte Seneca zuletzt in diesen jahre, da die entdeckung der Pisonischen verschwörung um die zeit des Ceresfestes statt fand (Tac. XV. 53. 54. Ovid. fast. IV. 391 sqq.). Damit soll jedoch keineswegs behauptet werden, dass alle briefe gerade an der stelle stehen, welche ihnen der zeitordnung nach gehührt. Vielmehr lässt sich von einzelnen bestimmt das gegentheil nachweisen: so fällt ep. 14 ins j. 64, wenn die worte illam tunicam alimentis ignium et inlitam et textam wirklich auf die verfolgung der christen zu beziehen sind (Tac. XV. 44.); ebenso berechtigt uns ep. 49.70. der umstand, dass Seneca seine anwesenheit in Pompeji erwähnt, ohne dabei mit einem worte des erdbebens zu gedenken, zu dem schlusse, dass beide briefe vor dem j. 63 geschrieben sind. Doch kam diese vertauschung des ursprünglichen platzes kaum befremden, wenn man an die heillose verwirrung dankt, welche in anordnung und eintheilung dieser briefe in den handschriften herrscht. Fickert I. praef. p. xII. sq.

Greifswald.

H. Lehmann.

### Zu Dio Chrysostomos.

Dio Chrys. XII, 36. p. 235. heisst der dämon αλυπος. Man lese άλαστον oder χαλεπήν nach Lucian. paras. §. 2. t. 11. р. 838. R.

XII, 39. lese ich ἐπιπολῆς οὐ κατὰ πλάνην συστᾶσαν.

XII, 51. έτι δε άετων τε καί ιππων καί λεόντων. Reiske las γυπῶν, Jacobs ἐκτίνων, Geel κάπρων. Auch ἴππων und συῶν wurde verschrieben, vgl. Ach. Tat. p. 693. - Im Dio selbst or. 55, 9. II p. 643 heisst es καὶ ἀετῶν καὶ ταύρων καὶ λεόντων καὶ τῶν ἄλλων. Aber ἵππων wird vertheidigt durch die parallele Lucian. dea Syr. III p. 534 Jcbz.

Oels,

M. Schmidt.

### XVI.

ur frage über das zeitverhältniss der beiden symposien.

Den aufsatz des herrn Hug aus Zürich, der die obige von ir vor zwanzig jahren zum ersten male wieder in anregung geachte frage nicht nur einer neuen selbständigen behandlung unrzieht, sondern auch zur endgültigen entscheidung gebracht zu iben sich schmeichelt, habe ich mit grossem interesse gelesen, oran die würdige und strebsame haltung des ganzen keinen ringen antheil gehabt hat; zur sache selbst aber bin ich es ir und dem gegenstande schuldig, wenigstens in einigen worten rauf aufmerksam zu machen, wie jener aufsatz theils den eimtlichen angelpunct der untersuchung ganz übersehn, theils ch auch gar kein neues moment, das heisst keines, von dem nicht billigerweise voraussetzen durfte, dass es mir gleichlls bekannt und von mir bei beantwortung der frage erwogen wesen sei, beigebracht, ja eins und das andere derselben vielshr unbeachtet gelassen hat. Unter die letztere kategorie chne ich namentlich das von mir gesch. d. plat. philos. s. 681 geführte äussere zeugniss eines scholiasten zum Hermogenes r die priorität des platonischen gastmahls: ὁ γὰρ Σωκράτης ιρά Πλάτωτι τούτων (των Σωκρατικών συμποσίων) κατήρξατο... σίς και διαφοράν πολλήν ίδοι τις του Πλατωνικού συμποσίου ιός τὰ τοῦ Ξενοφώντος καὶ τῶν άλλων συμπόσια, in welchem me auch neuerdings Mor. Schmidt de Didymi sympos. p. 1 schrieben hat: librum συμποσίου nomine inscriptum edidisse imus Plato videtur, ad cuius imitationem se composuit Xenoon u. s. w.; und wenn ich auch einräumen will, dass diese rstellung bloss eine subjective hat sein können, so wird es ch gewiss nicht zu verkennen sein, dass die originalität und höpferkraft des platonischen genius es an sich und bis auf poiven beweis des gegentheils wahrscheinlicher macht, dass eine ikleidungsform, die er mit einem andern, noch dazu minder bebten schriftsteller theilt, seine erfindung, als dass sie erst m letztern entlehnt sei. Ja selbst was man dawider einwenn könnte, dass die späteren alten bekanntlich Plato grosser plagiate geziehen haben, kann als argumentum ex silentio für die priorität des platonischen gastmahls geltend gemacht werden, insofern, wenn nur irgend eine historische sicherheit für die priorität des xenophontischen existirt hätte, diejenigen, welche den Timäos aus den büchern des Philolaos, den anfang der politik aus den αντιλογικοίς des Protagoras u. s. w. abgeschrieben glaubten, gewiss nicht unterlassen hätten, Plato auch diesen diebstahl an dem ähnlich betitelten und eingekleideten gespräche seines mitschülers vorzurücken; und auch der überwiegende theil der argumente des hrn Hug wird aus obigem gesichtspuncte betrachtet vielmehr gegen als für seine annahme gewendet werden dürfen. Denn fast alles, was derselbe als "besondere" gründe geltend gemacht hat, läuft darauf hinaus, dass Plato seinen gegenstand besser als Xenophon behandelt habe, dass die grössere schärfe der begriffe, eintheilungen u. s. w. auf seiten des ersteren sei, und nicht zu begreifen stehe, wie Xenophon nach einen solchen vorbilde so "naiv" habe sein können, auf den niedrigeren standpunct zurückzukehren; fragen wir aber die literatur aller zeiten, so ist es nichts weniger als ein gesetz ihrer entwickelung, dass das schwächere immer der vorläufer des stärkeren sein müsse; im gegentheil ist es ungleich häufiger, dass der geniale griff eines grossen geistes alsbald nachahmer hervorruft, deren jeder sich schmeichelt es besser machen zu können; und mag tausendmal der unbefangene blick den abstand einse hen, so lange wir nicht beweisen können, dass Xenophon selbst ihn einzusehen im stande gewesen sei, so kann die schwäche der behandlung der nämlichen aufgabe noch kein beweis ibrer priorität sein. Es gilt auch hier was Seneca an Lucilius schreibt: Aetnam describas in tuo carmine et hunc solemnem omnibus poëtis locum attingas; quem quo minus Ovidius tractaret, nihil obstitit quod iam Vergilius impleverat; ne Severum quidem Cornelium uterque deterruit; und in philosophischen dingen, wo jeder seinen eigenen standpunct einnimmt und seiner eigenen überzeugung folgt, kann noch weniger das, was wir vermieden haben würden, uns berechtigen es auch von einem andern für vermieden zu halten; so lange es also einerseits anerkannt wird, dass Xenophon in seinem gastmahl auf dem standpunct seiner eigentbümlichen ansicht stehe, und anderseits nicht der leiseste grund zu der annahme vorhanden ist, dass er einer belehrung oder berichtigung derselben von seiten Plato's zugänglich gewesen sei oder gewesen sein würde, so steht auch nichts im wege, ihn jene ansicht, wenn gleich für unser urtheil in mangelhafter weise, auch nach dem erscheinen des platonischen gastmahls diesem gegenüber aussprechen zu lassen.

Am allerwenigsten aber begreife ich, wie hr. Hug jenes ergebniss seiner "besonderen gründe" mit demjenigen hat vereinbar finden können, welches den hauptgegenstand seines allgemeinen theiles ausmacht, dass nämlich das xenophontische gastmahl keine erfindung des schriftstellers selbst, sondern der treue bericht über eine von Xenophon selbst mitangehörte tischunterhaltung seines meisters sei. Für denjenigen, welcher das platonische gastmubl als das frühere betrachtet, ist diese frage ziemlich irrelevant, da er sich auch wohl gefallen lassen kann, dass Xenophon, um dem idealen, nach seiner meinung aber eben dadurch entstellten bilde des platonischen Sokrates ein treues conterfei des wirklichen entgegenzuhalten, aus dem schatze seines gedächtnisses eine wirklich erlebte scene hervorgezogen und für jenen zweck veröffentlicht habe; und wenn ich das gegentheil annahm, so geschah es nur, um den zwischenraum der zeit, der das gastmahl für mich von den memorabilien trennte, auch äusserlich durch die verschiedenheit der beiderseitigen behandlung zu erhärten, die jedenfalls darin zu tage liegt, dass, während in den memorabilien von andern personen nur das auf das thema des gesprächs selbst bezügliche erwähnt ist, das gastmahl eine menge zeugen beibringt, die entweder lediglich zu der in den memorabilien ganz vernachlässigten scenerie gehören, oder doch nur dazu dienen, unabhängig von der thätigkeit der hauptpersonen den gedanken gleichsam von selbst durch gegensatz oder beispiel in hellerer beleuchtung erscheinen zu lassen. Doch mir ist dieses, wie gesagt, eine offene frage, hinsichtlich deren ich es meinen lesern selbst überlasse, ob sie die thatsächliche begründung des xenophontischen gastmahls und die - nicht bloss der charakterzeichnung, sondern auch der äusseren erscheinung und dem inbalte des gesprächs selbst nach - historische wahrheit seines Sokrates durch die argumente meines gegners für erwiesen halten wollen oder nicht; - nur das nehme ich für mich in anspruch, dass, wer dieselbe mit hr. Hug für erwiesen annimmt, alsdann gerade um so mehr auf die priorität dieses gesprächs vor dem platonischen verzichte und die herausgabe desselben durch Xenophon, wie es auch neuerdings von F. v. Raumer antiqu. briefe, Lpz. 1851. 8, s. 2 fgg. geschehen ist, wesentlich so auffasse, dass dieser dadurch der unwahrheit und willkür des platonischen die schlichte und getreue wirklichkeit habe gegenüberstellen wollen. Denn wäre dasjenige, was Xenophon seinen Sokrates sprechen lässt, wirklich von diesem gesprochen, und Plato hätte dieses - wie wir doch nicht anders voraussetzen können — gewusst, so kann ich nicht verhehlen, dass ich dann die art, wie hr. Hug glaubt dass Plato auf dieses gespräch rücksicht genommen, es bald durch versteckte anspielungen persiflirt, bald durch offene beziehungen berichtigt und seine disiecta membra unter alle personen seines gastmahls vertheilt habe, für eine impietät und ein attentat gegen das andenken seines meisters halten würde, dergleichen ich jenem nimmermehr zutrauen kann. Dass der platonische Sokrates weit über den staudyungt

der memorabilien hinausgeht, ist ausgemacht; aber wird sich darum in irgend einem gespräche Plato's eine stelle finden, wo gegen die ihm gewiss auch bekannten memorabilien eine solche polemik angewandt wäre, wie sie hr. Hug hier gegen das xenophontische gastmahl voraussetzt? und wenn derselbe daher das letztere mit den memorabilien in gleiche kategorie stellt, so wird er es sich gefallen lassen müssen, wenn wir es schlechtbin für undenkbar erklären, dass es unter so vielen sokratischen reminiscenzen allein der gegenstand eines erklärten angriffs geworden wäre, in welchem die poetische verklärung des historischen Sokrates mit dessen philosophischer misshandlung und zerfleischung in einen seltsamen contrast treten musste. Ich freue mich darin mit hrn Hug übereinzustimmen, dass die worte der Diotima ταῦτα μέν τὰ έρωτικά ἴσως κᾶν σὰ μυηθείης u. s. w. die gränzlinie bezeichnen, wo gleichsam der historische Sokrates aufhört und Plato selbst beginnt; aber auch in dieser deutlichen bezeichnung seines fortschritts tritt der schüler nur auf die schultern des meisters, während hr. Hug diesen förmlich wie Zagreus durch die Titanen zerreissen und auf eine art zerlegen lässt, wobei ihm persönlich kaum etwas mehr als das wort übrig bleibt, über dessen bedeutung ihn selbst erst Diotima belehren muss, dass der Eros ein grosser δαίμων sei, während alle übrigen stücke seiner rede, die hr. Hug im wesentlichen von ihm so gesprochen sein lässt, bei Plato als solche behandelt wären, die theils die grössten widersprüche in sich enthielten, theils nur in dem munde von sophisten und sophistenschülern ihren platz verdienten! So, ich wiederhole es, würde Plato nie gegen eine äusserung seines lehrers, geschweige denn gegen das andenken einer gelegenheit aufgetreten sein, die, ihre historische wahrheit vorausgesetzt, keinen der geringsten lichtpuncte in Sokrates hinterlassenem andenken bilden konnte; und weit entfernt, das platonische gastmahl aus directer bezugnahme auf die bei jener gelegenheit gepflogenen unterhaltungen und ihre aufzeichnung bei Xenophon herzuleiten, wage ich im gegentheil zu behaupten, dass, wenn es Plato bewusst gewesen wäre, dass Sokrates sich jemals so geäussert hätte, wie er bei Xenophon spricht, geschweige denn wenn ihm ein historischer bericht darüber vorgelegen hätte, eben so wohl das gewöhnlichste zartgefühl als die künstlerischt klugheit ihn verhindern mussten, das bei allen seinen blössen noch immer menschlich schöne bild des xenophontischen Sokrates in einer art auseinander zu zerren, die doch zugleich alle seine eigenen personen als τεμάχη des grossen meisters hätte erscheinen lassen! Nur unter der voraussetzung, dass Xenophon ein freies phantasiebild des gemeinschaftlichen lehrers nach seiner auffassungsweise geschaffen und diesem seine eigenen aus dem umgang mit Sokrates erwachsenen ansichten über die liebe in den mund gelegt hätte, kann ich mir die möglichkeit vorstellen, dass

to dadurch auf den gedanken eines ähnlichen versuchs gecht worden wäre, der zugleich in objectiver hinsicht die fehder xenophontischen erörterung hätte verbessern und in subtiver zeigen sollen, wie man in der charakteristik des Sokrabei einer solchen gelegenheit seine historische erscheinung set zur idealität ihres leitenden grundgedankens zu erheben e; soll uns dagegen Xenophon nur berichterstatter sein, soren sich alle die gegensätze, die hr. Hug zwischen ihm und to nachgewiesen oder doch angenommen hat, direct gegen trates selbst und lassen uns nur die wahl, entweder, indem sie verfolgen, das platonische ideal aus der selbstmörderien polemik gegen seinen eigenen historischen doppelgänger hergehn zu sehn, oder, wenn wir dieses vermeiden wollen, auf die exegetischen feinheiten verzichten, die doch für hrn eine hauptstütze der xenophontischen priorität sind.

Liegt nun aber irgend ein grund vor, aus welchem Xenon von freien stücken zu einer solchen jedenfalls in ton und ung von den memorabilien beträchtlich abweichenden behandz des gemeinschaftlichen gegenstandes beider symposien schon dem platonischen hätte veranlasst werden können? und ist oder Plato eher als der mann zu betrachten, von dem die streiche erfindung einer solchen scenerie und einkleidung zu arten war? Dieser frage, deren beantwortung auf den ersten k wohl kaum anders als zu Plato's gunsten ausfallen könnte, sich allerdings hr. Hug dadurch entschlagen, dass er das ophontische gastmahl von vorn herein als eine thatsache aufit; nachdem wir aber gesehen haben, wie sich damit die von angesprochene priorität des letztern am allerwenigsten verrt, so kehrt sie uns mit erneuerter bedeutung zurück und sinigt sich dabei mit der andern, die ich noch in höberem de als den angelpunct der ganzen untersuchung bezeichnen hte, welchem von beiden schriftstellern eine solche polemik, sie hr. Hug in den bezügen ihrer gespräche auf einander hgewiesen hat oder zu haben glaubt, am ersten zuzutrauen aus seinem persönlichen staudpuncte zu motiviren sei? Liesse freilich aus den gesprächen als solchen bereits die priorität einen oder andern mit sonnenklarer handgreiflichkeit darı, so würden wir die antwort auf jene fragen am sichersten ihnen selbst schöpfen; aber da alles, was br. Hug in dieser icht beigebracht hat, entweder mit völlig gleichem rechte imgedreht werden kann oder wenigstens nur auf dem gleichbereits in seiner misslichkeit nachgewiesenen schlusse be-, dass das bessere das jüngere sei, so langen wir damit n nicht aus und werden von den unverkennbaren beziehunim einzelnen immer wieder auf die allgemeine betrachtung ckgewiesen, welcher der beiden schriftsteller mehr grund bt habe, wenn er ein solches werk seines nebenbuhlers vorfand, ihm eine polemik der vorliegenden art entgegenzusetzen! Ich wenigstens würde den einzelnen anspielungen und reminiscenzen, in welchen ich Xenophon's werk als das jüngere nachzuweisen suchte, diese bedeutung nicht beizulegen gewagt haben, wenn mir nicht dahei zugleich ein bestimmtes bild von der absicht vorgeschwebt hätte, in welcher ich das platonische gespräch von Xenophon bekämpft glaubte; und dieser-von mir durgelegten absicht Xenophon's hätte ich wohl erwarten dürfen von hrn. Hug eine ähnliche darlegung der motive entgegengestellt zu sehen, aus welchen er glaubte dass Plato seine darstellung des Eros gerade an eine bekämpfung seines älteren mitschülers geknüpft hatte, die, wie er sie darstellt, ein mittelding zwischen nachabmung und parodie oder persislage gewesen sein würde; - statt dessen aber hat sich derselbe begnügt einige, wie er selbst fühlt, keineswegs durchschlagende bedenken gegen Xenophon's nachsetzung geltend zu machen, ohne zu erwägen, dass seiner eigenen darstellung mindestens eben so starke gegen den platz, den er Plato anweist, entnommen werden können. Namentlich gehört dahin die offenbarste beziehung, die zwischen beiden gesprächen statt hat, dass der gedanke einer heerschaar von liebenden, welcher im platonischen gastmahle dem Phädros beigelegt wird, im xenophontischen als ein gedanke des Pausanias erscheint. Hr. Hug nimmt mit Böckh an, dass letztere angabe auf einer mündlichen überlieferung beruhe, und ich kann mir dieses gern gefallen lassen; aber um so unbegreislicher wird es dann, wie Plato, wenn er diese jetzt schwarz auf weiss bezeugt vor sich gehabt hätte, gleichwohl denselben einfall einer andern person hätte beilegen können, während Xenophon, wenn er nach Plato schrieb, gerade auch darein eine factische berichtigung seines vorgängers legen konnte, zumal wenn wir erwägen, dass Xenophon's gastmahl einige jahre vor dem platonischen spielt, so dass jener seinem Sokrates ohnehin keine directe berücksichtigung eines etwa bei letzterem geäusserten gedankens in den mund legen konnte. Ich habe jenen widerspruch zwischen beiden gesprächen früher durch einen "absichtlichen gedächtnissfehler" Xenophon's erklärt, eine auffassung, an welcher hr. Hug mit recht anstoss genommen hat; es bedarf ihrer jedoch auch gar nicht, sobald wir uns nur das chronologische verhältniss beider scenen vergegenwärtigen, nach welchem der xenophontische Sokrates eine über fünf jahre später geschehene äusserung gar nicht kennen durfte, Xenophon aber gerade um so freiere hand hatte, dieselbe auf ihren wirklichen vater Pausanias zurückzuführen und dabei zugleich diesen so zu kennzeichnen, dass wir wohl berechtigt sind darin einen protest gegen Plato's verfahren zu erkennen, welcher grundsätze, die Xenophon selbst seines Sokrates nicht für unwerth hält, einem solchen menschen in den mund gelegt hat. Auch ausserdem aber setzen nach meinem gefühle gerade die meisten

der ausdrücke und wendungen, aus welchen hr. Hug die priorität des xenophontischen gesprächs ableitet, bei dem nachfolger eine geistesarmuth und in dieser eine kleinlichkeit und wortklauberei voraus, hinsichtlich deren, wenn sie ja einmal vorhanden sein soll, die präsumtion doch ungleich mehr für Xenophon als für Plato spricht. Statt den gegner mit offenem visir anzugreifen, was er in diesem falle ohne gefahr eines anachronismus unter der person seines eigenen Sokrates thun konnte, soll dieser seine - doch gewiss beabsichtigte - polemik in so feine und scheinbar zufällige züge versteckt haben, dass mit ausnahme der paar von Athenaos erwähnten ausserlichkeiten kein zeitgenoss, kein späterer erklärer eine ahnung davon gehabt hätte, ehe ein junger gelehrter in Zürich diese unerwartete entdeckung machte; oder er soll auf ausdrücke wie παραγεγορέναι, σκώπτειν, άει. δεδηγμένος την καρδίαν nicht anders als durch reminiscenz haben kommen, ja dem έρως das in seinem sinne so bedeutungsschwere prädicat als δαίμων erst in folge dessen beilegen könben, dass Xenophon dasselbe in ganz gewöhnlicher und gleichgültiger bedeutung von demselben als einem gotte gebraucht hatte! Wollte und dachte Plato das, was hr. Hug voraussetzt, wirklich, so musste er an dem entscheidenden orte, der den übergang von dem sokratischen zu seinem eigenen standpuncte bezeichnet, p. 201 E, seinem Sokrates wenigstens die quintessenz dessen, was der xenophontische lehrt, die ausschliesslich geistige beziehung der ächten liebe, in den mund legen, um es dann von-Diotima auf seinen höheren begrifflichen standpunct zurückführen zu lassen; indem aber sein Sokrates als das von Diotima berichtigte nur angibt, ώς είη ὁ Ερως μέγας θεὸς, είη δὲ τῶν καler, so wurde Plato, falls er wirklich eine bekämpfung des xesophontischen gastmahls bezweckt hätte, sich des gröbsten fehlers in einem wissenschaftlichen stroite, nämlich der --- bewuss ten oder unbewassten - verrückung und entstellung der streitfrage schuldig gemacht haben.

Gesetzt also auch, es wäre an sich betrachtet möglich eder glaublich, dass Plato ein werk seines älteren mitschülers zum gegenstande eines — soll ich sagen überbietenden oder paredirenden? — angriffs gemacht habe, so würde doch die art, wie dieses hier, nach hrn Hug's eigner auffassung, geschehen sein müsste, eines scharfen und energischen geistes, wie es doch Plato einmal ist, so unwürdig, dass ich nicht anstehe zu behaupten, dass die bewunderte kunst seines symposion in meinen augen um viele stufen heruntersinken würde, wenn wir diesen anlass zu seiner entstehung und diesen schlüssel zu seiner composition annehmen müssten; — aber auch jener möglichkeit fehlt es dergestalt an aller näheren motivirung oder wahrscheinlichkeit, dass ich sie mit der entgegengesetzten nach den gründen, welche ich bereits in meinem programme für dieselbe aufgestellt.

habe, in gar keinen vergleich bringen kann. Dass sich in den platonischen schriften nirgends eine spur von geslissentlicher und beubsichtigter opposition gegen die memorabilien befindet, mit deren inhalt Plato doch, je höher er sich über den bloss sokratischen standpunct erhob, in mannichfachen conflict kommen musste, ist schon oben bemerkt; und doch ist diese schrift von allen xenophontischen die, welche den meisten philosophischen kern hat; die übrigen — ihren sonstigen vorzügen unbeschadet — sind doch mit einschluss des symposion keine so ebenbürtige gegner, dass jener sie anzugreifen und dabei sogar mit ihren eigenen waffen zu bekämpfen ursache gehabt hätte. Auch ist es sehr bemerkenswerth, dass Gellius XIV. 3, wo er die meinung derer, welche im alterthume eine feindschaft zwischen beiden mitschülern annahmen, berichtet, für Plato nur das eine argument erwähet, dass er Xenophon's nie in seinen schriften gedacht habe, alle directe polemik dagegen vielmehr von Xenophon gegen Plato ausgehen lässt; und wenn dabei auch merkwürdigerweise von den beiden symposien gar keine rede ist, so wird sich doch auf diese, gerade je unverkennbarer sie im gegensatze stehn, dasjenige was dort von der Cyropädie und den memorabilien vorausgesetzt ist, mit ungleich grösserer wahrscheinlichkeit übertragen Wie anderseits Xenophon aus freien stücken darauf hätte verfallen sollen, den durch den mangel aller dramatischen einkleidung ausgezeichneten memorabilien eine fortsetzung im reichsten farbenschmucke mimischer scenerie zu geben, ist eben so schwer abzusehen; auch die ganze sprache des symposios setzt einen geübteren schriftsteller voraus, als er uns dort noch erscheint; und wenn hr. Hug zweifelt, ob Xenophon noch im höheren alter einen solchen gegenstand behandelt haben würde, so scheint mir seine ganze auffassung desselben mehr den greis zu verrathen, für den schönheit und liebe nur noch empirische begriffe sind, und der sich selbst erlaubter sinnlichkeit gegenüber wie ein vater zu spielenden kindern verhält. Nur bedurfte es für ihn, scheint mir, eben desshalb erst eines äusseren anlasses, um diesen gegenstand überhaupt in den bereich seiner schriststellerei zu ziehen; - und ein solcher bietet sich dann eben, wie ich glaube, in der grossartigen erscheinung des platonischen symposion dar, deren zauber auch er sich unwillkürlich beuget musste, die ihm aber doch wieder an allen ecken und enden 38 grossartig war, als dass er sie nicht hätte für seinen maassstab in ähnlicher art zustutzen und verschneiden sollen, wie es die französische schule mit den tragischen stoffen des alterthums oder die deutsche des achtzehnten jahrhunderts mit Shakespeare gemacht hat. Schon ein gastmahl, dem alles das fehlt, was nach den begriffen der griechischen geselligkeit zu einem solchen gehörte, wo die flötenspielerin weggeschickt wird, wo ernsthafte reden die stelle des anmuthigen wechselscherzes vertreten

wa gerade der ungebetene als stummer gast da sitzt, chae seine unbescheidenheit durch erhöhete heiträge zur fröhlichen unterhaltung janszugleichen mit sehen dieser änssere rabmen, der ihm wohl für mehr els ein blomer rahmen galt, musste den feinen und walterfahrenen lebemann du einem wettstreite auffordern. worin es malt dem trockenen schulpedanten zu zeigen, wie es zu Sokraten zeiten bei einem attischen gastmable hergegangen sei und was alles dazu gehöre, wenn ein gespräch dieses namens werth sein solle; - und wenn es sich bloss darum gehandelt hätte, wer wollte leugnen, dass Xenophon darin seine sache besser als Risto gemacht habe, gerade wie Terenz seinen Menander, Molière seinen Plautus noch um manchen feinen zug bereichert hat, ohne dass sie darum aufhörten gerade darin den nachahmerischen wetteifer zu verrathen? Dazu aber kam dann bei Xenophon allerdings noch das zweite motiv, das bild des historischen Sokrates, wie es seiner erinnerung vorschwebte, einer auffassung gegenüberzustellen, in welcher seine treue aber beschränkte seele mar eine entstellung und entweihung desselben erblicken und selbst ihre thatsächlichen zuge, für eben so viele indiscretionen halten mochte, welchen sein zartgefühl ein anständigeres gemälde zu substituiren sich gedrungen fühlte. Plato's gedanke ist offenbar, in. Sokrates einen ausserordentlichen menschen und darin eben die hoheit und gewalt der philosophie zu schildern, die sich auch die sinnlichkeit aben so dienstbar macht, wie ihr gegenstand, der hagriff; sinnliches und geistiges zu einer höheren einheit zusammenfasst; für Kenophon dagegen ist derselbe nur ein mensch, wie alle sein sollten und dessen höchste weisheit nur darin besicht, sich von allen vorurtheilen und lockungen der sinne unabhängig gemacht zu haben, wozu ihm auch gerade die schönbeit und liebe gehört, welche für Plato trotz ihrer sinnlichkeit eine vorstuse der höchsten geistigen ist; und je weniger Xenoshon anderseits auch diese letztere nach ihrer idealen höhe würdigen konnte, desto mehr musste er bei dem gegensatze verharren, den nur die höchste speculation bei Plato zu einem überwandenen machen kann. Was der xenophontische Sokrates lehrt, legt Plate demselben Pausanius in den mund, welchen Kenophon einen lobredner der schmutzigsten wollust bezeichnet; das ware, wenn er das zenophontische gastmahl bereits vor sich batte, eine plampheit, die selbst in dem fingirten character des letztern kaum entschuldigung fände; ganz anders aber stellt sich die sache, wenn Kenophen Plato's symposion las und hierin zu seinem verdrusse eine ansicht, der er selbst huldigte, von einem -verächtlichen menschen vorgetragen und zu zweideutigen: consequenzen geführt sah, die ihm sophistisch erscheinen mussten; was blieb ibm da anders übrig, als dieselbe ansicht von seinem Sokrates in reinerer gestalt entwickeln und zugleich den platomischen träger derselben in einer weise brandmarken zu lassen,

dass darin gegen jene verdrehang ein utilischweigender protest lagt. Ob es endlich nicht eine entschiedene beziebung auf das platonische gastmahl enthält, wenn Agathon au einer zeit, we er bei Plato Protag. p. 315 E noch als ein µenaxebr von kann vernommenem namen vorkommt, mit effenbarer protepsis o dontif; genannt wird, mögen andere entscheiden; mir genägt: a aus dem standpuncte beider gespräche gezeigt zu haben, dass, wenn Xenophon das platonische symposion kannte, ihm die abfassung des seinigen zur psychologischen nothwendigkeit werden konnte, während dafür ohne jene voraussetzung kein specielles motiv nuchweislich ist; das platonische symposion dagegen seine begründung dergestalt in sich trägt, dass jede äussere motivirung desselhen durch die priorität eines vorbildes seinen künstlerischen schwerpunct nur zum grossen nachtheile seines urbebers verrücken würde.

Mit allem diesem soll jedoch nur so viel gesagt sein, dass die prioritätsfrage, um die es sich hier handelt, nicht mit solcher gewissheit, wie es hr. Hug in ansprach nimmt, entschieden werden kann, und selbst wenn Kenophon sein gastmahl früher geschrieben hätte, Plato's nachbildung desselben noch ganz unders, als es von jenem geschehen ist, aufgefasst und motivist werden musste; dass letzteres, weil unwahrscheinlich, auch mdenkbar sei, habe ich trotz der überwiegenden inneren gründe für das gegentheil nie behauptet, und wärde mich mit einem bestimmten ausseren zeugnisse für Xenophon's priorität immerbis vereinbaren können. Denn gleichwie wir im Phädres sehn, das Plate nach der rückkehr von seinen reisen und dem antritte seines lehramts zunächst den herrschenden rheterenschulen gegesüber seinen standpunct in der art feststellt, dass er mit der begründung seiner entgegenstehenden principien zugleich einen deifachgesteigerten wetteifer in der äusseren darstellungskunst vorbindet, so würde daneben allerdings auch ein versuch gerecktfertigt erscheinen, im wettstreite mit einer schrift rein sokratischen gepräges sein verhältniss zu seinem ehemaligen lehter darzulegen; und je wichtiger ihm die lehre von der liebe als vermittelung und brücke des sinnlichen und übersinnlichen war, deste geeigneter war sie vor andern, die richtung seines begeisteren fluges inmitten der nüchternen sinnlichkeit des einen und der eben so nüchternen geistigkeit des andern extrems zu beurkasden. Nur bleibt von dieser möglichkeit bis zur wahrscheinlichkeit immer noch ein sehr weiter schritt, und selbst wenn man die idee des platonischen gastmahls im ganzen auf die angegebene art auffassen wollte, so läge darin ohne äusseren nachweis noch kein genügender grund, dass Plato gerade eine bestimmte schrift eines mitschülers von ähnlicher form und gleichem inhalte vor sich gehabt haben müsste; ja es würde dieses aus. den entwickelten ursachen mit größeren bedenklichkeiten verbunden zein,

wenn wir das werk nach form und inhalt frei aus seinem iste entspringen lassen; und wie ich von der rede des Lysias Phädros erwiesen zu haben glaube, dass sie Plato's eigene sopfung nur im sinne seiner gegner, nicht eine von diesen vorgte zielscheibe concreter polemik ist, so könnte ich mich ch bei dem symposion nur auf den grund evidenter thatsachen tschliessen, dem reichen strahlenbundel seiner beziehungen ihserlichen zielscheibe anzuweisen. Stände freilich die xenophonche priorität fest, so wäre en die apfgabe der exegese, jene siehung auch nach diesem maassstabe mit analytischem scharfne zu verfolgen; ohne eine derartige hinterlage aber muss ein cher scharfsinn, gerade je grösser er ist, desto maass - und lloser werden, weil er sich nur an einzelheiten halten kann, roit bedeutung für das genze bich ohne einkelschluss kittim ersteln lässt. Jedesfalls sind wie, wenn wir diesen vermeiden illen; vor allem darauf angewiesed, zuvörderst für beide möghkeiten die mative nie formaliren, welche den einen ader anni schriftsteller in diesem oder jenem falle hätten bestimmen er leiten: müssen, und darnach theils thre webrscheinlichkeit th beiden seiten him gegen einander abzuwägen, theilsobei den nachten gich darbietenden ähnlichkeiten zu fragengiwie ale sich iden einen jeder kndern jener möglichkeiten werhalten; und dags dlug dieses picht gethen, dass er nach jenen motiven so gut nigar nicht gefregt; sondern nach ein paar allgesteinen grünn, it weshalb ahm die monophontische schräft früher sobeine, sort-jude wirkliche oder zufällige äbnlichkeit als: beweismittel für n späteren utrsprung dez platenischen gebraucht that, est es agested, weshalb ich gleich zu! anfangden, angelpunct der ganten tersuchung de von ihm übersehn betfeichtet habei! Mit einen seinkndersetzungen kann ichndaher die frageikaum han ieinige britte! wefördert, geschweige denn erledigt beiten ich bin ich puten meinigen dietes zu behaupten gleich weil entfernt, und wie i bei meinem ersten programme nur die absicht gehabt habe, a material zur abmägeng des für und mider zu vervolktänding so bezweckt zuch dieser aufants zunächst nur das einige strechene gesichtspuncte: ibei diesen bewägung aufmerksam: zu sthen, robe leich ich fostwähnend nicht lumkin denn , weint aubziive aneicht dahim antzitaprechen , adaab bis jetzt das, siibergeicht Genigründe far die platenische pribrität ausschlage war Göttingen. R. Pr. Hermann.  $\mathbf{a}(A) = \mathbf{a}^{-1}$ in a distribution of the control of the participation of the control of the contr The contract the contract of the second of the contract of the reflection of the regarding the Care Hill control and indicate and the many coloring that the according to

and the state of the same of the conin the west to a sentatory side. ..... to the travers with the real off or the largest the specific to the largest to Same of the and the second of the same appropriate and a supplementation of the falls The Control of the second second second Committee so and VIII, composition in the composition of the composi HYPERIDEA. ... 1 and the second Section Section 1 10 100 1000.

Die neuentdeckten reden des Hypereiden haben buld die an gen der forscher auf sich gezogen, wie die rasch erschienen beurtheilungen beweisen. Die verfasser derselben haben theib für die richtige würdigung des rhetorischen und stilistischen chiruktors des redners schätzenswerthe winke gegeben, theils de übersehenen oder noch ungeheilt gelassenen schäden: des textes heben und die erklärung zu fördern gesucht. Beber das technische besonders verbreitet sich die anzeige von L. Spengel (Münch. gel. anzz. 1853 juli nr. 4. 5.), wie auch L. Mayser's (Heidell. johrbb. 1853 nr. 41) einsichtsvolle bemerkungen vom rhetorischen standpunkt und von der maxime ausgehen, dass die kunt des redners auch hier wohl zu scheiden sei von der, eft seit geringen, herechtigung seiner clienten. Auch auf die auffassung der worte und wendungen des redners, so wie die verbesserung uchwierigerer stellen haben diese betrachtungen einen fruchtbrisgenden einfluss geübt. Hiergegen bespricht A. Schäfen (n. jahrib für philol. bd. 68, 1 s. 27 ff.) mit vorliebe den historischen gewinn, den die reden für kenntniss der athenischen verhältniss und der zeitgeschichte abtragen, indem er kritische erörterungs auf einen zweiten artikel verspart.

Ausser diesen öffentlichen beurtheilungen baben mich neth zwei gelehrte in verschiedner weise mit privatmittheilungen affreut und zu dank verpflichtet. Binmal hat mir ein kundiger griechischer gelehrter, herr Patakis, welcher sich hier aufhält, seine wonnersonere, welche er bei sorgfältigem durchlesen sich argezeichnet hatte, eingehändigt. Ich werde davon mittheilen was mir richtig oder doch weiterer überlegung werth scheint. Endlich verdanke ich herrn Babingtons güte die resultate abermaliger sorgfältigster untersuchung des papyrus an allen stellen, die irgend noch zweifel gestatteten oder deren restitution besondere schwierigkeiten macht. So gering auch das ergebniss ausgefällen ist, will ich doch die angaben vorlegen (B<sup>b</sup>).

Schwerlich wäre ich aber schon jetzt dazu geschritten, den

bunden des Hypereides eine übersicht über die leistungen sie ard voluntegan dried: meine beinekungen deizufügen, hütte mich cht dans dan kürrlich id meine hände gelangte dritte bestides reiten jahrganges der Mnestosynes (Leiden 1853) gedrängt. - Hier #; profit C. 6: Cobes wi 810 ff. die voratio Euxienippes nach weis as i gutdünken abdrucken tessen und mit aumerkungen ausgesttete Es liess sich erwärten, dass ein so belesener manh und iner kenner der aprache die kritik der worte weiter bringen arde, und in der that muss man herrn Cohet für einige versserungen dank zollen. Allein es liesstwich such nach den e ihm soust und namentlich kürzlich in den Communicationes Hologicae fret unverholen gepredigten makimen voraussehen dass sauch bier seiner schwärmerei für einen atticinkus pom reini en wasser mit ungestümer hast huldigen werde. Underso dat 51 Bein loauigewort ist uttisch, in obernter instunz griechisch. de austrücke, immerfort von neuem eingeschärft, werden des herigen nachdrucks halber durch eursiven druck aungeneichhet. P'Sabe' abulich " de recension befand sich befeits in den hänsi der redaction der Gött. gel: anix., wie ich dan heft der Muewyne 'erhielt, was ich ausdrücklich bemerken zu müssen glaube "auf anlass fener Commentationes meine principiell abweichen-Riansichten nicht verhehlt und mass bei diesem versuche prokther durchführung von neuem gegen diese absolute kvitik der Hiter nuch dem mausse meiner schwachen einsicht und meines ringen wissens protestiren. Laufe ich auch vefahr, von herrn bot' und "Teichgestenten mit mitteidigem blick über die achsel gesehen zu werden, im dienste der wahrheit muss ich gegen 18 richtung ankämpfen, die für den minder kundigen eben so A schein und reiz hat, wie sie auf die geführlichsten irrwege fifth maiss, and are trained to the Indem herr C. einen abstracten atticismus nach seiner strengn norm überall einführen will, beraubt er jeden einzelnen triftsteller seiter individuellen freiheit und satutisich mit leichli blut über documente auch der ältesten zuit hinweg. Dm: so deuklicher muss dieses verfahren verscheinen; wie es inn einem ther wenig, jetzt doch in etwas bekannten auctor experimentiel rd, der noch dazu in einer wischrift von so ehrwürdigen alter rettet ist. Unterz. ist sich bewusst, mitnichten zu den buch ibenmännern und mancipils membranarum zu gehörenst er ehrt d achtet an herrn Cobet aumal den lebendigen afen für einshieit und das streben nach sicherer norm: auch bescheidet er h, weit weniger griechische handschriften gelesen zu haben herr Cubet, welcher dadurch manche fehler der abschreiber mittelbarer kennen und sich vor ihnen zu hüten gelernt hat: ein die methode herrn Cobets mit ihrem pochen auf untrüglichit und ihrer inteleranz fordert dräugend zur abwehr auf ... Herr treibt es nicht anders als die aktfransösischen gartenmeister,

die mit der schoere in der hand an das frische lustige grün der bäume und sträuche geben und das naturwächnige trach ihren behagen beengen und beschränken. Ein gewaltiges kunntstäck ist das eben nicht, die sprache nach einem fortigen maasse zu messen, auch nicht einmal neu: aber schon zeigen manche proben, wie nachtbeilig dieser altmeisternde ten vom dreifung hersk auf die jüngern einwirkt, bei denen diese manier zur Macktenten plattheit ausantet, weil ihnen herra Cobets geist und gelehren keit abgeht.

Um nun auf herrn Cobets Hyperides zu kommen, so balts ich einige seiner vorschläge für erident, andre für mehn oder minder wahrscheinlich, weit mehre aber für neberschigt und ver feblt, gegen die ich den redner mit aller entschiedenheit rernahren muss.

Herr C, erkennt selbst an, dags die meisten fehler der Euxe nippea hereits verbessert seien; am unglücklichsten meint er mit recht, sei p. 15, 1 behandelt worden. Aber er bestreitet gleich was ich gesagt: codes verba paene talia esptodivispe videtur; quelie de Hyperidis mana exicrant. Vielmohr seir er trotz seines alten a librario illitterato et alias res agante negligentan admodum et man dose descriptus. Den beweis liefro den missbrauch des joth ascriptum, wie eyou, fluordens u. dgl., sodenn des at atatt des langu iota, umgekehrt des z statt et. Sa sei vysiag und intern - pe von nachber - , insigem und negatiero aus dem sermo plebeim eingeflossen, gleichwie γρησάσθωναν und deigurwaar nehst nadi erung aus dem makedonischen dialekte stamme. Mancherlei der art hätten die beiden herausgeber: nicht: bloss: gelassen ertragen sondern gar zu beschönigen versucht, aber freilich productie tetebus levibus et stilibus. Doch will herr C. hiergegen ein ange zudrücken, — und in der that beweisen dergleichen gewohnde ten späterer zeit eben so wenig, dass der abschreiber lüderlich gewesen sei, wie die gleichen fehler auf inschriften, dass der steinmets gesündigt habe. Sehwerer fallen, sagt ber C., andre schreibsunden ins gewicht, wie gleich p. 4, 1 diornione, eine namensform, die ich durch die aum geschützt zu haben glanhte. Herr C. dagegen decretirt: "Aloyvidas non est Graecum, sed Am yeseidnes ut Arrivereidne." Diessmal zu rasche denn Alognidne ist richtig gebildet von diorris, der verkürzten form von diorris, welche, nach dem erscheinen meiner ausgabe, nachgewiesen ist, is einer attischen inschr. aus Ol. 87, 2, wo als schreiber des schatzmeisters der burg fungirte, Δίογνις, Ισάνδρου Πειραιεύς, Röck stantsh. 2, 149. Vgl. Geogeridge und Govyeridge.1).

Sodann verlangt herr C. p. 4, 3 atatt είσαγγάλλουται ώς πλόονος μισθούντες τὰς αὐλητρίδας ἢ ὁ νόμος κελεύει μίρλακλι

<sup>17</sup> Schäfer s. 32 hat sich versehen, wenn er diese melöken theurer als das gesetz bestimmte, flötenspielernmen dingen lässt. Vielmehr hittten siendergleichen und estelligien sien

η ο σον ο ε, κελεύει. Allein so gut ich kurzweg sagen kann: er verdingt sie um höhern lohn, als das gesetz gestattet, und förmlicher: als um welchen (lohn zu verdingen) das gesetz gestattet: eben so wohl wird es hoffentlich der griechischen sprache frei stehen sich beliebig suszudrücken. Sagt doch z. b. Thuk. 3, 22, 4 προσέραλον τῷ τείχει ἐκ τοῦμπαλιν ἡ οἱ ἄνδρες μὐτῷν ὑπερέβαινον, wo man nach herrn C. gleichfalls ἡ ἡ schreiben

müsste, vgl. Krüger zu 7, 80, 1.

Ebend. zeile 4 ist Πειραιέως in Πειραιώς verwandelt worden: "Attici non utuntur his formis nisi contractis", wie die nomina auf ausés von allen Griechen contrahirt worden seien, von den Attikern alle nomina auf ευς purum, ausser άλωύς. Daher sei durchweg zu ändern, z. b. bei Thuk. habe man allzu geduldig Πλαταιέας, Μηλιέας, Πυθαέως stehen lassen: "satis constat (?) formas resolutas deberi scribis et Atticorum locos esse emendandos omnes ad hanc normam, quam et alii Grammatici prodiderunt et Harpocration v. apviag." Und was bezeugt dieser Harpokration, dessen ignoranz eben herr C. neulich in der abhandlung de auctoritate et usu veterum grammaticorum so grell abgemalt hat! Er sagt: αγυιέας κατά την Αττικήν διάλεκτον άγυιας, καθά καί Στειριάς και Μηλιάς και τα παραπλήσια λέγουσιν έν συναλοιφή. Also bezeugt er die contraction im acc. plur., nicht für andre casus. Didymos mag dann auch als zeuge gelten für Maiaria. Aber welchen zeugen hat berr C. für den genitiv? Mehlhorn Gr. gr. s. 178 sagt vorsichtiger, jene wörter contrahiren oft such den gen. und acc. sing. und plur., aber vorzüglich bei den rednern nicht immer, aber auch nach den codd. bei Platon nicht immer. Ich finde (vgl. Schneider zu Plat. rep. 439 E), dass gerade Meiguiews und Ileiguiws bei Platon und Isokrates schwanken; der Urbinas hat z. b. Πειραιέως. Daher wird das urtheil Buttmanns §. 53, 2 a. 1 (doch vgl. die nachträge) bis auf weitere forschungen, wobei namentlich die vielen neuerdings erst bekannt gewordnen attischen inschrr. der besten zeit zu vernehmen sind, besteben müssen. - Was aber speciell den gebrauch des Hypereides anlangt, so bin ich zum glück im stande, herrn C. einen beweis zu liefern für nichtcontraction, den er hoffentlich selbst respectiren wird. Denn s. 13, 8 nennt er den Aristophon 'Aζηνιέα, nicht 'Αζηνιά. Das thut nicht etwa bloss der englische und deutsche Hypereides, nein auch der hyperattische holländische.

Manche grillen alter abschreiber würde auch ich natürlich gleich im texte beseitigt haben, wie έν — statt έγ —, ποείν u. dgl., hätte ich nicht geglaubt, in der quasi editio princeps mit möglichster treue mich an das alte document halten zu müssen, wie ja die kritiker bei inschriften eben so thun. Dagegen würde ich nicht ohne weiteres mit herrn C. gleich nachher 4, 6 das überlieferte έω ρακέναι in έο ρακέναι umsetzen. Nach herrn C.'s uperwiesner behauptung soll freilich diese form neben εωραν eben

so fest stehen, wie ἐάλοκέται neben ἐάλοτ. Allein selbst für die komiker scheint nicht durchweg είρακα nothwendig, vgl. Fritzsche ad Thesmoph. 32 p. 14 f., welcher mit guten gründen denen widerspricht, welche gleich herrn C. überall auch aus der attischen prosa ἐωρακα verbaunen wollen. Demnach mag es auch bei Hypereides sein bewenden haben bei dem was der alte abschreiber überliefert hat.

Wir folgen von nun an der ordnung der worte.

S. 4, 6 ων οὐδεμία δήπου των αἰτιῶν τοὐτων οὐδεν κοιτωνεῖ τῷ εἰσαγγελτικῷ νόμῳ. "Quis sic loquitur aut locutus usquam est? Aliena admovet Schneidewin. Remedium quaerendum est, nam aliquid monstri hic ali certum est". Es bedarf keines heilmittels wo alles gesund ist, vgl. Soph. Trach. 127 ἀ καὶ σὲ τὰν ἄνασαν ἐλπίσιν λέγω τάδ αἰὲν ἴσχειν. Eur. 1. Α. 154 σφραγῖδα φίλασο, ἡ ν ἐπὶ δέλτφ τήνδέ κομίζεις. Andern werden wohl auch stellen aus attischen prosaikern zur hand sein, vgl. Heindorf zu Plat. Gorg. §. 85. Patakis καὶ δμως οὐδεμία....

4, 10 πρὶν αὐτὸ τὸ κεφάλαιον — ἔξετάσωσιν. "Prorsus necessarium est quod Schn. coniecit πρὶν αν αὐτό. Abutuntur codicum auctoritate nec multos codices tractarunt qui librariorum fidem in talibus implorant, ut Graecitati vim afferont." Man mag hier über πρὶν oder πρὶν αν denken wie man will, Graecitati vim afferre ist ein hyperbolischer ausdruck, dergfeichen herr C. liebt. Oder haben die dichter, bei denen das maass entscheidet, nicht

griechisch geschrieben?

4, 12 εἰ ἐστὶν ἐκ τῶν νόμων ἢ μή οῦ μὰ Δία, οὐχ ὧσπερ ἐν τῷ κατηγορία Πολύευκτος ἔλεγεν, οῦ φάσκῶν δεῖν τοὺς ἀπολογουμένους ἰσχυρίζεσθαι τῷ εἰσαγγελτικῷ νόμφ. "Voculam οἱ, quam priora requirunt, posteriora respuunt. Expunge μή et habebis Hyperidis manum: — ἢ οῦ, μὰ Δί, οὐχ . . ." Diese scheint um so wahrscheinlicher, je geneigter die abschreiber sind, statt der einfachen negation μὴ οὐ τα setzen, wie gleich, 4, 17 λέγειν μὴ οὐ τὰ ἄριστα im papyrus steht. Doch stimmt für οὐ μὰ Δία οὐχ Demosth. Mid. 522 οὐ μὰ Δία οὐχ κρίνειν ... Uebrigens muss es auf versehen beruhen, wenn Spengel á. 48 ὁ φάσκων statt οὐ φ. empfiehlt. Vgl. 6, 8 Πολύευκτος οὐκ ξψή δεῖν τοὺς φεύγοντας τῷ εἰσαγγελτικῷ νόμφ χρήσθαι.

5, 1 γράφεται ἀσεβείας. Mit Babington verlangt herr C. γραφαί είσι» ἀσεβείας, Kayser γραφαὶ ἀσεβείας είσί». Eins von beiden halte auch ich für richtig, vgl. 27, 17 γραφαὶ ἐκ τῶν τόμων εἰσίν, — nicht εἰσίασιν, wie Patakis hier und dort wollte — letztres für wahrscheinlicher. Uebrigens hat A nach Bb γραφαι, ohne dass dem φ ein punkt übergesetzt wäre.

5, 9 ὑπὲρ τίτων οὖν οἶεσθε δεῖν τὰς εἰσαγγελίας γίγνεσθαι; τοῦτ ἦδη καθ ἔκαστον ἐν τῷ κόμω ἔγράψατε, ἴεα μὴ ἀγνοῆ οὐδείς. Durch das präsens οἴεσθε soll nach herrn C. der gedanke lächerlich und abgeschmacht werden. Er verlangt ড়ৄ৾ἐσθε: Ith

fürchte die absurdität wird erst durch das präteritum zu weste gebracht. Die gesetzgebung selbst gehört der vergangenheit an, wesskalb 4, 24 έθεοθε und 5, 9 ἀπέδοτε; aber die dabei leitenden grundansichten leben fort im volke, daher sowol οἶεσθε all litt μη ἀγτοῆ, weil die bei der gesetzgebung waltende absicht noch jetzt besteht. Hypereides sagt: Ihr Athener habt das und das gesetzlich verordnet. Worüber meint ihr denn, dass die meldeklage statthaft sein sollet Darüber kabt ihr bereits verfügungen getroffen. — Wo wäre hier nicht der vernünftigste zusammenhang? Herr C. hat sich den in demosthenischer weise gehaltnen lebhaften fragesatz, welcher das präsens durchaus nöttig macht, nicht scharf genug angesehen: er hat ferner den unterschied eines subjectiven οἶεσθαι und eines ἀποδοῖεαι und γράψεν ausser acht gelassen.

5, 15 ή τοιαύτη αίτία . . . την ταχίστην δεί είναι 'έν τῷ δικαστήριος . Prof. Bake εἰσιέναι εἰς τὸ δικαστήριος, wie 4, 22. Abgesehen von der gewaltsamkeit der änderung schützt 5, 9 τὰς εἰσαγγελίας γίγνεοθαι und 27, 17 γραφαὶ πρὸς τοὺς θεσμοθέτας ἐκ τῶν νόμων εἰσι», wenn auch nicht ganz gleicher art, die vulgate. Achnlich vermuthete herr Patakis 4, 16 εἰσιένας,

welches dort am wenigsten nothig ist.

6, 2 ἐμαίνεσθε γὰς ἄν εἰ ἄλλον τινὰ τρόπον τὸν νόμον τοῦν ἐθεσθε ἢ οὖτως, εἰ τὰς μὲν τιμὰς καὶ τὰς ἀφελίας ἐκ τοῦ λέγειν οἱ ὑήτοςες καρποῦνται, τοὺς δὲ κινδύνους ὑπὲς αὐτῶν τοῖς ιδιώνταις ἀνεθήκατε. Diese scabrities orationis wird nach herrn C: kein kenner in nitido et facundo cive Attico "erträglich" finden: "Schneldewinus nescio quam παράταξιν veterum commemoral". Ich glaube mich in der anm. deutlich genug hungedrückt m haben. "Nemo nostrum tam negligenter et inepte scripsisset et Hyperidem credamus? Mihi quidem satis certum est compluscula verba post ἢ οὖτως vel ἢ οὐτωσὶ scribae socordia intercidisse". Ich finde an der stelle nichts schadhaftes, sondern nur einen alten alten gelänfigen bau der periode. Ausserdem zweifelt kerr C., ob wohl κίνδυνον ἀνατιθέναι τινί griechisch bei. Warum denn nicht in dem hier erforderlichen sinne zuschieben, aufhalsen? — Kayser s. 645 wünscht ὑπὲς κύτῶν, um das prenomen auf die idioten zu beziehen. Es geht vielmehr auf die τιμαὶ und ἀφελειαι der ὑήτοςες.

6, 13 μη εθέλειν ἀχούειν τῶν ἀπολογουμένων ἐάν τινες ἔξω τοῦ νόμου λέγωσιν. Hier lag τι wohl jedem auf den ersten blick nahe und auch mir war es eingefallen; wie auch herrn Patakis. Aber für inepte dictum kann ich τινες trotzdem nicht halten, wenn

man nur erklärt: si qui forte, οἱ ἂν λέγωσιν.

6, 23 ff. ὁπόταν τις ἰδιώτης . . . μὴ δύνηται ὑπὲς ἐαυτοῦ ἀπολογεῖσθαι, τούτφ τὸν βουλόμενον τῶν πολιτῶν ἐξεῖναι ἀναβάντα βοηθῆσαι και τοὺς δικαστάς ὑπὲς τοῦ κράγματος τὰ δίκαια διδάξαι. Verdāchtig klingt herry C, ἡκὲς εακτινερί.

Mir scheint jeues gewählt wegen des veraufgebenden ὑπέρ, da es mehr besagt als περί.

- 7, 3 ἀλλὰ τη Δία αὐτὸς τοιούτω πράγματι οὐ κίχρησαι. Hier stellt herr C. μὰ Δία her, aber die folgenden worte enthalten nicht was der sinn fordre und die wendung selbst sei ohne beispiel. Letztres ist von keiner erheblichkeit, da Hypereides höbnisch redet und daher absichtlich einen ganz gewähnlichen ausdruck wählt: "du machst von dergleichen keine profession". Aehnlich hat Hypereides χυῆσθαι τῆ πολιτεία. Patakis αὐτός τοι τούτω τῷ πρ.
- 7, 6 συνηγόρους ἐτήσω, ὧν καὶ ἐγὼ εἰς ἢν αἰρεθεὶς ὑπὸ σοῦ. "Hat H. das als unattisch verworfene ἑρήσω geschrieben, pad dient dieses zugleigh zur stütze des aristophanischen συνηρήσατο?" Spengel s. 48. Ich beziehe αἰτεῖσθαι auf den antrag, sich συνηγόρους αἰρεῖσθαι zu dürfen.
- 7, 13 erklärt herr C. ἐπειχής für einsdem farinae wie ἐγεία, ταμείον u. dgl. Ich dächte, micht einsdem. Nie wäre ἐπειχής gebildet, hätte es nicht einst εκίκω geheissen. Warum soll nun nicht gestuttet gewesen sein, schlechtweg ἐπειχής zu sagen, als man είχω sprach i Uebrigens bietet Sophokles Trach, 589 (δε κεῖς παρ ἡμῖν οὐ βεβουλεῦσθαι κακῶς) nine parallele zu der systax παρὰ τούτοις... δοκοῦντα είναι.
- 7, 17 όλη πόλει πράγματα παρίχειν ίκανὸς εί. Herr Ç. όλη τῷ πόλει.
- 8, 1 sind Spengel, Kayser, Cobet, Patakis auf die richtige abtheilung der worte gekommen, διαβληθήσονται ὑπὸ απῖ. τὰ Δία, τὰ γὰρ .... In gleicher weise vermuthet Cobet sehr ansprechend, dass 9, 22 zu schreihen sei: μηδ' ἐν τῷ ᾿Αττις δεὶ ταφῆναι. Νὴ Δία, δειτὰ γὰρ ἐποίμσε .... wo der codex nach Bb hat τεταφθαι ναι. Auch Kayser s. 647 schlägt ährlich vor: τεθάφθαι ναι δειτὰ γὰρ ..., doch auch an τὴ Δία bat er gedacht. Wenn aber Kayser sich der la. τεθάφθαι annimmt, welche ich in ταφῆναι abgeschwächt habe, so muss ich widersprechen. Die in der anm. angeführte parallele spricht deutlich genug und τεθάφθαι könnte doch nur statt haben, wollte man einem bereits begrahnen seine rahestätte nicht gönnen. Etwas anderes ist es mit dem entsprechenden Εὐξένιαπον δεὶ ἀπολουλέναι. Man müsste sonst erklären: sein grab haben.
- 8, 6 corr. berr C., weil die Athener nie anders gesagt, έγκατακλινήναι, 9, 21 έγκατακλινέντα. Den Alexandrinern gehören nuch ihm die Aor. 1 an. Diese entscheidung ist dictatorisch trota Schol. Avv. 122, und wir werden vielmehr die beiden hyperedeischen stellen zu den zeugnissen fügen dürfen, dass die Attiker sich nicht ausschliesslich an κατακλινήναι gehunden haben.

restitsi. Wesshalbistber verschweigt herr C., dass auch in awei von mir angesogenen demosthenischen stellen ähnlich  $d\lambda\eta\partial\tilde{\eta}$  sieht findeth in Nichts einfacher als  $d\lambda\eta\partial\hat{s}$ : wer aber giebt uns aufschluss, wie die abschreiber sieh in den plus. verirrt häben sollten, falls er nicht in ihren archetypen als ächte sehreibart sieht fand i voor dungt isten, beisst: diess ist in wahrheit so;  $d\lambda\eta\partial\hat{s}$  isten, die wahrheit.

8, 12 xarawevoaodael xarewevodat Patakis, nicht nothig.

8, 18 αὐτοτελὶς ψήφεσμα. "In dem vielsagenden prädicate ist die ironie des nedners nicht zu verkennen, walcher ein im völligen widerspruch zum erfolg stehendes epithaton dem vorschlag seinen gegnera beilegte". Kayser. Ich hätte vorr. p. XVI dieses σχώμμα nicht übergeben sollen.

- 8, 23 τοῦτο τὸ όρος έλαχεν Ακαμαντίς καὶ Ιπποθρωντίς. Kayser a, 646 τὸ αὐτὸ όρος, ohng grund. Herr G. έλαχον, du έλαχεν nicht hane Graeco dici possit. Ich habe am sing. keinen apstand genommen, weil durch die combination je zweierisphylem dieso ein ganses ausmachten. Soll übsigens Plat. Apoli 36 A ἀνέβη Άνντος καὶ Μέλητος κατηγορήσοντες ein bolücismus sein, so hat auch Lysias pecairt in Kratenth. 12 ἐπιτυγχάνει Μη-λόβιός τε καὶ Μυησιθείδης ἀπιόντες.
- 8, 7 τάς όπτο gelag spijoat rair deoir qulair rà diúc poga. Sehr hübsch πορίσκι Cabet. Inzwischen lässt sich doch fragen, oh nicht soisir rà diáqoga im gewöhnlichen leben ühr lich gewesen sei, wie in der geschäftssprache wendungen gem mit, den gewähnlichsten verbis, wie machen, gebildet werden.
- 9, 9 ίδιον των φυλών αφημού τὸ δρος. Richtig Patakin und Cabet ibiog ör.
- 9, 12 προσαποδιδόται άργύριον. Cobet τάργύριον, chen so unnöthig, win 14 προσεποτίσονουν άργύριον, d. h. noch quenein gold zuväckzuerstatten, nicht das geld. Treffend vergleicht ührigens Cobet Diphilas Athen. 6, 225.

. έπειτ εαν ταργύριον αύτο καταβάλης,
επράξατ Αίγιναῖον, ην δ΄ αὐτον δέη
κέρματ ἀποδοῦναι, προσαπέδωκεν Αττικά.
κατ ἀμφότερα δὲ την καταλλαγην έχει.

9, 17 алефиусь Вь

10, 1 ff. Schäfer s. 31: "Die aus dem munde des gegnera angeführten worte δεινά γὰρ ἐποίησε περὶ τὴν φιάλην ἐάσας Όλυμπιάδα ἀναθεῖναι εἰς τὸ ἄγαλμα τῆς Τγιείας scheinen auf eine amtliche thätigkeit des Euxenippos hinzudeuten, für welche ich wohl bei dem Amphiaraeion, nicht auf der attischen akropolis eine andeutung finde. Ich vermutbe, dass Kux. nebst zwei andern Athenern mit der aufsicht über die tempelschätze des Amphiaraes beauftragt war. — Der auftrag, ein traumorakel nachzungehen, wird ihm ausserordentlicherweise vom volke gegeben; aben in amtlicher eigenschaft liess er zu, wegagen er einsprache

hätte erheben können, dass Olympias das bildiger Hygicia mit einer neuen schale schmückte; denn auch im Amphiaraostempel ward dieser göttin gedient. Jene gabe der Olympias führt was ebensowohl wie die andera verhandlungen über das orepische gebiet auf die ersten regierungsjahre Alexanders; wenigstens liegt die vermuthung nahe, dass Ol. solche weihgeschenke nach der genesung ihres sohnes von seiner schweren krankheit in Tarsos (berbat 383) gespendet habe: Alexander selbst feierte seine genesung durch ein dem Asklepios in Soloi dargebrachtes dankopfer (Arrian. 2, 5, 8)". - So annehmlich letzitre vermuthung klingt, so wenig ist die erste annahme haltbar. Die weihung der phiale muss nothwendig in Athen statt gefunden haben. Soust konnte Hypereides 12, 16 nicht: οὐ δήπου Όλυμπιάδι μέν τά 'Αθήνησιν ίερα έπικοσμείν έξεστιν, ήμιν δε τα έν Δωδώνη οὐκ έξεσται, sondern er musste sagen τὰ τῆς Αττικῆς und τὰ ἐν Μαξ lotria oder Molorroig. Ich dachte mir, Euxenippus sei rathsmitglied gewesen, als die sache in der bule vorbereitet ward-Doch lässt sich auch glauben, dass er auf der akropolis irgent ein amt bekleidete.

- 10, 3 τοῦτο γὰρ ὑπολαμβάνεις ἐφόδιον ἐαντῷν εἰς τὸν ἀγῶνα τὸ ἐκείνης ὅνομα παραφέρων κτλ. Kayser οῦνω, wogegen ich bei meinem τούτφ verharre. Cobet verlangt σαντῷ, da er sehr zweifelt, ob ἀντοῦ für ἐμαντοῦ und σεαντοῦ grɨschisch genngt werden könne. Dann wird sich eine legion von stellen dem edief fügen müssen. Vor der hand wird es inzwischen bei dem alter sein bewenden haben dürfen. Statt Bruncks hätte kerr C. auf Hermann zu Soph. Trach. 451 verweisen sollen.
- 10, 15 οὐδε λόγον περὶ αὐτῶν ἐποιήσω. Patakis wähscht οὐδε λόγον οὐδενα.
- 11, 1 χρησάσθωσαν. Herr C.: "Hyperides neque in rep. neque verbis solebat μακεδονίζειν, itaque χρησάσθων scripserat; in cuius locum ut sexcenties alibi surrepsit novitis forma, cuius exempla quotquot apud veteres Atticos leguntur ad constantes consuetudinem antiqui sermonis sunt refingenda". Zu einem solchen verfahren berechtigt der jetzige stand der kritik der Attiker, in deren texten jene angeblich makedonischen formen noch häufig genug stehen, keineswegs. Auch hier müssen wir χρησάσθωσαν schütten, wie unten δειξάτωσαν.
- 11, 2 εἰ γὰρ ταῦτα ἦν ἀληθῆ ὰ κατηγορεῖς, οὐκ ἂν σὸ μόνος ὅδεις, ἀλλὰ καὶ οἱ ἄλλοι πάντες οἱ ἐν τῷ πόλει, ὥσπερ καὶ περὶ τῶν ἄλλων, ὅσοι τι ὑπὲρ ἐκείνων ἢ λέγουσιν ἢ πράττουσιν, οὐ μόνον αὐτοί, ἀλλὰ καὶ οἱ ἄλλοι Αθηναῖοι ἔσασι καὶ τὰ παιδία τὰ ἐκ τῶν διδασκαλείων καὶ τῶν ρητόρων τοὺς παρὶ ἐκείνων μισθαρνοῦντας καὶ τῶν ἄλλων τοὺς Էενίζοντας τοὺς ἐκείθεν ἤκυντας καὶ ὑποδεχομένους καὶ εἰς τὰς ὁδοὺς ὑπαντῶντας δταν προσίωσι. Herr C. bemerkt: καὐτοί sunt οἱ μακεδονίζοντες, ἀκοι πρωτωμένου est. Emenda οὐτοι, λεὶ iudicos. Caeterum impedition

hig lecusuest et inconcinnus, ut periisse nonnulla credem et male confuisse, soriptutae reliquies". ... Escist wabe, der satz bateim vergleich zu den sonstigen durchsichtigkeit, der darstellung etowas schleppendes und steifes. Das berechtigt aber noch niebi, seinen ausfall anzunahmend da die gedanken vollkammen richtig sind. Noch weniger ist aber daran zu denken, zwooi in auro: ma vetwandelne dann hätte der redner sehne frage: úµzīç čors gesetzt. Herr Cu hat die schalkheit des reduers verkannt, der das sprüchwörtliche avros olova sarkastisch anwendet: "Gleichwie auch hinsightlich der übrigen, welche im interesse der Makedonier wirken, nicht bloss sie selbst für sich bescheid wissen, sondern auch die ührigen leute in Athen kennen diese feilen söldlinge", d. h. ihr treiben ist sicht bloss ihnen selbst kein geheimniss. Herr Patakis conjicirt übrigens οὐ μόνονι οἱ ἀστοί. Gegen ende verlangen beide herren özen nooiwoun, quando in spublitum prodeunt. Ich verstand δταν προσίωσε πρός τον δημος. Doch vgl. 10, 20 έντυγχάνοντα. 1 :3) 11, 14 xar' Eugerinnov de nolaneiar narnyogeig. "Quam constanter omnes ex ratione et usu Graecitatis omittant pracodsitionem, hanc Hyperidem unum semel additisse credemus?" Daher streicht henr C. zez'. Hypereides ist mitnichten der einzige Attiber, der κατηγορείν κασά τινος sagt: Xenoph. Hell. 1, 7, 9 Επειδή των τε κατηγορούντων κατά των στρατηγών καὶ έκείνων ἀπολογουμένων ἀκηκόκοι .... wo Schneider gegen Stephanus, welchen es gleichfalls gelüstete den schriftsteller zu meistern, an kasayrorat xasá strog erinnert. --- Geich darauf: φύ ο βίος την αικίαν οὐ παραδέχεται können win Bake's ταύτην ppe oder Cobets τοιαύτης enthebred, da der text bedentet: die ihm gemachte beschuldigung. 11, 24 ώς έγω . . έξήλεγξα [οὐ προσήποντα αὐτὴν έγηλήpara en nólei equalovour. Sb herr C., weil der zusatsiglesum impediat et oneret und vel quotidiani sermonis negligentiam dedeceat". Wir kennen die weise des Hypereides nicht genug,

lesen zusatz eher zutrauen darf als nicht.

12, 1 καὶ ὑμεῖς κρόσωπτω τε κοσμησάμενοι ὡς οδόν τε κάλλιστον καὶ τάλλα πάντα τὰ ἀκόλουθα . . . ἐπεκοσμήσανε τὸ ἔδος τῆς Διώνης. Niemand ausser herrn Patakis hat gesehen, dass Hypereides schrieb κομισάμενοι.

um so bestimmt zu sprechen. Was wir aber von ihm kennen, zeigt eine so ungenwungene haltung, dass man ihm den harm-

12, 9 ω, ή χώρα είη [ἡ Μολοσσία] αὐτῆς: Hier scheint berr C. allerdings im rechte zu sein, wenn er ἡ Μολοσσία manifestum emblema neunt, zumal Hypereides wohl Μολοτσία gesetzt haben würde. Herr C. knüpft aber nugleich den wurseh an, dergleichen alte glosseme hätte man in den austeren nicht so langs dulden sollen: "Nunc passimi interstrepit anser olores et magistelli et zeidli zuss vocalas interponunt principum virarum

porationis ploramilio ad interpretanda susuques neuto won intelligit, monunquem molecto et edioad obloquement?" Als beispiel utant er much Thukyd. 5; 83 an: ένηρχε δένει αδέσξεικαι έκνοδι Ιάργους πουτόθει πρασσέμενος του έκ τοῦ "Αργους του είναι εξευτό αυτόθει benedihie. Mighich, dobt vicht sicht sicht ver wund zu 5, 22.

12, 10 varlaugen die herren Cobet und Patakis iden ven mir in der anm. als nicht nothwendig erklichte προσήκει». Covies ist das dum natürlichete.

12, 12 ἐν ἀδικήματι ψηφίσησθε είναι "nova dictum et perperam (?) pro ἐν ἀδικήματι ψηφίσησθε είναι "nova dictum et perperam (?) pro ἐν ἀδικήματις μέρει". Kann ich sagen ὁ ἄνθροπος oder auch τὸ ἔργον ἐστὶν ἐν ἀδικήματι, so ist auch un jenem nichts ausnusetnen. Lucian. Τοκ. 22 ἐν καίδια ποιείοθα.

12, 10 δοκεις Β<sup>1</sup>
12, 24 τῶν ἡητόρων ἐάν τις ἀδιαῆ, τοῦτον κρίνειν, στρατη
γὸς ἐάν τις μὴ τὰ δίκαια πράττη, τοῦτον εἰσαγγέλλειν, ..., Palen
est excidisse ἢ post κρίνειν." Möglich, aber keineswegs zwingest.

13, 7 τίνας οθν κέκρικα καθ είς άγωνα καθέστακα; "Quid hoe verbi est καθέστακα? Ex sordibus sequioris Graecitatis esse satis constat. Quid igitur? Hyperidemne eo usum librario nostro credemus? Non faciam, inquis. Neque ego. Ath nienses illis temporibus, et aliquante post etiam, non ferebent τούς σολοικίζοντας, sed obstrepebant aut leniter admonebant, si quis extra Atticam natus sic peccasset. --- Equidem suspicer, αμί είς άγωνα καθέστακα additamentum case Gracculi. Atheniessibus satis erat dixisse: τίτας οὐν κέχρικα; quidquid: widditus mak additur" u. s. w. Hätte herr C. meine anm, und das Praefat. p. XVIII nachgeholte der ansicht gewürdigt, so konnte er namöglich in solchem stile reden und von soloinigen sprechen. Andre werden aus diesem zeugnisse vielmehr folgern, dass jene später gewöhnliche form doch denn und wann sich auch schon bei den rednern einschlich. Dass xexpixa allein genüge, muss ich auf's bestimmteste leugnen, da der oratorische numerus soust zorstärt wird. Und herrn C. brauche ich wohl nicht durch stellen zu belehren, dass gerade ansdrücke ähnlicher art, wie zoism καὶ έξετάζειν, κρίσεις καὶ άγωνες und dgl. fast regelmässig combinirk werden. So sagt gleich Hypereides 11, 12 obder xeiπεις ούδ είς άγῶνα παθίστης.

13, 11 Δωτείδη του Σφήττιου, δε δεινότατος δο κεί είσει τῶν ἐν τῆ πόλει. Schäfer s. 36. spricht eingehend über die verschiednen Diopeithes und berichtigt das versehen, den feldherrn Diopeithes für den vater des Menandros zu halten. Zngleich hält er es der chronologie wegen für wahrscheinlich, dass Hypernides ἐδόκει schrieb.

13,19 mach B<sup>b</sup> δω φεάς vom schreiber beabsichtigt, vgl. col. 48.

Die versweifeltste stelle der ganzen rede 15, 1 ff. ist von Spengel, Kapser und Cobet nicht ohne erfolg behandelt worden.

Der physics hat direction nuch Bo nicht OT, sondern sweimiel OT. Spengel hält für ausgemacht, dass die aufangsworte nur Wein konntent nicht dir ausgemacht, dass die aufangsworte nur Wein konntent nicht die höred his nicht die hat in honder hat hier die hören han einen gedanken dei urt hie fabβaget rabiu yentenoven, ber herre erne hören für hier hören honder ein die infügung des nächsten satzes nicht die beste verbindung erzeuge.

""
Dagegen haben Kayser und Cobet erkunnt, dass der neue abschnitt erst mit κακώς beginnt. Kayser schlägt darnach unmbelsgeblich folgende herstellung vor: η en αυτοῦ πορηματος

- ใหม่ พอระอุ อ ว่า ผู้อีเมอรั ย่อลัฐ อ หอเทอยะขอฐ ที่ อยั. -11 Kaxog o euoi doneis eldéval, à Holvevare - nairol oi \* Ψαθτα γινώσκοντες πλείστοι — ' δτι σύδεμία πόλις εστίν ουδαμού 👉 τη οίκουμέτη . . . ,, Du thuschest dich, sagt der captator be-Wevolentiae indicum zum gegner, sowohl über die fassungskraft als auch über die gesinnung der richter. Glaubet du sie irre führen zu können, indem du ibre aufmerksamkeit von der hauptsache ab auf den reichthum des E., der, wie du vorgiebst, durch unredliche mittel erworben ist, ablenkst, so dass sie nicht vor allen dingen fragen, ob der angeklagte schuldig ist oder unschuldig?" - Dann wirft er dem gegner einen andern verstoss vor, dass er vergessen zu haben scheine, wie der grossartige charakter des attischen demos aller ungerechten verfolgung abtiold sei. — Aefinlich hat Cobet geschrieben: Κακῶς Εμοί δο-🗱 เชื้องสะ, 🕉 Пอโทยหระ \*\*, หน่าว ชลบาล์ ๆ เวลา หน่าระรู ดาเ ούτε δημός έστιν σύδεις έν τη οίκουμένη ούτε μόνασχος κτλ., doch diesesmal "dubitanter coniicio." Der zweifel Cohets, ob κακώς thoi d. zidérar bedeuten könne arroeir émoi doneil; scheint mir unbegründet, obwohl allerdings sonst nur xaxõç zidózeç im sinu von oux είδύτες nachweisbar ist. Aber was in aller welt hinderte denn einen attischen menschen, danach auch einmal κακῶς

15, 14 τοσοντον ονίνι ἀπέλιπον προσέσθαί τινα τοιοντον λόγον. Diese in den Add. et Corr. als la. des papyrus erkännte schreibart lässt Cobet nur als eigenthum des abschreibers gelten; indem er προσίεσθαι dem Hypereides vindicitt. Umgetehrt twöchte Patakis προσήθεσθαι, Spengel s. 48 ἀπέλιπον τοῦ προσέσθαι τίνα τούτων λόγον. Hiernach wird es wohlgethan sein, dem codex zu folgen. Herr C. mahnt die jüngern auf anlass des versehens ἀπέλιπον ἀκούσεσθαι, an dergleichen futura nicht zu glauben, wie sie Lobeck gesammelt hat. Diese stellen sind allerdings zum theil bereits verbessert, zum theil zu verbessern. Aber es bleiben genug andre über, mit deren correctur herr C. freilich nicht viel umstände machen wird. Ich mag darüber kein wort verlieren, da herr C. zum schluss sagt: Kruegerus quid attulerit vitiorum non vacat quaerere. Certam est mil pro-

zidérat doxeis zu sagen?

desse sanoiser iastat saná." Bine spiche art der polemik balte ich nicht für anständig.

- 16, 1 ηργάζετο librario imputandus, sidem debetur τρία έτη pro τρί έτη. Jenes durfte nach dem in den Schol. genagtes nicht hingestellt werden. Jetzt füge ich für dieselbe schreibung noch hinzu die inschrift im Lateran bei Welcker zu Müllers archäol. s. 460 ηργασατο.
  - 16, 5 vortrefflich Cobet αὐτούς statt αὐτότ.
- 15, 9 ἐν ἀσφαλεία κατέστησας. "Vera scriptura est ἐν ἀσφαλεί. Suepe sic peccatur eodemque remedio utendum et apud alios et in Thucydide 2, 75 ἐν ἀσφαλεία εἰναι. Dort bemerkt Kräger: "ἀσφαλεί eine schlechte handschrift, wenn gleich es der gewöhnlichere ausdruck wäre. Doch ἐν ἀσφαλεία καθεστάναι Χει. Hiero 2, 10." Ebenso Hypereides, der freilich selbst an einer andern stelle, welche bei Sauppe übersehen ist, ἐν ἀσφαλεί δίσθαι hat. Dass unser papyrus ἀσφαλεια ohne iota bietet, darf nicht etwa für ἀσφαλεί geltend gemacht werden.

16, 11 αι καινοτομίαι πρότερον έκλελειμμέναι. Richtig a

πρότερον Cobet.

16, 15 τοὺς ἐργαζομένους Patakis, sebr verfehlt Kayser τοὺς ἐκεῖ, welches heissen soll τοὺς ἐκεῖ ἐργαζομένους, ... Cobet hat mein ἔχοντας beibehalten.

. 16, 22 της δοξης Bb, nicht τη αδοξης.

17, 17 μη περιίδητε αυτόν. Herr C. berichtet nicht wahr, dass "participium aliquod desiderant". Die von ihm für den absoluteu gebrauch beigebrachten bekannten stellen waren mir gegenwärtig, weshalb ich sagte perraro finde sich dieses.

17, 24 βραχὸ δέ τι εἰπών... Sehr richtig βραχὸ δ ἔτι Cobet, mit verweisung auf Lykurgos 146 βούλομαι δ ἔτι βραχέα πρὸς ὑμᾶς εἰπὸν καταβῦναι.

18, 10 Nicht nach Bb deicharms, sondern das richtige.

Herr C. schliesst übrigens mit einer expectoration über die form τιμωρεί, die ich statt τιμωρεί zu setzen, wie ähnliches in ähnlichen fällen, nicht für rathsam hielt, ut in principe editione. Stallbaum habe die formen auf εί dem Platon mit recht durchweg bergestellt, andre, wie Dindorf, "formas Atticas subinde taptum revocarunt, si libri, tanquam aves, addicerent. "Sed non minus futile est hoc auspiciorum genus quam quae olim ex pullis capiebantur. Erit aliquando ille dies, quum istam quoque eraditam superstitionem mens sanior delebit ac desinent nostra studia impedire homunculi, qui quam sint in antiquis Graecis litteris et sermone plumbei, in Hyperidis librario nunc satis ostendisse videor."—

Die andere rede hat herrn C. nicht angezogen: cuius exigus pars iucunde legi potest, in caeteris ovoèr vyiés. Andere haben auch für sie genorgt.

- S. 23, 6 προκαλείται Patakis. Uebrigens nach Bb steht αριστω, wie es scheine, im codex.
  - 23, 21 ἀπογράψαντες derselbe.
  - 24, 10 steht nach Bb ρω sicher, so dass λέγω unrichtig ist.
  - 24, 13 [δηλωσαι]. Vielleicht besser Patakis γνώναι.
    - 24, 17 oc nyer Bb also, 6 7yer.
- 25, 12 Kayser s. 651: "Wir vermuthen, der redner hatte den gedanken, welchen er als hauptpunkt seiner vertheidigung recht eindringlich machen wollte, schon vorher vorgebracht und schrieb demnach etwa so: τὸ δὲ κεφάλαιον ἃ περί τούτων καί μικρφ πρότερον είπον είς τουτο αναισθησίας κτλ. Das nun folgende ist ein mit yvvaixa endender fragsatz". Dann bemerkt K., προλεγούσης klinge sehr unwahrscheinlich und abenteuerlich, da die junge frau doch schwerlich ihrem gemahl im voraus bekannt habe, sie habe sich mit Lykophron verschworen. Daher deutet er die züge des papyrus vielmehr προδοσίας, welches auch vom perfiden aufgeben verwandtschaftlicher und freundschaftlicher verhältnisse gebraucht werde. Danach scheine denn noorsgor μέν in ein angemessenes verbum, wie προκαταγνούς, übergehen zu müssen. - Mit einem rasenden Herakles könne ferner der redner den Charippus nicht verglichen haben: vielmehr biete sich als pendant zu dem erzpinsel Margites der von Lukian ihm gesellte Koröbos dar, vgl. Philopseud. 3 mit schol. Nach Bb ist der zweite buchstabe des worts nur e oder o oder o.

26, 7 πρότερο τ λόγον λάβωσι · Patakis πρότεροι. 26, 13 Kayser s. 653 : "Wir würden ἀπολεληφθαι vorziehen,

da im sinne des redners nur ἀπολείπεσθαι passend wäre; denn der sich vertheidigende gelangt, wenn er zuerst τὰ ἔξωθες bestreitet, vor der masse des stoffes trotz alles bemühens nicht zu seiner eigenthümlichen aufgabe, er bleibt hinter diesem ziel zurück; in ἀπολελῆφθαι dagegen liegt, dass ihm von vorneherein der zugang zum hauptthema abgeschnitten ist, wenn er vorzieht, die nebensachen zuerst hinwegzuräumen." Statt οίησιν oder οίημα möchte K. οίεσθαι und danach auch ἄφα τοῖς δ. statt παφά. Bb: "de ultima littera v. οίημα fere nihil restat: ductus α vel

 pariter esse potest".
 26, 20 Kayser s. 653 billigt meine herstellung von ἐνεχείρησε und glaubt, dass der gedanke der lückenhaften stelle fol-

gros und gisuot, cass der gedanke der inchenation stent ioigender gewesen sein müsse: οίον καὶ αὐτὸς ούτοσὶ ἐτεχείρησε ποιείν ἐν τῆ κατηγορία οὐδ΄ ἀπολογείσθαί τισι τῶν ὑπερ ἐμοῦ συναπολογησομένων διδούς, ὧν δέομαι μὴ ἀπολιπεῖν μ', ὁρᾶν δὲ

πότες ούν έξεστι κτλ.

27, 16 versucht derselbe s. 650 nicht mit sonderlichem erfolg so zu restauriren: εἰσαγγελίαν δέδωκας, ἕνα πρῶτον μὲν ἀκίνδυνος εἰσίης εἰς τὸν ἀγῶνα, ἔπειτα ἐξῆ σοι τραγφδίας γράφειν δέον εἰσαγγελίαν, οἶασπερ νῦν γέγραφας, ὃς ἔμὶ αἰτιῷ ὅτι ταύτη τῆ γυναικὶ παρεσκεύασα ἄγαμον ἔνδον καταγηράσκειν, εἶγε τοιάσδε

συροικείν, ώς φής, οὐ προσήκει καρά τοὺς νόμους. Patakis: ἔπειτα έξη σοι ὅσπεο τραγφδίας γράψαι κὰν εἰσακγελίαν, ὅσπερ νῦν γέγραφας, καὶ αἰτιὰ ὅτι καύτην την γυναϊκα έγου έβαθλόμην ἄγαμον ἔνδον καταγηράπκειν . . .

28, 19 Kayser a 651 verwirft, wie ich glaube, aus spitzfindigen gründen, ἐπ' αὐτοῦ τοῦ ἀδικήμετος: der gegenstand, dem zu liebe das verbrechen gewagt worden, müsse gemeint sein... Daher habe wohl Hypereides πυάγματος οῦ ἀπ ἀρᾶ τις oder wanigstens etwas von gleicher bedeutung geschrieben.

28, 21 μοιχός. "Non erat χ in codice, sed para superior

litterae, r, y vel n exatat". Bb.

Göttingen. F. W. Schneidewin

## Zu Dio Chrysostomos.

Dio Chrys. XII, 69. φατερῶτ ὀτομάτωτ καὶ ἡθέωτ. Φατερός und φθοτερός vertauscht findet sich or. 77, 3 11 p. 757 mit βλαβερός bei Plat. Civ. 1 p. 332 B. Davon passt hier nichts. Geel las σφοδρῶτ, Reisk. Emper. φοβερῶτ. Unger φαιῶτ. Ich vermuthete bei der ersten lectüre der stelle θαλερῶτ δτομάτωτ ἡθέωτ τε καὶ ἀηδέωτ. — Aber die emendation ist leichter und glücklicher, wenn man den gewöhnlichen gegensatz zu ἡδέωτ auch hier eintreten lässt ἀταρῶτ. vgl. Krüger z. Dionys. histor. p. 147. Wagner z. Moschion p. 19 fr. VIII ap. Stob. CXXV, 14. Das überbleibende φ ist vielleicht φ΄ zahlzeichen πεντακοπίωτ; oder bedeutet φύσει, oder φημί.

XII, 78. καὶ ἀστράπτοντα hat C. vielleicht καταστράπτοντα,

vgl. Soph. Trach. 437.

ebenda: xai rov nolépov: lies xaxov vgl. Hom. 11. IV, 82.

ebenda: ἀσημότερο»: wohl: ἀσεμνότερο».

Unsicherer bin ich, ob ich an andern stellen dieser rede richtig vermuthet: z. b. X11, 39. καὶ δι' ἐτέρων; so Emperius. Die hdschr: καὶ δι' οὐδετέρων. Das ansprechendste scheint mir καὶ δυσχερεστέρως.

XII, 46. ἀηδείς (είναι Μ. e corr.)? οίμαι.

ebenda: ἔπλαττον, τὰ δὲ. So marg. m. g. τὸς δέ'die übrigen miss. Daraus Emperius ὄσα δὲ (vgl. Schaef. Greg. Cor. p. 184). Ich vermuthe ἔπλαττον ὅλως, τὰ δὲ s. Demosth. p. 1170, 18. πλάσμα ὅλον.

Oels.

M. Schmidt.

# II. MISCELLEN.

*!*∙ **{;** 

### 11. Zu den fragmenten aus Arrians parthischer geschichte.

Simplicius in den scholien zu Aristoteles kategorien, fol. 125, a. lin. 17 sqq. (ed. Venet. 1499) hat folgende stelle: Kai ύπο φαρμάκου δε έπιλαθέσθαι συνέβη πάντων ώς τοῖς μετά Αντωνίνου του Ρωμαίων στρατηγού Πάρθοις πολεμούσι συνέβη επί βοτάνης τινός έδωδη, ως Αριανός έπτόρησεν έν τοῖς Παρθικοῖς. πλήν ότι έκείνοι γρόνφ πάλιν άπεκατέστησαν ές το κατά φύσιν οσοι περιεσώθησαν οίνελαίου πόματος εύπορήσαντες πούτο γαρ έχ περιπτώσεως εύρεθη του πάθους βοήθημα. Für 'Αριανός int ohne sweisel 'Acomros zu lesen, und wir gewinnen hiermit ein neues fragment seiner Παρθικά. Wer ist aber der 'Aντωνίνος, welcher hier στρατηγός genannt wird? Es wurde zwar unter den auspicien des kaisers M. Aurelius Antoninus ein sehr bedeutender krieg mit den Parthern geführt in den jahren 162-166 n. C. Allein der kaiser konnte nicht als στρατηγός bezeichnet werden; überdies fiel jener krieg ausser den bereich des Arrianus, der mit Trajanus schloss und domals vermuthlich längst todt war. Ein andrer Antoninus, der gemeint sein könnte, ist nicht bekannt; wir müssen uns also nach einer emendation umsehen. Die variante 'Arroreirov beruht blos auf schlechter orthographie und List uns nicht zur verbesserung jener stelle. Gewiss ist 'Asreprior zu schreiben, und es ist also bier von dem feldzuge des bekannten triumvir gegen die Parther im jahre 36 v. C. die rede. Ausser zweifel wird diese conjectur gesetzt durch den bericht des Pseudo-Appianus in den Parth. c. 34. wo er von der hungersnoth spricht, die auf dem unglücklichen rückzuge des Antonius im römischen heere ausbrach; nachdem er dies gesagt, fährt er fort: Τραπόμενοι δὲ πρὸς λάχανα καὶ δίζας δλίγοις μεν ένετύγχανον των συνήθων, αναγκαζόμενοι δε πειρασθαι καὶ τῶν ἀγεύστων πρότερον ηψαντό τινος πόας ἐπὶ θάνατον διά μανίας άγούσης. ὁ γὰς φαγών οὐδεν ἐμέμνητο τῶν ἄλλων οὐδε έγίνωσκεν, εν δε έργον είχεν κινείν και σερέφειν πάντα λίθον, ώς τι μεγάλης σπουδής διαπραττόμενος άξιον. Ήν δε μεσεόν το πεδίον -κάτοιθεμ ίωκ κωτεόττυροιρεπ ευοθίζ λίθους περιορυττότων καὶ μεθιστάντων. τέλος δὲ χολὴν ἐμοῦντες ἔθνησκον, ἐπεὶ καὶ, ὁ μόνον ἀντιπαθὲς ἦν, ὁ οἰνος ἐπέλιπε. Dieser vorfall ereignete sich in Kleinmedien, zwischen der stadt Phraata und dem Araxes, dem grenzflusse gegen Armenien. Dies geht aus der vergleichung von c. 27 und 38 hervor; näher ist der ort nicht bezeichnet, er muss aber ungefähr unter 38° n. br. 65% l. gelegen haben. Wer denkt dabei nicht an den wilden honig, den in denselben gegenden fast 400 jahre strüber, die 10,000 Griechen genossen und der ebenfalls die, welche davon kosteten, wahnsinnig machtel

Auch Antonius erinnerte sich, wie [Appian.] l. c. meldet, lebhaft des Xenophon und seiner streiter, welche ähnliche drangsale glücklicher wie er bestanden hatten. Sichenlich freute sich der Nέος Ξενοφῶν ein ereigniss zu, berichten, welches dem von Xenophon erzählten so sehr glich, und in der beschreibung desselben mit seinem vorbilde wetteifern zu können. Sein bericht und der des Pseudo-Appianus erganzen sich: die (für medicinet vielleicht nicht uninteressante) beschreibung der krankheit ist bei diesem, die der heilung beim Arrianus ausführlicher. Nur darin weichen sie ab, dass Pseudo-App. blossen wein, Arrianus οινέλαιον πόμα als heilmittel angiebt. Letzteres ist gewiss genauer. Uebrigens kommt das wort oivéluios als adjectiv, soviel ich weiss, sonst nicht vor, und als adjectiv müssen wir es doch fassen - denn oirekaiov nicht mit nountog zu verbinden, ist unpassend; --- unsere lexica werden also mit' diesem worte = Communication of the second bereichern sein.

Auf den gedanken, Simplikios habe den Pseudoappian vor sich gehäht und es sei darum 'Aoiaròs in 'Annunòs zu verwandeln, wird niemand leicht kommen. Die ganze stelle bat der betrüger aus Plut. Auton. 45 abgeschrieben.

Etwas anderes ware es, wellte jemand 'Anniardy anders, dies aber auf die verloren gegangene echte Pωμαίων Παρθικ des Appianus beziehen und in der stelle des Pseudo-Appianus eine reminiscenz aus dem echten werke erkennen. Da ist aber denn zu bedenken, dass diese Ρωμαίων Παρθική nie und nirgende erwähnt wird ausser an folgenden sämmtlich zweifelhaften stelien: A) des Appianus selbst: 1) Syr. 51 (benutzt vom Pseude-Αρρ. 1): άλλα τάδε μεν έντελως έν τη Παρθική συγγραφή λέξω, 2) B. Civ. II, 18 (benutzt vom Pseudo-App. 2): αλλά τή Κράσσου συμφοράν ή Παρθιακή δηλώσει γραφή. 3) Civ. V, 65: ά μεν δή Λαβιηνός τε και Παρθιαίοι δράσαντες Επαθον, ή Παρθιακή δηλώσει γραφή. In allen diesen stellen wird, wie man sieht, eine parthische geschichte nur versprochen. B) Acussere zeugnisse: 1) Gramm. Bekkeri s. v. μέτεισι bezieht sich auf das unechte machwerk cap. 33. Keine ==dere schrift wird in dem 2ten und 3ten citat gemeint sein, nämlich in den katalogen der schriften des Appianus bei Photies und einem ungenannten vor den handschriften des Appianus. Da

die sachen so stehen, so hat wohl Schweighäusers vermuthung, Appianus sei nie dazugekommen, die versprochne Παρθική γραφή zu schreiben, ihre volle berechtigung. Wäre dies aber anch nicht der fall, so erfordert doch eine vernünftige kritik, an jener stelle nicht den höchst zweifelhaften namen des Appianus, sondern den sicheren des Arrianus, dessen Παρθικά mehr als 50 mal citirt werden und die gewiss mit vollem recht im alterthume berühmt waren, herzustellen. Das fragment des Simplikios ist abgesehen von seinem historischen interesse auch darum wichtig, weil es die herrschende ansicht widerlegt, Arrianus habe in seinen 17 büchern parthischer geschichten besonders die kriege des Trajanus mit den Parthern geschildert, die frühere parthiache geschichte aber nur in einem ganz kurzen abrisse mitgetheilt. Die fragmente geben uns noch einen ungefähren begriff von der oekonomie der Παρθικά; man hat sie aber bisjetzt nicht dazu benutzt 1). Die fr. hei Phot. cod. 58. Syncell. p. 284, B und das höchst wahrscheinlich aus Arrianus stammende fragm. bei Malalas, p. 26, welche sämmtlich theils die gründung der parthischen reichs, theils den skythischen ursprung der Parther besprechen, sind aus dem ersten buche. Aus der erwähnung der stadt Zenodotion in einem fr. des zweiten buchs bei Steph. s. Ζηνοδότιον schloss Müller, Fragm. hist. gr. 3, 587 mit recht, dass im zweiten buche von der unternehmung des Crassus die tede war. Im vierten buche sprach Arrianus nach Steph. s. v. Γάζακα über die grösse der stadt Gazaka in Atropatene; nun aber wissen wir aus Strab. XI, 13, 3, dass  $\Gammalpha\zeta\alpha\kappa\alpha$  (so ist dort für Γάζα zu schreiben) die sommerresidenz der könige von Atropatene war und in dem feldzuge des Antonius eine wichtige rolle spielte; wir werden also getrost das fr. auf dieses ereigniss beziehen können. Demnach würde auch unser fragment bei Simplikios in das vierte buch der Παρθικά zu setzen sein. Aus dem sechsten buche ist bei Steph. s. v. Χολοβητηνή folgendes fragment enthalten: Τιγράτης ἀρχόμειος ἄρχεται συτράπης ή δε χώρα, ής ἐπῆρχε, Χολοβητηνή ἀνομάζεται. Die anfangsworte sind höchstwahrscheinlich verderbt; Müller zwar übersetzt: Tigranes prinum fuit satrapa, dies ist aber sehr gezwungen. Guyet vermuthet, es stecke in άργόμετος ein vatersname im genitiv, und dies ist sehr ansprechend. Nur ist seine conjectur 'Ayaiusvéog insofern falsch, als nicht der geringste beweis dafür vorliegt, dass Arrianus die Ilugorina ionisch geschrieben habe; auch ist kein Achaemenes aus der ersten kaiserzeit -- und in diese muss das in diesem fragm. erzählte der bücherzahl nach gehören bekannt. Die am nächsten liegende emendation wäre 'Aoyoué.

<sup>1)</sup> Auch Ellendt nicht, der in dem programme De Arriani reliquiis die beim Suidas vorkommenden fragmente am sorgfältigsten gesammelt hat. In der Müllerschen sammlung ist der Arrian sehr stiefmütterlich behandelt.

rous; ein Archomenes von Armenien ist zwar ebensowenig be kannt; allein dass griechische eigennamen bei den Armeniem eingebürgert waren, sehen wir ans Tac. Ann. XI, 9, wo ein armenischer satrap Demonax genannt wird. Auf jeden fall ist die änderung 'Agrouerous weniger gewagt. Sicherer lässt sich über die satrapie jenes Tigranes urtheilen; Müller identisient Χολοβητηνή mit der Κολθηνή des Ptolomacos: alleia es unterliegt kaum einem zweifel, dass Χολοβητητή die umgegend von Χολονάτα (sic) ist, einer bei Ptol. V, 13, 11 namhaft gemachten stadt Grossarmeniens. Dieser gau grenzte an Kolonny, ist aber nicht identisch damit; denn letzteres ist die von den armenischen historikern als weinreich gepriesene provinz Golthan. Aus den folgenden büchern des Arrianus sind keine fr. enthalten. In achten buche wurde Elegeia erwähnt (Steph. a. v. 'Ελέγεια), in neunten Atrae (Steph. s. v. Aibarai), im 10ten Selenkeis und Choche (Steph. s. vv. Ψάλγα. Χωγή), lauter städte, die in den feldzügen des Trajanus häufig genannt werden, und im eilften beche zwei Mesopotamische städte (Steph. s. vv. Θεβηθά. Νάαρδα). Es ist also sehr wahrscheinlich, dass in diesen büchern bereits von den zeiten des Trajanus die rede war: denn in den vorhergehenden kriegen swischen den Parthern und Römern war der kriegsschauplatz nördlicher, nämlich in Armenien. Ein fragment des siebenzehnten buche bei Steph. s. v. 'Argas hat Müller unwahrscheinlich auf die bekannte belagerung dieser stadt durch Trajanus bezogen, wobei dieser sich eine krankheit zuzog, an der er starb (117 n. C.). Mit dem tode des Trajanus wird also Arrianus sein werk geschlossen haben. Waren von diesen siebenzehn büchern zehn den thaten des Trajanus gewidmet, so sieht man ein, warum Photios diese als den hauptinhalt der Παρθικά bezeichnen konnte. Arrianus zeigte sich jedenfalls auch in diesem werke als den umsichtigen forscher, den die uns erhaltenen schriften verrathen; dies ist selbst in den dürftiges fragmenten der Parthika noch zu erkennen. Mit recht hat man daher seine erzählung über die entstehung des Partherreiches allen übrigen vorgezogen. Nicht dasselbe recht hat man seinen berichten über die zustände des Partherreichs unter Trajan, die uns Malalas aufbewahrt hat (fr. 18 bei Müller), widerfahren lassen, vermuthlich weil man sich an die geringe autorität des Malalas stiess. Allein dieser schöpfte aus Domninus, dieser wiederum aus Arrianus, und man sieht nicht ein, warum der Byzantiner dessen berichte verfälscht haben sollte. Offenbar ist nicht blos die stelle, wo Malalas aus Domninus den Arrianus citirt, sondern die ganze erzählung vom zug des Trajanus mittelbar aus Arrianus geschöpft und kann getrost dessen fragmenten ganz eingereiht werden. Sie enthält durchaus nichts in sich widersprechendes und dient vielmehr dazu, die lücken im Cassius Dio trefflich zu erganzen. Sehr viele fragmente der Magoura hat Suidas erhalten, und es lässt sich kaum bezweifeln, dass die mehrzahl der stellen bei Suidus, in denen ohne nennung eines autor's citate über Parthische angelegenheiten vorkommen, aus Arrianus stammen, z. b. die nachricht über den heldentod des ersten Arsakes bei Suid. s. v. 'Apouxyc, die nur einer parthischen specialgesobichte eutnommen sein kann. Nur muss man sich hüten, stellen des Joannes Antiochenus, der hauptquelle des Suidas, den dieser unzählige male stillschweigend ausschreibt (namentlich über orientalische geschichte), dem Arrianus aufzubürden. Doch wird man bei einiger vorsicht selbst in kleinen fragmenten den attischen griffel des neuen Xenophon von dem armseligen geschreibsel des Byzantiners unterscheiden können. Bei kritischer benutzung der angaben des Suidas und vergleichung derselben mit den uns erhaltenen schriftstellern, namentlich Cassius Dio würde man gewiss zu nicht unbedeutenden historischen resultaten gelangen und so den verlust der Hagtisch des Arrianus wenn auch nicht ersetzen, so doch minder schmerlich machen können. Denn der schimmer von hoffnung zur einstigen wiedererlangung dieses werkes, den uns Labbé Bibl. nov. mss. p.: 885 durch die versicherung machte, die Hageraa des Arrianus Befänden sich noch in italienischen bibliotheken, ist ohne zweifel ein irrlicht.

Dresden.

A. v. Gutschmid.

# 12. Statii Silv. I, 2, 174 sqq.

Hunc et bissenos (sic indulgentia pergat praesidis Ausonii!) cernes attollere fasces ante diem: certe iam nunc Cybeleia novit limina et Euboicae carmen legit ille Sibyllae. lamque parens Latius, cuius praenoscere mentem fas mihi, purpureos habitus iuvenique curule indulgebit ebur, Dacas (quae gloria maior!) exuvias laurosque dabit celebrare recentes.

His epithalamii Stellae et Violantillae versibus Venus loquens inducitur. Ad Violantillam somno oppressam accedit eique ut Stellae nubat persuadere studet: ab hoc enim eam toto animo amari, eum pulchrum esse et natalibus nobilem atque clarum poëtam; hunc etiam ante tempus lege constitutum Domitiani indulgentia consulem futurum esse; deinde pergit: "certe iam nunc Cybeleia novit limina".

Quid haec? Cybeleia limina haud dubie sunt limina templi Cybeles, a. 191 a. C. in Palatio dedicati. (Liv. 29, 37.) Cybeleia limina nosse Galli quidem exsecti recte dici possunt; sed minus bene quadrarent verba in Stellam Violantillae nuptiis inbiantem. Et putasne, Veperem Olympiam apte haeq de Cybele Phry-

gia dicturam fuisse? Interpretes quidem (Grondv., Barth., Domitius) contendunt, verba significare, Stellam praetorem vel alium quendam magistratum fuisse et ludes Megtilenses curasse; sei quomodo hoc in verbis inesse potest? Et certe Statius praeturam non ita composuisset cum sacerdotio Sibyllino. Handius putat, ex hoc ipso loco colligendum esse, in ludis Megalensibus etiam quindecimviris fuisse officium quoddam; sed illos ludes aediles curules constat curasse; (Becker, ant. Rom. 111, 327.) et limine Cybeleia nosse significare nunquam potest: ludos Megalenses edere vel tale quid.

Scribeudum est pro Cybeleia: Phoebeia (cf. Silv. 3, 4, 6. 2, 4, 17.). Nam ex verbis sqq. per solennem apud Statium epexegesin additis patet, Stellam fuisse sacerdotem Sibyllinum; libri autem Sybillini inde ab a. 12 a. C. in templo Apollinis Palatini inssu Augusti asservabantur. Suet. Oct. 31: "condidit duobas forulis auratis sub Palatini Apollinis basi". Sic Tibullus II, 5. Messalini in collegium XV virorum sacris faciundis et Sibyllinis libris inspiciundis cooptati inaugurationem celebrans canit (cf. Dissen. ad h. l.):

Phoebe fave: novus ingreditur tua templa sacerdos et deinde (vs. 17 sq.):

Phoebe, sacras Messalinum sine tangere chartas vatis, et ipse precor quod canat illa doce.

Phoebeia a vocabulo sequentis versus Sibyllae corruptelam traxisse videtur. edit. Vicent. exhibet Cybellia, aliae Cybelia; codd. Vratisl. Paris. edit. Rom. Vicent, Venett. medit; edit. princ. movit lumina.

Sensus verborum est: "(mox erit consul) iam inter quindecimviros est et nunc imperator aedilitatem curulem ei indulgebit atque concedet, ut triumphum Dacicum recens deportatum ludis celebret". Et revera Stellam hos ludos celebrasse, testatur Martial. VIII, 78.

Quos cuperet Phlegraea suos victoria ludos, Indica quos cuperet pompa, Lyaee, tuos, fecit Hyperborei celebrator Stella triumphi,

o pudor! o pietas! et putat esse parum.

Stellam in eo fuisse, ut aedilis curulis fieret, demonstrant verba: purpureos habitus iuvenique curule indulgebit ebur, quorum sensus est: Domitianus Stellae aedilitatem curulem indulgebit. Nam purpurei habitus significant togam praetextam (Cic. Cluent. 40. Hor. epod. 5, 7.); sellam autem curulem et togam praetextam primi inter magistratus aediles curules acceperunt (Beck., ant. Rom. 111, 77.).

Iam vero quum lege Villia s. annali sancitum esset, ut nemo ante annum aetatis XXXVII aedilis fieret, Stella tempore carminis scripti XXXVI annos natus esse videtur. Atqui triumphum Dacicum Domitianus egit a. 91 p. C. (cf. Scheiffele, as-

mal. Rom. sub hoc sano) L. Aruntium Stellam igitur a. 54 p. C. natum et carmen nostrum a. 90. p. C. conditum esse consectarium est.

Ilfeldae.

C. Volckmar.

#### 13. Emendata in Taciti Annalibus et Historiis.

Annalium lib. 1 51 excivit ea caedes Bructeros Tubantes Usipetes; saltusque per quos exercitui regressus, insedere, quod gnarum
duci incessitque itineri et proelio, pars equitum et auxiliariae cohortes
duvebant, mox prima legio et mediis impedimentis sinistrum latus
unetvicesimani dextrum quintani clausere, vicesima legio terga firmavit; post ceteri sociorum.

Vitium sermonis incessitque itineri et proelio non debebat tam patienter ferri quam hucusque factum est. Neque enim hoc latinum est proelio incedere; et ut dici posset: esset id in ipso proelio versari, per proelium incedere. At nostro loco describitur ordo agminis, quo ordine exercitus Germanici ad hostem perrexerit. Igitur hoc debet dici, quomodo incesserit agmen. Ipse Tacitus lib. Il 16 noster exercitus sic incessit: auxiliares Germanique in fronte; post quos pedites sagittarii . . . intentus paratusque miles, ut ordo agminis in aciem adsisteret (h. e. incessit agmine quadrato quod dicitur, viae pariter ac pugnae composito). Similiter II 79 ducitque validam manum et proelio paratam; XIII 39 hostem vagum neque paci aut proelio paratum; ut et alii: Curtius III 8 itineri simul paratus et proclio. (Livius XXXIII 39 aptiorque itineri quam pugnae). Illud ipsym vocabulum hic quoque credendus est posuisse scriptor; cuius quidem vestigia manifesta in ipso exstant libro manuscripto. Nam (hoc alterum est) quorsum istue pars equitum? nec enim de altera parte, quo loco fuerit collocata in agmine, quidquam traditur. Quare aut pudendae, ut quae maxime, socordine accusandus erit scriptor, aut (quia hoc nemo sustinebit) scribendum (reposito pro pars illo, quod significavi, paratus; scribebatur autem ita: parat;) incessitque itineri et proelio paratus. equites et muziliariae coh. sq. Idem eius exercitus agmen, quem Cerealis adversus rebellantes Civilis ductu Batavos Germanosque direxit (Hist. V 16): postera luce Cerealis equite et auxiliariis cohortibus frontem explet; in secunda acie legiones locatae. Etenim videtur haec solennis quodammodo fuisse Romanis ducibus apud illas gentes agminis quadrati instruendi ratio. Sed nostro loco, ubi semel v. paratus abiit in pars, continuo quae sequebatur vox huic accommodata infuscavit scriptoris orationem et rem ipsam, quam narraverat, obscuravit.

11 69 at Germanicus Aegypto remeans cuncta, quae apud legiones aut urbes iusserat, abolita vel in contrarium versa cognoscit. hinc graves in Pisonem contimeliae; nec minus acerba, quae ab illo in Caesarem tentabantur.

Rectius intentabantur: nam hoc ad contumelias voces minos, illud ad Arma insidias facinora refertur. Ef. 111 28 et terror omnibus intentabatur. IV 11 cum omnes alia conquirerent intenderentque (obiectarent, Tiberio). XII 47 moxque vulgus probra ac verbera intentabat. Hist. I 9 tels ac manus in ora legatorum intentant. Et intra probra etiamtum ac contumelias stetisse Pisonem et re ipsa verisimile est et quae postea Pisoni in iudicio obiciuntur declarant lib. III 13 ne contumelias quidem adversus principem infitiari poterat.

111 61 primo omnium Ephesii adiere (Tiberium) memorantes etc. . . . 62 proximi Magnetes L. Scipionis et L. Sullae constitutis nitebantur e. q. s.

In libro Mediceo non est proximi, quod editiones occupavit, sed est proximos, ut colligas e Baiteri notaminibus. Id autem videtur esse pro proximi os h. e. proximi hos (sc. Ephesios, Magnetes nitebantur), quemadmodum fere loqui honos auctores notum est. Ipse Tacitus XV 15 proximus quisque regem XVI 11 vitam proxime libertatem actam; rarius idem cum tertio casu ut XVI 35 laetitiae propior, Hist. I 4 primores equitum proximi gaudio patrum, ne diceret gaudium per vicina coactus.

111 69 nam a legibus delicta puniri: quanto fore mitius in ipsos melius in socios provideri ne peccaretur.

Latini sermonis mos postulat ut delentur praepositio, sam legibus delicta puniri, ut videtur nata esse ex prava eiusdem literae geminatione (nã a legib.)

IV 53 at Agrippina pervicax irae et morbo corporis implicata, cum viseret eam Caesar, profusis diu ac per silentium lacrimis, mos invidiam et preces orditur: subveniret solitudini daret maritum.... sed Caesar non ignarus quantum ex re publica peteretur, ne tamen offensionis aut metus manifestus foret sine responso quanquam instantem reliquit.

Quomodo, quaeso, ex re publica? ex principe petebat Agrippina. Sed, inquis, illis temporibus omnis res publica in principem cesserat; et ideo quae a principe fiunt a re publica fieri dicuntur. Imo tum potius omnia per principem fieri dicerentur, nihil per rem publicam. Attamen quid indigemus his argutiis in loco simplicissimo? Repone fidenter: quantum ex se peteretar; quod simul abiit in ex re continuo quae sequitur litera pro compendio quod adhiberi solet a librariis in scribendo rei publicae vocabulo accepta peperit lectionem, quae per omnes editiones propagata et interpretum commentis onerata magis quam ornata tandem aliquando ex loco, quem tanquam suum occupavit exturbanda erit, si Tacitum sospitem quam librariorum flagitia impunia malumus. — Gemello prope errore Hist. IV 42 senatum in scenam produzerunt, ubi nec vola nec vestigium eius rei in

Miscelles. 863

auctoris verbis exstabat, in his: sponte ex SC accusationem subisse videbatur (Regulus), ubi haud dubie hoc dederat scriptor: sponte et ex consulto e. q. s. quod Waltherus vidit; nisi quod ille Lipsii coniecturam (qui coniecit sponte et inconsulto) retractaus voluit sponte et consulto. Ex consulto et alii dixerunt et Auct. ad Herenn. 11 30 49 sextus locus est quum ostendimus ex consulto factum.

IV 70 quem enim diem vacuum poena, ubi inter sacra et vota quo tempore verbis etiam profanis abstineri mos esset vincula et laqueus inducantur? non imprudentem Tiberium tantam invidiam adisse: quaesitum meditatumque ne quid impedire credatur, quominus novi magistratus quo modo delubra et altaria sic carcerem recludant.

Quum in codice sit potius adisset, non adisse, non sine specie veri aliquis coniiciat fuisse primitus verba ita constituta: non imprudentem Tiberium tantam invidiam a disse, set quaesitum meditatumque e. q. s.

XI 31 tum potissimum amicorum vocat (Claudius); primumque rei frumentariae praefectum Turranium post L. Getam praetorianis inpositum percunctatur.

Initio sententiae aliquid ulceris haerere nemo non videt. Mendum ita procurarunt plerique editorum ut ascito codicis Agricolae supplemento scriberent tum potissimum quemque amicorum vocat, magis speciose quam vere. Nam id si voluisset Tacitus dixisset potius ita ut Bekkerus edidit tum potissimos amicorum voc. Verum et hoc impeditum et codicis vestigia alio ducunt; ut videatur potius idem scripsisse autor quod alibi semper in tali re. XII 1 discordantes (amicos) in consilium vocat (Claudius) et promere sententiam et adicere rationes iubet. XIV 62 fateturque apud amicos quos velut consilio adhibuerat princeps. XV 61 quod fuit saevienti principi intimum consiliorum, nostro loco: tum potissimum amicorum consilium vocat. Tum potissimum h. e. tum maxime, tum vero, neque antea, cum obliqua cunctantis semper et trepidi principis insectatione; v. consilium autem post amicorum propter similitudinem ductuum facile poterat negligi a librariis.

XIII 57 sed civitas Ubiorum socia nobis malo inproviso adflicta est. nam ignes terra editi villas arva vicos passim corripiebant, ferebanturque in ipsa conditae nuper coloniae moenia. neque exstingui poterant, non si imbres caderent non si fluvialibus aquis aut quo alio humore, donec inopia remedii et ira cladis agrestes quidam eminus saxa iacere etc.

In codice traditum est non legi remedii, quod vulgo fertur, sed legi remedio. Videtur fuisse antiquitus remediorum: donec: inopia remediorum et ira cladis agrestes quidem e. q. s. Sed siglum, quo syllaba -rum indicabatur evanuit.

XIV 11 adiiciebat crimina longius repetita (Nero in Agrippinam matrem), quod consortium imperii iuraturasque in feminae verba praetorias cohortes idemque dedecus senatus et populi spera-

visset, ac postquam frustra ablata sit, infensa militi patribusque el plebi dissuasisset donativum et congiarium e. q. s.

Corrupta codicis verba postquam frustra ablata sit nulla dua probabili coniectura in integrum restituta esse ipsa coniectantium trepidatio et varia coniecturarum copia docet. Sed sensus in aperto est. Is enim nihil aliud flagitat quam quod iam Rhenanus proposuit: postquam frustrata sit (sensu passivo); quanquam propius insistentibus codicis scripturae idem assequi licet. Scr. enim: postquam frustra habita sit. Frustra haberi h. e. spe falli familiaris est Tacito locutio; bis in hoc ipso libro, 37 igitar Corbulo quaesito diu proelio frustra habitus 51 sensu paullum diverso ergo dixit princeps., ut leges .... aliaque admodum aequa, quae brevi servata dein frustra habita sunt. Natus est error ex antiqua scriptura ablta i. e. habita, et ex literarum t et a permutatione quas saepe ne discerni quidem posse in hoc ipso codice Baiterus testatur ad Hist. 1 40.

XIV 61 omitteret modo Campaniam et in urbem ipsam pergeret, ad cuius nutum absentis tumultus cierentur.

Lege: ipsa, et in urbem ipsa pergeret ad cuius nutum absentis tumultus cierentur. Opponuntur quae absente Octavia fiunt iis quae praesente in urbe futura sunt.

XVI 10 aderat filia super ingruens periculum longo dolore atrox, ex quo percussores Plauti mariti sui viderat; cruentumque cervicem eius amplexa servabat sanguinem et vestes respersas, vidua inplexa luctu continuo nec ullis nisi quae mortem arcerent alimentis.

Merito in phrasi inplexa luctu continuo haeserunt quidquid usquam erat criticorum; nam et nimis insolitum hoc est pro inplicata luctu et subiectum ei quod supra est amplexa sono sue cruciat aures legentium. Itaque alii alia eius vocabuli vice substituerunt; ut nihil tamen sit, quod auctorem ipsum dedisse asseverari quisquam audeat. Qui hoc potius videtur voluisse: servabat sanguinem et vestes respersas vidua, inpexa luctu continuo nec ullis e. q. s. Crines promittere commune omnibus gentibus luctus maerorisque indicium; et inde est quod longo dolore atrocem eam dicit scriptor.

XVI 15 causa festinandi ex eo oriebatur, quod Ostorius multa militari fama et civicam coronam apud Britanniam meritus ingenti corporis armorumque scientia metum Neroni fecerat ne invaderet pavidum semper et reperta nuper conjuratione magis exterritum.

Locum aperte mancum Beroaldum secuti ita sibi refingere visi sunt editores ut scriberent: ingenti corporis robore armorumque scientia, ad sensum probe, minus quoad verba, quae et ipsa haud raro attente et ut ars critica docet examinatis codicum reliquiis scriptoribus reddere licet, non minus certa coniectura quam si hodie et in nostris oculis ea scripsissent. Hoc quidem de quo agitur loco satis compertum videtur esse, hoc scripsisse auctorem; ingenti vi corporis armorumque scientia, quum etiam alibi

(Ann. XII 44) eadem usus sit phrasi in simili re: Rhadamistus, decora proceritate, vi corporis insignis. Vocula vis nescio quomodo abutitur Tacitus videturque in deliciis habuisse.

Historiarum lib. 1 2 trina bella civilia, plura externa ac plerumque permista, prosperae in Oriente adversae in Occidente res. turbatum Illyricum Galliae nutantes e. q. s.

Insuave sonat illud res in fine sententiae positum. Et codex aliam viam monstrat. Ibi enim ita scriptum est: prosperae in Orientes adversae in Occidente returbatum e. q. s., unde credibile est syllabam, quae v. turbatum adhaeret, postquam exciderat post praecedens voc. Oriente, a correctore sive ab eo qui correctum invenit, non quo pertinebat loco sed alieno post v. Occidente illatam esse, ut rescribendum sit: prosperae in Oriente res adversae in Occidente. turbatum e. q. s.

1 3 comitatae profugos liberos matres, secutae maritos in exilia coniuges; propinqui audentes, constantes generi; contumax etium adversus tormenta servorum fides; supremae clarorum virorum necessitates; ipsa necessitas fortiter tolerata et laudatis antiquorum mortibus pares exitus.

Hace postrema codex aliter exhibet, ita: pare exitus; unde magis consentaneum altera vocali resecta scribere par, non pares: ipsa necessitas fortiter tolerata et laudatis antiquorum mortibus par exitus. Refertur autem ad id quod supra est clarorum virorum; et singularis numerus, ubi alius fortasse multitudinis posuisset, apprime convenit huic scriptori.

II 4 tres, ut supra memoravimus, ipsi Vespasiano legiones erant, exercitae bello: quattuor Mucianus obtinebat in pace; sed aemulatio et proximi exercitus gloria depulerat segnitiam, quantumque illis roboris discrimina et labor tantum his vigoris addiderat integra quies et inexperti belli labor.

Extrema huius periodi quum aperte mendosa sint varia tentarunt homines docti quo pristinum orationis statum reducerent. sed plerique omnes sedem vitii putarunt v. labor aut male repetitum ex praecedentibus aut depravatum ex alia voce. In quo mihi errasse videntur. Nam quaesita est in repetita illa voce rhetorica quaedam ἀντίθεσις, perblanda et grata auribus accidens; quae apparebit si phrasin inexperti recte ceperis vereque de ea statueris. Solet enim in talibus ad homines referri, non ad res, ut licet videre ex multis et aliorum et huius ipsius scriptoris exemplis. Ann. XVI 5 lasciviae in experti (lasciviam experti cod.). Hist. IV 76 veterem expertumque belli 11 75 civili bello inexperti 18 bellis inexperti. Ad horum exemplar etiam nostro loco melius iungitur id voc. cum his, ut v. labor ex eo aptetur, ita: quantumque illis roboris discrimina et labor, tantum his vigoris addiderat integra quies et inexpertis belli laborum. Idem ex parte iam Lipsius censuit (quanquam nemo ei obsecutus est); nisi quod is deleto y. labor scribi iussit: et inexpertis belli, clauda periodo.

Il 9 (de falso Nerone) sed Asprenati cumeta ex fide núnciats; cuius cohortatione expugnata naois et interfectus quiequis ille erat. corpus, insigne oculis comeque et trucitate vultus, in Asiam etque inde Romam persectum est.

Apertum hic mendum et sane ridiculum mirum est tam din fefellisse hominum acerrimorum oculos. Quomodo enim corpus integrum illius latronis per terras ac maria circumveherent nisi summa ope condimentis perunctum atque circumfusum, aut que tandem consilio id facerent? Scilicet propter conspicuos em oculos capillumque et voltum torvum atque atrocem. At vere haec non in toto corpore spectabantur (nisi forte Argus quidan ille erat aut quod aliud miraculum), sed in illa corporis parte, quam caput hominis vocamus. Igitur hoc ipsum repone: caput, insigne oculis comaque et trucitate vultus e. q. à. Notus est mes communisque barbararum et non barbararum (si hoc aliorum quam barbarorum est) gentium capita hostium amputata ut victoriae insigne circumferre atque ostentare. Si opus est exemplis, lege quae de D. Pacario, Corsicae procuratore, narrantur (Hist. Il 16); qui postquam inter conata sua ad Vitellium desciscendi oppressus est, caput eius recisum Romum ad Othonem defertur a percussoribus. Nero non contentus solo aspectu etiam illudere selebat interfectorum a se clarorum virorum reliquiis, ut Cornelii Sullae, quem ob ipsam claritudinem sibi suspectum Massilian relegaverat, caput relatum illusisse narratur (Ann. XIV 57); et de Plauto Rubellio, quem ob eundem metum in Galliam Narbonensem amoverat (Ann. XIV 59) caput interfecti relatum; cuius aspectu e. q. s. De caede Octaviae Ana. XIV 64 additurque atrocior saevitia quod capat amputatum latumque in urbem Poppats vidit. Maxime is mos Romae Aoruit, quam triumviri in vicorum clarorum vitas saevirent. Florus IV 6 de illin temponibus: Romae capita caesorum proponere in rostris paene iam usitatum erat. Vide etiam, si vis, de hoc more disserentem Boettigerum in tractatu de Furiarum persona, kleine schriften I p. 255.

11 100 mow Patavii secretum componendae proditionis quasitum. namque Lucilius Bassus post praefecturam alae Ravennuti simul ac Misenensi classibus a Vitellio praepositus quod non statim praefecturam praetorii udeptus foret, iniquam iracundiam flagitiosa parfldia ulciscobatur. nec sciri potest traveritne Caecinam, an (quod evenit inter malos, ut et similes sint) eadem illos pravitas inpulerit

Ferri nequeunt in his vv. ut et similes sint, quae cum magne orationis impedimento, ipsam laxant et onerant sententiam. Removenda sunt sine mora, nisi statuamus summum autorem suum ipsum glossatorem egisse et verberum languoribus suarum sententiarum vim infregisse orationisque sincerum habitum inquinasse. Apparet enim en a magistro aliquo aut studioso lectore interpretationis causa addita esse, cui nimis obscura videbantur hnec: nee seiri potest traceritne Caecinam an (quod evenit inter

Miscellen. 362

melos) sadem illos pravitas inpulerit, ceterum sententia satis lucida neque ineleganti. Simile additamentum unper explosum est in Ann. VI 24 ubi antea legebatur: vocesque descientis adiecerat, quis primo alienationem mentis simulans quasi per dementiam sumesta Tiberio — imprecabatur, nunc recentissimus editor illa verba ut inatticia removit. Non minus Hist. V 12 vv. quem et Bargioram vocabant potius eiicienda erunt cum Bipontinis quam transponenda.

Ul 1 quibus opponiri auxilia et trahere bellum videbalur, Germanicarum legionum vim famomque extollebant et advenisse mox cum Vitellio Britannici exercitus robur . . . superesse Vespasiano mare classes studia provinciarum, per quas velut alterius belli molem cieret.

Una tantum classis erat in Oriente eaque in Ponto stationem habebat; duae in Occidente, apud Misenum in inferiore, Ravennae in superiore mari. De illa cf. Hist. II 83 classem e Ponto Byzantium adigi iusserat (ubi v. Lipsium) III 47 classi quoque (classis cod.) faces intulit (de classi in Ponto agente). Non peterant igitur nisi de una classi loqui Vespasiani partium duces. Et opponit infra (c. 2) Mucianus duas Vitellii classes (Ravennatem et Misenensem) vacuumque Illyricum mare. Quare nostro loco genuina lectio videtur esse haec: superesse Vitellio mare classem studia provinciarum, per quas sq. Nihil mutatur, nisi quod una literula male geminatu resecutur.

111 5 trahebantur in partes Sido atque Italicus, reges Suevorum, quis vetus obsequium erga Romanos et gens fidei commissae patientior.

Sic ex codicibus interpolatis dederunt editores. Admodum incaute. Nam nec his sensus constat (quae enim est illa sides commissa, aut quis Latinorum ita locutus est?) et codex unicus longe aliud exhibet. In eo enim est gens sidei commissior patentior. Manifesta est dittographia. Nam sides in talibus est pro obsequio; gens autem obsequio magis obnoxia, magis prona ad serviendum dicitur gens sidei patientior. Ann. IV 72 Frisii—pacem exuere, nostra magis avaritia quam obsequii inpatientes. Germ. 43 Germani dicuntur tributa pati Ann. XIII 56 patienda meliorum imperia Livius XLV 32 nulli civilis animus neque legum neque libertatis aequae patiens XXIX 13 si qui minus patientes dedecores sint VI 16 patientissima iusti imperii civilas. Inducendum igitur illud commissior, quod conniventi alicui librario debetur, qui somnians de sidei commissis cogitavit, ubi re vera omnia magis agebantur.

111 17 nullum in illa trepidatione Antonius constantis ducis aut fortissimi militis officium omisit.

Rescinde iterum literas male cumulatas (nam superlativo gradui in his nullus est locus) et scribe: nullum in illa trepidatione Antonius constantis ducis aut fortis militis officium omisit. Illa se lectio nullo modo potest tueri, quippe quae ne intelligi quidem potest.

111 21 sistere tertiam decumam legionem in ipso viae Postumiae

aggere iubet; cui iuncta a laevo septima Galbiana patenti campe stetit, dein septima Claudiana e. q. s.

Codex post v. iuncta addit in; id nihil aliud videtut esse quam in h. e. inde: cui iuncta inde a lacco septima Galbiana steti, dein sq. ldem error sacpius recurrit in hoc ipso codice. Hist. l. 84 in hostes, ubi debebat inde hostes 11 83 perin, debebat perinde.

1V 1 duces partium accendendo bello civili acres temperandee victoriae inpares: quippe in turbas discordiaique pessimo cuique phrima vis paæ et quies bonis artibus indigent.

Corrige: inter turbas discordiasque.

IV 11 Alfenius Varus ignaviae infamiaeque suae superfuit; Asiaticus enim (is libertus) malam potentiam servili supplicio expisoit.

Mera praestigia hace sunt, quibus vitium dissimulare conantur quidam editores. Neque tamen videtur is sensus inferendus esse, quem VV. DD. effecerunt scribendo ets i libertus, etiamsi lib. Videtur hoc potius voluisse auctor: Asiaticus (etenim is libertus) malam potentiam e. q. s.

IV 17 fuisse inter Verginii auxilia Belgas vereque reputentibus Galliam suismet viribus concidisse . . . multos adhuc in Gallia vivere ante tributos genitos.

Quanvis leviusculum notatu tamen haud indignum, male his scriptum esse singulari numero Galliam et Gallia, quum auctor ipse non potuerit nisi multitudinis ea efferre; quemadmodum semper fit, ubi de quattuor Galliis provinciis, non de Gallia terra sermo est. Librariis igitur haec inputanda sunt, qui pro Gallias suismet etc. scriqserunt Gallia suism. et pro in Gallis siv. Galliis (quod in superiore aliquo codice primum errore librarii Gallia scriptum deinde supraposita lit. s correctum in fraudem induxisse videtur eum qui ea transcripsit) in Gallias.

IV 26 apud imperitos prodigii loco accipiebatur ipsa aquarum penuria, tanquam nos amnes quoque et vetera imperii monimenta desererent, quod in pace fors seu natura tunc fatum et ira dei vocabatur.

Quomodo ira dei? In ecclesiastico igitur aliquo versamur, non in Tacito. Qui nisi subito patriam superstitionem eiuravit non potest aliud scripsisse, quam quod alibi posuit. Hist. Il 38 eadem illos deum ira—egere Ann. I 39 neque militum sed deum ira resurgere (rabiem) IV 1 quam deum ira in rem Romanam, nostro loco, ubi praecedit v. ira: tunc fatum et ira divom vocabatur. Id in superiore aliquo codice acriptum sic: ira divo vo cab. omissaque altera ex paribus syllabis depravatum in id quod in nostro codice legitur ira di vocabatur peperit lectionem, quae nunc per aditiones vagatur ira dei, iam unde venerat ablegandam. Ceterum sic Tacitus quoque scribebat divom donativom aerom saerom, sim.

🔗 IV 29 tum vero strepitus dissoni, casus incerti, neque feriendi

neque declinandi providentia. unde clamor acciderat circumagere corpora tendere arcus, nihil prodesse virtus, fors cuncta turbare et ignavorum saepe telis fortissimi cadere.

Describitur nocturnum Romanorum cum Belgis Germanisque proelium. Sed credas apud Parthos Sarmatasve rem geri, quippe ubi de arcu et sagittis, quos tenderint emiserintque, legamus. Absurdum hoc esse, et mendum latere in vv. tendere arcus dudum intellectum est; quid auctor potissimum scripserit etiamnum in incerto. Attamen res ipsa modo attentius eam inspiciamus, verba subministrat. Nam quum pugnantes circumegisse corpora dicantur, debet addi quamobrem circumegerint sese ad armorum strepitus et vocum tumultus. Fecerunt autem ideo ut ferirent hostem et percuterent; quod assequimur, si praeeunte ipso Tacito rescribimus: unde clamor acciderat circumagere corpora intendere ictus, ut Ann. XVI 9 nec Silvanus omisit obniti et intendere ictus, Hist. III 31 ingerebant probra intentabantque ictus.

IV 45 isdem diebus Antonius Flamma Cyrensensibus damnatur lege repetundarum et exilio ob saevitiam.

Non potest illud esse pro in gratiam Cyrenensium, ut volunt interpp. Adde interrogantibus: isdem diebus Antonius Flamma Cyrenensibus interrogantibus damnatur lege rep. lpse Tacitus suadet Ann. libro XIV 46 damnatur isdem consulibus Tarquitius Priscus repetundarum Bithynis interrogantibus XVI 21 Capito iniquus Thraseae quod auctoritate eius concidisset iuvantis Cilicum legatos dum Capitonem repetundarum interrogant. Possit etiam suppleri accusantibus, ut libr. XIV 28 fine anni Vibius Secundus. eques Romanus, accusantibus Mauris repetundarum damnatur atque Italia exigitur, is quoque ob singularem in provincia regenda saevitiam. Nam legitima poena in crimine repetundarum ex lege lulia intra amissionem ordinis et litis aestimationem stetit (v. Lipsium ad h. l.) XIII 33 P. Celerem accusante Asia, quia absolvere nequibat Caesar, traxit e. q. s. XII 18 motus senatu et Pedius Blaesus accusantibus Cyrenensibus sq. XII 22 damnatus et lege repetundarum Cadius Rufus accusantibus Bithynis Plinius Epist. lib. Il 11 Marius Priscus, accusantibus Afris, quibus pro consule praesuit omissa desensione iudices petiit, et sic semper. Sed illud magis placet.

IV 47 actum in senatu ut sexcenties sestertium a privatis muhum acciperetur; praepositusque ei curae Pomponius Silvanus . . . abrogati inde, legem ferente Domitiano, consulatus quos Vitellius dederant, funusque Censorium Flavio Sabino ductum, magna documenta instabilis fortunae summaque et ima miscentis.

Plane ac si in senatu id factum esset, ut scilicet funus Sabino duceretur. Nam sermo est de actis senatus; et ex ipsis Actorum libris haec excerpsit Tacitus. Ibi vero non perscriptum erat ductum esse Flavio Sabino funus (nam id nil ad senatum pertinebat), sed decreta tantum patrum et sententiae memo-

rabantur. Vide Lipsii excursum ad Ann. V. 4. Igitur nil nisi hoc pottiit scribere Tacitus: sunusque Censorium Flavio Sabino decretum, ut usu venit. Ann. IV 15 ita quamquam novo homini — Censorium funus decrevere. VI 11 dein Piso publico sunere elatus est ex decreto senatus. XIII 2 decreti a senatu duo lictores — simul Claudio censorium funus. Ceterum quae hic narrat scriptor philosophus documento esse vult, quam fluxa et instabilis sit rerum mortalium fortuna, quod qui modo princeps generis humani virum claritudine natalium et dignitate vitae excellentem sua cau ad necum trahi corpusque exsangue et laceratum in viam proici viderat, eius nomen et acta paucis diebus interiectis publico consilio abolentur eodem actu, quo ei quem ut hostem ultum iverat summi post mortem honores decernuntur.

IV 51 aderant legati regis Vologesi quadraginta Parthorum equitum milia afferentes magnificum laetumque tantis sociorum auxiliis ambiri neque indigere. gratiae Vologeso actae mandatumque ut legatos ad senatum mitteret et pacem esse sciret.

Mirum foret, si Vologeso mandasset Vespasianus ut legatos ad senatum mitteret non addito cuius rei ergo id faceret; neque hoc cuiquam potest mandari, ut aliquid esse sciret, potest ut faceret. Corrupta sunt illa esse sciret, et medicina in promptu. Videtur enim nihil aliud inesse quam (id quod res ipsa et usus scriptorum flagitat) sanciret; mandatumque ut legatos ad senatum mitteret et pacem sanciret. Pacem sanciret h. e. foedus sanciret, ut Ann. XII 46 Caelius Polio praefectus Mithridaten regem Armeniae hortatur ad sanciendum (cum fratre Pharasmane Parthorum rege) foedus. Livius XLIV 23 quod adesse foederi sancitae cum Gentio societatis volebat rex. Vitium inde natum est quod saciret h. e. sanciret literis male diductis scribebatur ita: sesciret h. e. esse sciret.

IV 63 Civilem etiam beneficii memoria flexit quod filium eius primo rerum motu in colonia Agrippinensi deprehensum honorate custodierant.

Haec postrema honorate custodierant, per se contorta et impedita eo etiam convincitur minus recta esse, quod a codicis scriptura non quod ferri possit recedunt. Quae haec est: honorata constodiae erant. Et illud quidem recte honorata custodia, ut alias semper Tacitus Hist. I 88 repositus Cornelius Dolabella neque arta custodia neque obscura. III 12 Bassus honorata custodia Liburnicis navibus Atriam pervectus; cetera lacera esse videntur, sic fere restituenda; honorata custodia habuerant ut Ann. III 22 servos Lepidae, cum militari custodia haberentur. Similiter III 42 alam quae conscripta e Treveris militia disciplinaque nostra habebatur.

Monachii.

Eduardus Wurmius.

### 14. Die verleihung der Musennamen an sterbliche.

Die worte, mit welchen Lucian de imag. cap. 27. die bei den Aegyptern einheimische sitte, menschen die namen von göttern zu geben, begründet: σχεδον γούν τὰ πλείστα αὐτοῖς έξ οὐρανοῦ ἐστίν, können gewiss mit demselben rechte auf das tiefreligiöse verhältniss und die engen beziehungen übertragen werden, in welche sich auch die Griechen und Römer zu ihren göttern gestellt sahen. Dieser lebendige parallelismus von götter- und menschenwelt, die ähnlichkeit der verhältnisse, in denen man sich beide dachte, das zurückziehen aller lebensthätigkeiten im politischen wie im privatleben auf die götter und ihre einwirkungen spricht sich überall so sichtlich aus, dass es als nichts wunderbares erscheinen kann, selbst in bisjetzt unbeachteten seiten des lebens diese engen bezüge festgehalten zu sehen. So hat denn auch der scharfsinn der neuesten forschung unter andern die verleihung von götter- und heroennamen an sterbliche bei Griechen und Römern in ihrer ursprünglichen, in der reinheit und tiefe religiöser anschauungen begründeten veranlassungen, wie andererseits in ihrer spätern ausartung erforscht und auch diese seite des religiösen lebens der alten aufzuhellen versucht 1): insbesondere ist dabei auch das namenspatronatsverhältniss und ähnliches klar herausgestellt worden (vgl. z. f. a. 1851. s. 119 ff.). Indem wir uns eine umfassendere zusammenstellung für eine andere gelegenheit vorbehalten, soll jetzt nur mit einigen beispielen auf die verleihung der namen der Musen an sterbliche hingewiesen werden. Wie bei der onomatologie überhaupt (vgl. philol. VII. s. 754 ff.), so liefert auch im vorliegenden falle die epigraphik fast wieder allein material und anhaltspunkte, die sich bei den zeugnissen der schriftsteller nur im spärlichsten unausreichendsten maasse vorfinden, so dass nur das zeugniss der inschriftlichen denkmäler, wie über so viele seiten des antiken lebens, hierüber ein licht verbreitet, das der natur der sache nach von den schriftstellern gar nicht zu erwarten ist. Mit so trefflichen worten hat Mommsen in der fortsetzung seiner herrlichen epigraphischen analekten (verhandl. der k. sächs. gesellsch. d. wiss. 1852. III. IV. s. 253) diese volle bedeutung der inschriftenkunde im prägnanten umrisse gezeichnet, dass wir es uns nicht versagen können, dieselben hier um so mehr zu allseitiger beherzigung zu wiederholen, als man allmälig erst, zumal auf dem gebiete der lateinischen sprache, die ganze wich-

<sup>1)</sup> Vgl. C. Keil specimen onomatologi Graeci Lips. 1840. c. I. (deoram nomina hominibus data. p. 1—34.) Ch. Walz in z. f. a. 1845. p. 442 sq. und Philol. l. p. 547—551. Vischer: "Ueber den gebrauch von heroeu – und götternamen als eigennamen für menschen." in verh. d. vers. d. phil. in Basel p. 81. (ztg. f. a. 1847. s. 956.) mit den bewerk. von Piper, Rink v. Klein. — Klein in ztschr. d. Mainz. alterth.—ver. 1848. 4. s. 346—350, vgl. ebend s. 197 ff.

tigkeit der inschriftlichen quellen zu würdigen, zu schätzen und auszubeuten anfängt: wir erinnern beispielsweise an F. Ritschl's neueste auf inschriften gegründete arbeiten, insbesondere über die ältere lateinische sprache. "Die inschriften, sagt nun Mommsen a. a. o., gehören mit geringen ausnahmen nicht der literatur an, sondern dem leben; die beschäftigung damit ergiebt für unsere kenntniss des alterthums einen ähnlichen gewinn wie für die kunde eines aus büchern bekannten landes uns das reisen in demselben bringt. Wir erfahren was die schriftsteller, namentlich die einheimischen, nur selten schildern, den gewöhnlichen und alltäglichen gang des lebens; unter dem vielen langweiligen und unnützen tritt das charakteristische von zeit und land doch auch hervor; die sprache trifft unser ohr nicht blos wie sie sein soll, sondern wie sie wirklich ist, in zahllosen individuellen modificationen; wir erfahren sehr viel gleichgültiges, aber auch vieles, was man eben darum gern hört, weil es nicht bestimmt war auf die nachwelt zu kommen; kurz es ist dieser inschriftenschatz richtig gebraucht, noch etwas mehr als ein notizenvorrath, er ist neben dem bilde, welche die antike literatur uns von jener wunderbaren epoche überliefert hat, der treue spiegel derselben, der, ohne ansprüche zu machen auf ordnung und kunst, das platte und triviale so gut zeigt, wie die simplicität und die grösse des alterthums und mit seiner unmittelbarkeit auf die stilisirte und manirirte überlieferung nicht selten erst das rechte licht wirft." Kehren wir nach dieser kleinen abschweifung zu unserem gegenstande zurück: "Schon der alte Pieros aus Macedonien (bemerkt Walz a. a. o.) gab seinen neun töchtern die namen der Musen (Paus. IX, 29, 4); es ist daher auffallend, dass Perikles der ἀσέβεια angeklagt worden sein soll, weil er seinen sklavinnen die namen der Musen gab. Da diese notiz allein auf dem zeugnisse eines schol. in rhet. gr. t. VIII. p. 165 beruht, so liegt der verdacht nahe, dass es ein zu einer rhetorischen übung erdichteter fall sein konnte: wenn eine solche anklage aber auch in dem zeitalter des Perikles wirklich vorgekommen sein sollte, so dürfen wir jedenfalls annehmen, dass sich diess wenige jahrzehnte später, wo Plato seine sklavin Artemis nannte, geändert haben werde." Findet sich schon in so früher zeit diese übertragung der götternamen auf sterbliche, so lässt sich insbesondere für die untergeordneten gottheiten und halbgötter mit Vischer allerdings schliessen, dass deren namen zu allen zeiten in allgemeinem gebrauche gewesen: in vielen fällen mag dabei, wie gerade bei Pieros und seinen töchtern, eine unmittelbare beziehung auf die entsprechenden gottheiten. deren attribute, funktionen, auch ein namenspatronatsverhältniss, von bestimmendem einflusse gewesen sein: in eben so vielen fällen auch aus uns unbekannten gründen oder etwa wegen der etymologischen bedeutung des namens eine übertragung des namens stattgefunden haben. Erwägt man dahei, dass allmälig im laufe der zeit der lebendige glaube an die götterwelt erschüttert, die scheu vor ihr einerseits einer ungläubigen, durch die philosophie herbeigeführten aufklärung, andererseits einem ängstlichen aberglauben gewichen war, der insbesondere durch die verbreitung orientalistischer culte, denen man sich in seiner trostlosigkeit zuwandte, reichliche nahrung erhielt; so begreift es sich, wie diese namensverleihung grade in den zeiten des sinkenden Römerreiches, welches die Griechenwelt längst in sich absorbirt hatte, aus den vorgenannten verschiedenen gründen die allgemeinste verbreitung, und zwar, wie begreiflich, unter den niedersten klassen des volkes, besonders der freigelassenen, finden musste: von den ländern des orientes aber war es grade am meisten Aegypten, welches die verbreitung einer solchen sitte beförderte, da dieselbe wie oben eingangs erwähnt wurde grade dort zu eng mit der religiösen superstition zusammenhing, als dass man sie nicht bei herübernahme jener superstition zugleich mit adoptirt und analog nachgebildet hätte. Und so übertrug sich denn zuerst die bezeichnung Musa selbst auf männer und frauen: bei beiden geschlechtern: sowohl'allein als hauptname, z. b. als töpfernamen Bonn. jahrb. I, s. 42. eine Musa uxor bei Appian p. 383. als auch als zuname, wie bei dem leibarzte des Augustus, Antonius Musa, oder dem Q. Pomponius Musa (Eckhel D. N. T. V. p. 283), ferner Pomponia Musa (Borghes. dec. numism. 6. obs. 2.); Aemilia Musa (Tacit. A. 11, 48); Domitia Musa (Jahn spec. epigr. p. 30. n. 22); Terentia Musa (Grut. 662, 9); Ulpia Musa (Orell. 1746), wozu man vergl. Grut. 919, 1; 925, 115; 981, 12; 920, 15; 942, 9 u. a. a. o. - Auch bei den namen der Musen selbst nun ist einestheils in gleicher weise festzuhalten, ob dieselben als alleinige hauptoder zunamen erscheinen, anderntheils sowohl hinsichtlich der christlichen als auch der heidnischen inschriften zu beachten, ob die also benannten oder zubenannten frauenspersonen als freigeborene oder freigelassene angeführt erscheinen, da sich darauf die ohen berührte beobachtung gründet, dass es vorzugsweise und fast ausschliesslich personen der letztgenannten klasse sind, die also benamset zu werden pflegten. In letzterem falle wird entweder blos der zusatz liberta ohne das nomen gentile gesetzt, oder mit dem nomen gentile des patrons die bezeichnung als liberta verbunden: bisweilen ergibt sich blos aus dem zusammenhang der stand der eingeführten person als liberta: wir werden diese drei fälle bei anordnung der beispiele im folgenden zu grunde legen 1. Calliope. Zu der ersten classe gehören die beiden beispiele einer Calliope Lib. Grut. 599, 5 und Annal. Arch. 1846. p. 258. Henzen in Jen. litzg. 1847. s. 250. verglichen mit Murat. 1199, 5. Um so zahlreicher sind die beispiele, in welchen das nom. gent. vorangestellt ist: Aemilia Calliope (Grut. 930, 3.) Asonia Caliope (sic!) (Murat. 676, 7.) Cosinia C. (Murat. 794, 7.) Domitia C. (Mur. 1478, 4.) Julia C. (Mur. 1690, 5.) Mindia C. (Gr. 1156, 5.) Passenia C. (Mur. 1613, 7.) Publia C. (Marm. Salonit. cl. X. n. 192.) Roma C. (Gr. 740, 2.) Valeria C. (Murat. 1412, 13.) Volusia C. (Mur. 1232, 4.). Vgl. Osann Syll. 499, 31. Gori. l. p. 100, 62. Gud. p. 323, 11. — 2. Clio. Schon eine Nereide bei Vergil. Georg. 4, 341 führt diesen namen, der sich auch bei den griechischen schriftstellern als frauenname findet; so als Κλειώ bei Aelian. V. H. 2, 4. Athen. VIII, 345, a; als Κλεώ bei Mnasalc. 17 (VII, 491), woran sich in ganz gleicher form C. l. 723, 907 schliesst, während Κλειώ bei Osann Syll. p. 434, 88 gelesen wird. Wenn nun bei Achill. Tat. II, 4. p. 114 ed. Bod. das intrigante kammermädchen der Leucippe ή τον θάλαμον πεπιστευμένη Κλειώ heisst, so glaubt Böttiger Sabin. p. 191 diese namensübertragung der ersten unter den Musen, die eine alte inschrift sogar die Juno der geschichte nenne (Viscont. Mus. Pio-Clem. T. I. p. 33 ff.), auf ein kammermädchen dadurch erklärbar machen zu können, dass man "vielleicht besonders den betrauten kammerfrauen diesen namen gegeben habe, weil sie gleichsam die annalistinnen und geschichtschreiberinnen ihrer frauen gewesen, d. h. ihre rechnungen führten, die ephemerides schrieben, die dann die gnädigen frauen früh unter dem frisiren durchlasen, longi relegens transacta diurni luven. VI, 482." - Auch als schiffsname kommt Κλεώ vor. s. Attische schiffn. IV, b, 24. Auf lateinischen inschriften kommt nur eine liberta Cleo bei Mur. 1578, 6. vor. — 3. Erato. Auch ibr name findet sich, wie der der Clio, auf eine Nereide bei Hesiod. Th. 247 und eine Nymphe bei Pausan. 8, 37, 11 übertragen, während er zugleich bei letzgenanntem schriftsteller 8, 4, 2; 10, 9, 5, wie im C. l. 2406 und bei Gr. 1071, 5 auch sterbliche frauen bezeichnet, wie denn auch eine gleichnamige königin Armeniens bei Tacit. Ann. II, 4 vorkommt. - Am häufigsten nun aber scheint der name 4. der Euterpe in anwendung gekommen zu sein: wenigstens finden sich für ihn die zahlreichsten beispiele. Schlechtbin als Euterpe ohne weitern beinamen erscheint derselbe bei Mur. 1316, 2; Jahn spec. epigr. p. 33. n. 50, wo der name Hermes auch den gatten der Euterpe bezeichnet, während bei Grut. 1109, 1 zweifelhaft ist, ob eine freigelassene oder eine freigeborene zu verstehen ist: derselbe zweifel waltet auch bei der Julia Euterpe (Mur. 1249, 11. Reines. XIII, 18. p. 703), wie nicht minder bei einer Vetilia E. (Fabrett. 477. p. 655 = Rev. de philol. 1847, p. 159.). Sicher hingegen aus dem zusammenhange sind als freigelassene zu erkennen: Caninia E. (Mur. 1318, 12); Canuleia E. (Mur. 1448, 14 = Grut. 385, 1.) Roscia E. (Grut. 1125, 8.) Salonia E. (Mur. 1692, 1. = Grut. 308, 10.) Sergia E. (Grut. 1072, 5.) Tajetia E. (Mur. 1501,

1.) Ulpia B.: (Grut. im Ind.) und endlich durch den beisatz lib. hestimmt bezeichnet erscheinen Julia C. L. Euterpe (Grut. 979, 5. und Scribonia L. L. Euterpe (Mur. 975, 10 = 1600, 7.). - 5. Melpomene. Nur zwei beispiele sind, soviel uns bekanut ist, für die verleihung des namens dieser Muse aufgefunden worden. Das erste in folgender inschrift: IUNONI CLAUDIAE LI-VIAE L. MELPOMENE, welche worte sich mannichfach corrupt und entstellt bei Mur. 14, 1. Grut. 25, 9. Zaccaria, istit. lapid. p. 361 finden. Die zusammenstellung mit der Claudia liberta lässt mich ganz unzweifelhaft in der Melpomene eine standesgenossin derselben sehen: ebenso ist auch eine Flavia Melpomene (Grat. 618, 7) durch den beisatz Aug. Lib. hinlänglich bezeichnet. 6. Polymnia. Eine übertragung des namens dieser Muse auf eine sterbliche hat sich bisjetzt noch nicht auffinden wollen. 7. Thalia. Um so zahlreicher aber sind hinwieder bei dieser Muse die gleichnamigen sterlichen schwestern. Vor allem ist hier auf die abweichende schreibweise Θάλεια, Θαλία, Thalia, Thlia, Thalea (vgl. Serv. ad Verg. Ecl. V, 2) und Thallia hervorzuheben. Letztere findet sich in einer Claudia Thallia, tochter eines M. Ulpius Thallus (Mur. 1156, 1: ein Thallus Abascanti f. Grut. 587, 5.) und einer Decimia Thallia (Bull. dell' inst. 1835. p. 132) und dürfte wohl sammt Thallus und dem sonst vorkommenden Thallusa (Θάλλουσα) auf den stamm von θάλλω, florere, zurück zu führen und von dem namen der Muse Thalia zu trennen sein. Dieser selbst nun findet sich schon Iliade 18, 39, Hesiod, Th. 248, Verg. Georg. IV, 338, Aen. 5, 826 als bezeichnung von Nereiden und Nymphen. Daran schliesst sich als frauenname Oulleu bei Agath. 94 (VII, 568), Θαλία Καλλιστράτου Αίξονέω; θυγάτης C. I. 570. Osann Syll. 98. Marm. Elgin. 24. Ebenso wechseln auch diese namensformen im lateinischen: bei Grut. 731, 7 erscheinen auf einer inschrift eine Julia Pieris als schwiegermutter, wie es scheint einer Vibidia, Sp. f. Thalia (also einer freigebornen) und zuletzt noch eine Thalia lib. (vgl. auch Mur. 1501, 2. Marm. Salonit. X, 34.), mit der sich zunächst eine Thalea conserva (Henzen, zsch. f. a. 1848. p. 204) parallelisiren lässt. Dem stande nach zweifelhaft erscheinen eine Thalia bei Grut. 627, 9, eine Chione Thalia b. Mur. 1322, 11 (welche Grut. 1160, 9. Ceonia zubenannt) während hier wieder eine Cerrinia D. L. Thalia (Reines. XVII, 132), Romania Thalia (Marm. Salonit. C. I. p. 132) und Neicea Thalea (Grut. 6187) sich sicherer als freigelassene beurkunden. Zu erwähnen bleibt noch aus einer christlichen inschrift die gattin Thlia (sic) eines Q. Fabius Gaudentius. -8. Urania. Auch ihr namen dient schon im Hym. Cerer. 423 und bei Hesiod. Th. 350 zur bezeichnung einer Nymphe, wie denn auch, beiläufig bemerkt, einer der hunde Aktäons bei Hygin. fab. 181 also gerufen wird. Auf inschriften fund dem

stande nach genau bezeichnet eine Urania lib. b. Mur. 920, 10 und eine Flavia C. L. Urania in den Symbol. litt. Rom. 1751, dec. sec. vol. 11. p. 151 während hinwieder die Julia Urania (Grut. 744, 4), Herennia Urania (Mur. 1351, 8) und bemerkenswerth wegen der umstellung der namen, Urania Primigenia (Grut. 842, 5), Urania Ingenua (Mur. 1400, 1) zweifelhaft bleiben, Urania Apuleia (Mur. 1568, 6) bestimmt als patrona optima bezeichnet wird. Parallel der obenerwähnten Thlia schliesst sich hieran auch eine christin Urania, tochter eines Uranius bei Oderic. dissert. p. 261: wie es überhaupt eine auffallende erscheinung ist, unter den ersten uns überlieferten christennamen auf viele übertragungen heidnischer götternamen oder ableitungen von denselben zn stossen. Schliesslich bleibt uns noch für 9. Terpsichore das einzige beispiel einer Julia Terpsicore (sic!) b. Grut. 942, 12 herauszuheben, welche durch den zusammenhang hinlänglich als eine freigelassene bezeichnet erscheint.

Hadamar.

J. Becker.

### 15. Abwehr.

Im siebenten jahrgang des "Philologus", s. 763-767, ist eine "entgegnung" von hn. Th. Kock in Elbing zu lesen, welche gegen mich und meinen in demselben jahrgang, s. 325-353, enthaltenen aufsatz "zu Aristophanes' wolken" gerichtet ist. Wem ich darauf erst heute erwidere, so hat diess seinen grund einfach darin, dass ich dieselbe erst gestern zu gesicht bekommen Zwar hatte schon unterm 5. october ein gelehrter der hn. Kock persönlich kennt an mich geschrieben: "diese polemik!" Er hat mich früher gedauert, als sie ihn so scharf kämmten. Jetzt thut er mir gründlich leid, dass er mit seinem eigenen schmutz (dessen ich ihn nicht fähig gehalten hatte) bramarbasirt. Dieser seinsollende Aristophanische humor ist in der that so platt und ekelkaft, dass er die beste rechtfertigung für sie ist. Ich denke, jeder mann von geschmack, muss in solcher vertheidigung das geständniss der eigenen niederlage lesen". Aber in der voraussetzung, dass diese polemik in der vorrede zu Kocks als erschienen angekündigter bearbeitung der ritter enthalten sei, die nur nach Süddeutschland später verschickt werde als dem Norden zu, wartete ich seitdem neugierig auf das eintreffen dieser arbeit, und schrieb in diesem sinne an mehrere auswärtige correspondenten. Nachdem mir nun aber in einer journaleirenlation gestern abend das betreffende heft des "Philologus" sugekommen ist, habe ich mich überzeugt, dass ich nicht nöthig habe erst die ankunft der "ritter" abzuwarten, und beeile mich nun darauf die antwort zu geben.

Jeder leser der Kock'schen "entgegnung" wird, wenn er

mit meinem aufsatze nicht bekannt ist, vermuthen dass letzterer sich ganz vorzugsweise mit hn. Kocks ausgabe der wolken beschäftige und die tendenz habe letztere zu "vernichten", des verfassers "ehre in den koth zu treten", "seinem schnöden treiben ein ende zu machen", und was hn. Kock's scharfsinn sonst noch für wendungen ausgesonnen hat. Um so mehr wird ein solcher leser erstaunt sein, wenn er, etwa veranlasst durch die "entgegnung", von meinem aufsatze nähere kenntniss nimmt und nun entdeckt, dass von den 28 seiten aus denen er besteht, alles und alles zusammengerechnet nur auf 1½ seite von hn. Kock die rede ist. Und diess trotzdem, dass der weg den meine arbeit mit vorliebe einschlägt der ist: durch bestätigung und bestreitung fremder aufstellungen allmählich zu einem eigenen positiven ergebniss vorzudringen!

Nur die grenzenloseste eitelkeit, nur — um mit hn. Kock (s. 766) zu reden — "die hohlheit, die volle unsittlichkeit einer gesinnung welche in crassem egoismus" überall nur sich selbst sieht, konnte meine arbeit so missverstehen und sich selbst für den mittelpunkt und zweck derselben halten. Aber ich gehe zum einzelnen.

1. In bezug auf meine erörterung über Nub. 581 ff. sagt hr. Kock s. 764: "hr. T. ist mit mir auf dieselbe ansicht gekommen, wonach nämlich unter der dort erwähnten strategie Kleons die zweite zu verstehen ist. Die erkenntniss dieser wahrbeit ist hn. T. peinlich, weil er mit mir zusammengetroffen ist; natürlich, er hat nicht die priorität der entdeckung. Um sich diese dennoch zu sichern, sucht er meine literarische ehre zu verleumden". Und s. 766: "er (T.) verschmäht die wahrheit fast, weil sie ein anderer vor ihm gefunden hat". Weiter unten: "dieser pharisäerhochmuth — zeigt die ganze hohlheit, die volle unsittlichkeit einer gesinnung, welche in crassem egois-Dus einen theil der wissenschaft in erbpacht nehmen und jeden mitarbeiter daraus verdrängen möchte, nur um die gehofften erfolge ganz allein und ohne nebenbuhler zu geniessen". Ebendas. werde ich desshalb zur abwechslung mit einem "literarischen raubritter" verglichen, ein gedanke der dann s. 767 in dem Kockschen gedicht über "Thraso-Teuffel", der "die wolken [des hn. Kock] anbellt", des näheren ausgeführt ist. Wie kann denn aber von einer entdeckung und der priorität darin die rede sein bei einer ansicht die schon von Spanheim, Harless and Droysen aufgestellt worden ist! Wie kann behauptet werden, ich wollte diese "entdeckung" für eine nagelneue und für die meinige ausgeben, während ich doch (Philologus VII. s. 351) mit dürren worten und unter rückhaltsloser anerkennung jene vorgänger genannt habe? In wahrheit gab es hier gar nichts zn endecken, sondern nur unter den zwei aufgestellten ansichten zu wählen und die eigene wahl zu begründen. Diese begründung allein ist es, auf die ich bei diesem theile meines aufsatzes einigen werth lege, und zwar nicht einmal wegen der einzelnen argumente — welche nahe genug lagen und grösstentheils schon von den verfechtern der entgegengesetzten ansicht beigebracht waren — sondern wegen des methodischen ganges der beweisführung im ganzen. Zwar behauptet herr Kock s. 766: ich habe bei dieser begründung einen "ganzen abschnitt aus seiner ausgabe offenbar benutzt" und daher als "literarischer raubritter" gehandelt; aber das redet ihm nur seine eitelkeit ein, und beweise hat er dafür entfernt nicht beigebracht.

Die schimpfereien sodann, als wollte ich "jeden mitarbeiter" auf dem gehiete der wissenschaft "verdrängen" u. s. w. beruhen auf zu kindlichen begriffen über wissenschaft und literarische verhältnisse als dass es der mühe werth wäre sie zu widerlegen. Der beste beweis wie frei ich von der ärmlichkeit bin über die priorität irgend welcher - wirklichen oder vermeintlichen - entdeckung in der wissenschaft mich herumzuzanken sind die beiden ersten abschnitte meiner abhandlung, welche sich zu einer hauptaufgabe machen halbverschollene programme des mir persöulich völlig fremden Rostocker Fritzsche zu ehren zu bringen. Wenn es mir daher unbehaglich zu muthe ward, als ich, allmählich zu der Spanheim'schen auffassung hingedrängt, unter den neueren fast nur hn. Kock auf dieser seite erblickte, so hatte diess seinen grund nicht etwa darin dass ich der erste sein wollte der diese ansicht aufstellte oder vertheidigte - dens das war ja schlechterdings unmöglich ---, oder, wie hr. Kock sich einbildet, in kleinlichem neide darüber dass er dieselbe ansicht schon hatte drucken lassen, sondern wirklich, wie ich schon in Philologus VII s. 351 erklärt habe, darin, dass mir in folge einer genauen kenntniss der allgemeinen beschaffenheit seiner ausgabe unter allen möglichen genossen meiner ansicht er der unerwünschteste und bedenklichste war. Diess führt mich auf einen weiteren punkt.

2. Ich habe (Philologus VII s. 351) gesagt: hr. Kock habe in bearbeitung der wolken so zahlreiche und so starke proben von unkenntniss und urtheilslosigkeit niedergelegt, dass man ein mal über das andere an Brunck's seufzer erinnert werde: o hominem qui se Aristophani edendo parem arbitratus est! Von dieser stelle sagt hr. Kock (s. 764), sie enthalte "eine behauptung, welche in der ganzen abhandlung durch keinen beweis begründet ist, d. h. eine empörende, eines human gebildeten mannes ganz unwürdige verleumdung" Ist denn aber nur wahr was an der gleichen stelle und in dem gleichen athemzuge hewiesen wird? Hat hr. Kock nicht so weit zu denken vermocht, dass er sich als wahrscheinlich vorstellte, ich werde diesen beweis irgendwo anders — da der Philologus bekantlich keine recessionen enthält — zu führen unternehmen? Die ieser werden

wissen, dass ich diess in der zeitschrift für alt. wissensch. 1858. nr. 20 und 21 gethan habe, und ich habe auf diese recension nur darum nicht schon in meiner abhandlung ausdrücklichen bezug genommen, weil sie damals schon einige zeit nach Marburg abgegangen war und ich daher erwarten durfte, dass die begründung jenes zusammenfassenden urtheils entweder vorher oder mindestens gleichzeitig erscheinen werde. Dass diess nicht geschehen, ist nicht meine schuld.

Was das materielle jenes urtheils betrifft, so kann ich es auch heute einzig wiederholen, nur dass sich mir seitdem das hild von ho. Kock um einige wesentliche züge bereichert hat. Sein eignes bewusstsein müsste hr. Kock sagen, wie unvorbereitet und flüchtig er seine arbeit fabricirt hat, wenn er nicht - vermöge der, wie es scheint vorherrschenden richtung seines wesens auf selbstbewunderung - in jener flüchtigkeit vielmehr wohl einen beweis seiner genialität erblicken wurde. Zwar beruft er sich mit selbstgefälliger ausführlichkeit auf beifällige und oberflächliche anerkennende äusserungen von Chr. Petersen, und auf eine recension in dem leipziger literarischen centralblatt, die schon wegen ihres datums (sie erschien im blatte vom 22. mai 1852) von niemand herrühren kann, als von demjenigen redacteur der Weidmannschen sammlung welcher die correctur von Kocks arbeit besorgt hatte. Aber ich kann dem einen beurtheiler gegenüberstellen, welchen hr. Kock unfehlbar gelten lassen wird, nämlich ihn selbst. Er nennt sich (Philologus VII. s. 766) einen "novizen". Genau dasselbe habe auch ich über ihn ausgesagt, nur mit dem entsprechenden deutschen ausdrucke, wenn ich (ztschr. f. d. alt. w. a. a. o. s. 162) mich dahin aussprach: "überblicken wir bn. Kock's kritisches verfahren im ganzen, so müssen wir sagen, dass es ihm an besonnenheit, tact und methode noch in hohem grade fehlt. Bei einem anfänger ist jedoch desswegen die hoffnung auf künftige bessere leistungen noch nicht aufzugeben; nur aber begreifen wir nicht recht, warum einem anfänger die bearbeitung gerade des Aristophanes überantwortet werden musste". Was nun aber davon zu halten ist, wenn jemand der sich selbst als "novizen" oder anfänger bekennt gegen einen mann der schon seit einer reihe von jahren und, wie ich wenigstens hoffe, nicht in unrühmlicher weise, wissenschaftlich thätig ist, denjenigen ton anstimmt der in der Kockschen "entgegnung" herrscht — überlasse ich dem urtheile jedes gebildeten.

3. Hr. Kock sagt weiter (s. 764): "s. 339 bezüchtigt er (T.) mich literarischen diebstahls: ich soll mir in der einleitung eine von Fritzsche gemachte entdeckung angeeignet haben ohne meinen wohlthäter zu nennen" u. s. w. Hiebei muss ich mich vor allem gegen die behauptung verwahren, als ob ich herra Kock "literarischen diebstahls" bezüchtigt hätte: ich habe nicht

die gewohnheit mich pobelhaft auszudrücken. Sodann die sache selbst betreffend, ist mir so gut als irgend jemandem bekannt, dass in den Weidmannschen ausgaben die quellen meistens nicht genannt werden; wenn ich daher hrn. Kock in dieser beziehung einen vorwurf gemacht habe, so geschah es, weil derselbe nach meiner ansicht, wie ich sie in der angef. rec. wiederholt ausgesprochen, von dieser einrichtung einen viel zu weitgehenden gebrauch gemacht hat, indem er nicht nur in den anmerkungen ausserordentlich wenig eigenes - und unter diesem noch überdiess noch wenigeres richtige - beibrachte, sondern jene sitte auch auf die einleitung ausdehnte, in deren unendlicher breite doch raum genug gewesen wäre für eine einfache meinung des vorgängers. Nun behauptet zwar hr. Kock, er habe die hetreffenden abhandlungen von Fritzsche nicht gekannt; aber einnicht von jenen originalen habe ich bei hrn. Kock gar nie angenommen, vielmehr ausdrücklich gesagt (ztschr. f. alt. w. s. 167), Fritzsche's abhandlung scheine ihm "nur durch die relation einer zeitschrift bekannt geworden zu sein," und s. 163 die gleichgültigkeit gegen die literatur über die wolken dem bearbeiter derselben, wie hillig, zum vorwurf gemacht; ebenso im Philofogus VII. s. 326 anm. erklärt: "nur diese beiden arbeiten (von K. F. Hermann und Beer) kennt der neueste bearbeiter der wolken, Th. Kock" u. s. w. Und dass er von dem grundgedanken Fritzsche's - um den allein es sich hiebei handelt; denn den unterschied der ausführung habe ich ja stark genug betont nicht irgendwie kenntniss gehabt habe hat hr. Kock auch in seiner "entgegnung" nicht behauptet, und wenn er es heute behaupten würde, so bliebe es noch immer fraglich, ob diese behauptung auch wahr wäre: wenigstens kann ich aus seiner "entgegnung" nicht die weise des ehrenmannes herauslesen, der ein recht darauf hätte, dass man ihm auf sein wort hin glauben schenke. Und diess um so weniger, als seine behauptung (s. 765): "wo ich eine ansicht unverändert entlehnte habe ich den namen genannt" die handgreiflichste unwahrheit enthält, wie jeder sich überzeugen kann, der die in meiner recension s. 162 f. zahlreich beigebrachten nachweisungen einsehen mag. Hiernach bedarf es keiner weitern bemerkung, wie es sich mit der von hrn. Kock s. 765 schuldgegebenen "verleumdung" verhalte.

4. Hr. Kock fährt s. 764 fort: "dazu sind noch einige andere beschuldigungen gefügt, die ich als geringfügiger übergehe. Die liebhaber literarischen scandals mögen s. 351 nachlesen". Dieser "literarische scandal" besteht darin, dass ich gesagt habe, Spanheim sei "Kock's gewöhnlichster und neuester gewährsmann in sachlichen fragen." Es ist diess also die ausstellung welche ich in meiner recension durch eine lange reibe von belegen erwiesen habe, dass nämlich hr. Kock von den neueren leistungen auf dem gebiete der alterthumskunde entfernt keine

kenntniss habe, sondern sich diessfals an "Spanheim und die übrigen heroen der Beck'schen Ausgabe" anzuschliessen pflege. Dass nun diese "beschuldigung" hr. Kock "geringfügig" findet ist bezeichnend für seine einsicht in die aufgabe eines bearbeiters des Aristophanes, und was den "literarischen scandal" betrifft, so kann ich ihm im materiellen nur beistimmen, sofern es wirklich ein literarischer scandal ist, wenn ein mann, dessen sprachgelehrsamkeit nicht über Krüger's grammatik hinausreicht, und dem es in betreff des sachlichen an den elementarsten kenutnissen fehlt, wenn ein solcher mann sich zum erklärer des Aristophanes aufwirft und gegen sachverständige die ihm diess—mit nachdruck zwar, aber in ruhigem und anständigem tone—vorhalten, mit geckenhafter selbstüberschätzung sich gebärdet und mit den schmutzigsten schmähungen um sich wirft.

5. Zu Nub. 581 hatte hr. Kock bemerkt: "είτα (sodann) bildet den übergang von einer allgemeinen behauptung zu einem einzelnen falle, der als beispiel ihre richtigkeit erweist." diess habe ich einestheils als "pretiöse" umschreibung der anspruchslosen anmerkung von Ernesti bezeichnet, andererseits "confus" gefunden, theils wegen der unmöglichkeit eine solche bedeutung mit der übersetzung sodann zu vereinigen, theils weil ich nicht zugeben konnte, dass das verhältniss des vorhergehenden zum achfolgenden das einer "allgemeinen behauptung zu einem einzelnen falle" sei. In diesem sinne wendete ich gegen Kock's erklärung ein: als ob ein sinnloses ausrucken die allgemeine behauptung sein könnte zu welcher die wahl des Kleon sich als einzelner fall verhielte" (Philologus VII. s. 319). Davon sagt ann hr. Kock (s. 765), ich habe seinen "worten einen sinn unlergeschoben der nicht darin liegen kann. Für dieses vergehen mag er (T.) sich selbst den namen suchen". Ich sehe hiebei b von der niederträchtigen insinuation als hätte ich seinen worten wissentlich einen andern sinn "untergeschoben" als den sie haben können — denn das ist nun einmal hn. Kock's art and hemerke nur, dass ich die auslegung seiner worte, welche br. Kock s. 765 als die einzig mögliche darstellt ("die allgeneine behauptung ist, dass die wolken bei jedem unsinnigen kriegszug die Athener warnen; der einzelne fall ist ihre warnung vor dem kriegszuge zu welchem Kleon als strateg ausziehen soll"), um so weniger verrathen konnte, da v. 581 ff. mit keivor dem "kriegszuge zu welchem Kleon als strateg ausziehen soll" gewarnt wird, sondern Aristophanes einzig und allein die wahl des Kleon (zum strategen) an sich selbst zum gegenstand seines todes macht.

6. S. 765 f. kommt hr. Kock darauf zu reden, dass ich von dem letzten epirrhema (v. 1115 ff.) angebe, er theile es den zweiten wolken zu, während er es doch vielmehr s. 26 ausdrücklich den ersten zugewiesen habe. Diess ist vollkommen

richtig, und er thut es nicht nur s. 26, sondern auch eben in der von mir besprochenen stelle s. 32. Ich nehme daher meine hierauf sich beziehende bemerkung zurück und muss es mir gefallen lassen, dass hr. Kock mich "einen nachlässigen, leichtfertigen scribenten" schimpft (s. 766). Mein missverständniss hatte seinen grund in der verschrobenheit der Kock'schen darstellung s. 32, sowie darin, dass er daselbst das fragliche epirrhema derselben bearbeitung zutheilt, wie den "kampf der redner", und ich - trotz der meinung, die ich von seinen fähigkeiten hege - wirklich nicht glauben konnte, dass er den kampf der Logoi der älteren bearbeitung zuzuschreiben im stande sei. Seine ausdrückliche erklärung aber gestehe ich rein übersehen zu haben. Es ist dies eine folge der maasslosen breite von bn. Kock's einleitung, welche jeden leser der nicht etwa über sehr viel unausgefüllte zeit zu gebieten hat fortwährend aufs überschlagen anweist, und da s. 25 ein abschnitt mit gedankenschweren worten beginnt: "unwiderlegbar aber ist es, dass Aristophanes die komödie überarbeitet hat", so glaube ich hier, wenn irgendwe, ein solches verfahren gerechtfertigt und habe erst dem begim der "näheren erwägung" s. 27 meine aufmerksamkeit wieder zagewendet.

Uebrigens waren meine betreffenden worte (s. 340) folgende: "endlich ist Kock's voraussetzung, dass das epirrhema v. 1115 ff. der zweiten bearbeitung angehöre, eine unfehlbar irrige. Schor F. A. Wolf (- -) hat behauptet, sodann Fritzsche (- -) nachgewiesen, und Beer (- -) darauf hin angenommen, dass es vielmehr ein bestandtheil der Νεφέλαι πρότεμαι ist", woran eine nähere darlegung der gründe folgt. In bezug auf diese meine worte sagt nun hr. Kock (s. 765 f.): "hr. T. tadelt mich" "hr. T. declamirt gegen eine ansicht" u. s. w., "hr. T. führt gegen mich F. A. Wolf, Fritzsche und Beer in die schranken, um mir zu beweisen, dass es der ersten angehöre." "Wie lächerlich und abgeschmackt!" würde in einem solchen falle gewiss hr. Kock (vgl. s. 766.) ausrufen. Als ob ich in meiner abhandlung mit ihm geredet, ihm etwas hätte beweisen wollen! als ob ich F. A. Wolf's namen so tief herabgewürdigt hätte ihn gegen den des hn. Kock in die wagschale zu legen! als ob ich überhaupt mit namen und autoritäten bewiesen hätte, und nicht vielmehr mit gründen!

7. S. 766 fährt dann hr. Kock fort: "ob nun ein solcher mann ein berechtigtes urtheil über ein buch sprechen kann, das er augenscheinlich sehr flüchtig gelesen hat [vgl. meine recension s. 156—167!], mögen andere beurtheilen [ja wohl!]; die estscheidung darüber, ob überhaupt so wegwerfend, wie es hr. T. thut, ein mann reden darf, der s. 339 χομιῶ mit dem an jener stelle durchaus nothwendigen χομιοῦμαι verwechselt, überlasse ich hn. Krüger, dessen syntax hr. T. vergleichen mag." Es ist

Wallr: dass ich mich an icher stelle verschrieben und das activ Henefat habe statt des passenderen (wiewoni nient "uurenans nom-Welldigen") medium; äber "die entscheidung darüber, ob" in solesetzt habe statt des passenderen (wieWohl nicht "durchaus noth-Cher Weise "ein mann reden darf, der" zu Nub. 1202 das schnitzerbifte futurum xavedioeeat bildet, "überlasse ich hn." Peldbausch, dessen "unregelmässige griechische verba" hr. Kock auswendig fernen mag. Hr. Kock schreibt mir, weil ich seine arbeit so Bezeichnet habe wie sie ist, s. 764 "gelehrtendunkel" zu, wähfend er sich selbst in seiner bescheidenheit "für keinen vollkom-henen gelehrten" hält: aber für die sorte von dünkel, die ihm zeine obigen worte über mein κομιώ eingegeben hat, "mag er inch selbst den namen suchen" (s. 765).

8. "Und nun zur exorcisirung dieses hochmuthsteufels!" Veginnt hr. Kock seinen letzten und glänzendsten abschnitt. Nachtem er sich unmittelbar zuvor auf das ross der rhetorik ge-Ichwungen und über "hohlheit", "volle unsittlichkeit", "crassen egoismus", "anmassung" gedonnert, mit wahrer irrenhäuslerscitelkeit sich selbst beklatscht, das έξηπάτησεν ή χάραξ την άμmelor und den ausspruch des weisen gottes: "warum war auch Krösos so ein thor, nicht vorher die stärke seines gegners [im schimpfen?] zu erkunden?" kurzweg auf sich angewendet hat, besteigt er nun schliesslich noch gar - ein zweiter Trygaios - seinen Pegasus, den wohlbekannten mistkäfer, um den be-Weis zu liefern, dass er von den eigenschaften des Aristophanes Venigstens die der unflätigkeit vollständig sich zu eigen gemacht bat. In bezug auf diese stelle muss ich hn. Kock eine frage tirickgeben, welche er in seiner verblendung an mich richtet, in nämlich (s. 766): ob ihm beim niederschreiben derselben nicht de schamröthe ins gesicht gestiegen ist, die schamröthe - wenn tach nicht vor sich selbst (denn das hiesse von einem Kock zu viel verlangt), aber doch vor den gebildeten männern, die den "Philologus" lesen, vor seinen vorgesetzten, und endlich ganz besonders auch vor seinen schülern? Was mich betrifft so versögen solche dinge am wenigsten auch nur einen augenblick beine stimmung zu alteriren. Denn einmal fällt dergleichen imher, ohne sein ziel zu treffen, auf das eigene haupt seines urbebers zurück; und überdiess: wenn man vom schicksal mit eisem pikanten namen beschenkt worden ist, so wird man von kindheit auf daran gewöhnt, dass jeder laffe sich daran reiben zu können glaubt; es ist daher sehr schwer einen witz auf meiden namen zu machen, den ich nicht schon gehört, gelesen oder such wohl selbst gemacht hätte. Was inshesondere den "teutelsdreck" anbelangt, mit welchem hn. Kock's dichtung und ent-Regnung vollkommen würdig schliesst, so wird er sich mit den tecundanern des Stuttgarter gymnasiums — bei welchen ich 21/2 jahre lang lehrer war — um die "priorität der entdeckung" zu balgen haben; wenigstens bot auch diesen mein name so lange

stoff zu muthwillen bis sie sich überzeugt hatten, dass es mich lediglich nicht afficire: von da an unterliessen sie es. So werde ich mich auch über das Kock'sche machwerk nicht echauffiren, meine ehre aber betrachte ich ebenso wenig als hiedurch gefährdet wie wenn mir der unfall begegnete durch irgend welchen vierfüssler bewässert zu werden.

Schliesslich erlaube ich mir noch eine frage an die redaction des Philologus. Als hu. Kock's "entgegnung" eingesandt wurde, jedenfalls ehe sie zum abdruck kam, war meine recension von seiner ausgabe (in der ztschr. f. alt. wiss.) längst erschienen und in den händen der redaction; der hauptbeschwerdepunkt von ha. Kock, dass ich seine arbeit ohne beweise verdamme, war damit beseitigt, seiner gauzen "entgegnung" die spitze abgebrochen: wäre es daher nicht angemessener gewesen ihm diese seine expectoration zur umarbeitung zurückzusenden, statt einen mitarbeiter, und noch dazu einen der redaction persönlich bekannten und befreundeten, und in bezug auf einen beitrag in dieser zeitschrift, — einer solchen gassenbubenpolemik preiszugeben!

Tübingen.

W. Teufel.

# 16. Euripides tod.

Dass Euripides von hunden zerrissen worden sei, überlieset ausser der vita Eur. auch Val. Max. 9, 12. ext. 4. Walter Burley, der noch das neunte buch in vollständigerer gestalt ver sich hatte, als wir es jetzt haben, fügt de vita et moribus philos. v. Euripides folgende bisher wie es scheint unbekannte notis hinzu: Archelaus autem facti (leg. fati) crudelitatem tanto ingenio et viro illatam expavescens et dolens, capitis sui crines tetondit, ut ait Valerius libro nono.

### 17. Zu Livius.

Livius II, 50 schreibt: Fabii caesi ad unum omnes, praesi diumque expugnatum. Trecentos sex perisse satis convenit: unum prope puberem aetate relictum, stirpem genti Fabiae. An den warten prope puberem aetate haben die erklärer aus sprachliches gründen anstoss genommen und aetatem schreiben wollen: mas könnte aber auch sagen, die worte enthielten eine schlechte metivirung seiner zurücklassung, da die ganze verfügbare massschaft der Fabier auszog und junge Römer gar oft, ehe sie des mannbare alter erreicht hatten, unter die waffen traten. Daher spricht sehr an, was Aurel. de viris ill. im 14ten capitel, welches aus Livius abgeschrieben ist, bietet: unus ex ea gente propter impuberem aetatem domi relictus genus propagavit.

Göttingen.

# XVIII.

ntania de estado

Beiträge zur kritik und erklärung der homerischen gedichte.

11. In dem berühmten gebete Hektors II. Z, 476-481 beisst so viel mir bekannt ist, ohne variante:

Ζεῦ ἄλλοι τε θεοί, δύτε δή καὶ τόνδε γενέσθαι παίδ' έμόν, ώς καὶ έγω πες, άριπρεπέα Τρώεσσιν, ώδε βίην τ' άγαθύν, και 'Ιλίου ζοι άνάσσειν. καί ποτέ τις είπησ πατρός γ' όδε πολλόν άμείνων, έκ πολέμου ανιόντα. Φέροι δ΄ έναρα βροτόεντα κτείνας δήιον ανδρα, χαρείη δε φρένα μήτηρ.

ch ist mir nicht bekannt geworden, dass irgend ein neuer tiker das ganz unhaltbare eingo: in dieser stelle anstössig geden hätte. Dass statt dessen sinoi stehen muss, zeigt schon reichend der fortgang in φέροι und χαρείη. Aber in den meichen verhältnissen dieses verses ist uns ein fingerzeig geblie-1, der vas nöthigt, hier in der kritik über Aristarch und seine 10ssen hinauszugehen, wenn auch in den handschriften und plien sich gar nichts finden sollte, das diese änderung beastigte. Es ist nämlich, so viel ich weiss, durchaus ohne beiel in der Ilias und Odyssee, dass die erste silbe in πατρός, τριος, πατρώιος und allen dergleichen wörtern kurz gebraucht d. Ich habe wenigstens schon viele jahre vergebens nach chen beispielen gesucht und bei fast täglicher lecture des Hor. - Die rhapsoden wurden durch das kurz vorhergehende ποτέ τις είπησι v. 459 verleitet, auch hier είπησι zu singen, I so ist dieser vers vielleicht noch niemals richtig geschrieben rden und wird auch wohl nie richtig geschrieben werden.

Ehe ich aber zu meinen folgenden bemerkungen zur homechen kritik übergehe, glaube ich hier die erklärung einschalzu müssen, dass ich zu denselben schwerlich gekommen wäre, un nicht der grosse reichthum von glücklichen verbesserungen . homerischen textes in H. L. Ahrens homerischen excursen rheinischen museum und in dem Philologus mich zu der geweren beachtung der metrischen verbältnisse angeregt hätte.

m sei also hier ein herzlicher dank ausgesprochen!

- 2. Wie die verderbniss des oben behandelten verses der llias wahrscheinlich schon aus der zeit vor der schriftlichen aufzeichnung herrührt, so auch wahrscheinlich die des verses Od. a, 91. Berichtigt hat ihn schon Buttmann Lexil. 1, p. 287 in der anm., zugleich mit Il. T, 75., und so hätte ich keine veranlassung, hier darauf zu kommen, wenn diese beiden, wie es scheint, sehr wenig beachteten und doch offenbar so schlagenden emendationen Buttmanns mir nicht den weg bahnen sollten zu einer bemerkung über II. A, 555. So wie nämlich in den beiden von Buttmann emendirten stellen ἀποδιπέμεν und ἀποδιπόντος des dichters von den rhapsoden, die das digamma nicht mehr sprachen, in απειπέμεν und απειπόντος verwändelt wurden, so verräth A, 555. den jüngeren ursprung dieser fortsetzung des ersten liedes (nach der Lachmann'schen ansicht). Denn παρειπείν kömmt sonst nir gends mit kurzer erster silbe vor. Aber auch so kann ich mich noch nicht von der richtigkeit der lesart παρείπη in einem gesange eines jüngeren dichters überzeugen. Ich glaube, auch der hat παρείπε gesungen, wie Thiersch schon in der grammatik §. 339, 7. a. aus der analogie von Od. e, 300. gefolgert hat. Den bei genauerer betrachtung wird jeder erkennen, dass gar keis zusammenhang da ist, wenn man Here sagen lässt: nun aber fürchte ich gewaltig, dass dich Thetis beschwatzt; denn heute morgen hat sie bei dir gesessen und deine kniee umfasst aber der allerbeste zusammenhang, wenn sie sagt: ich fürchte, dass sie dich beschwatzt hat. - Zu bemerken ist übrigens noch dass nur in dem ersten liede die digammirten formen anoanger σθαι A, 230 und ἀποαίρεο A, 275 vorkomme, und umgekehrt auch, nur in diesem, A, 294 und ausserdem Od. μ, 117. die nicht digammirten formen ὑπείξομαι und ὑπείξεαι.
- 3. Sodann wird es mir hoffentlich Fäsi nicht verargen, dass ich hier auf eine wesentliche verbesserung aufmerksam mache, die er mit dem verse  $\Gamma$ , 185. stillschweigend vorgenommen hat. Hier hat Bekker:

"Eνθα ίδον πλείστους Φρύγας, ἀνέφας αἰολοπόλους, dagegen hat F. das komma hinter ἀνέφας gesetzt, und nun erst ist der vers lesbar. Nach der Bekker'schen interpunction würde die haupt-cäsur hinter Φρύγας fallen, und solche verse sind die schlechtesten, die es giebt. So wird er aber ein dreitheiliger hexameter. Man vergleiche hierzu die 3 auf einander folgenden verse Δ, 236—238. Alle drei könnten nach den blossen wörters als zweitheilige verse mit der regelmässigen haupt-cäsur geltes. Aber ein genaueres eingehen zeigt deutlich, dass die erste sicher ein zweitheiliger ist, wegen des hiatus πρότεροι ὑπέρ, der zweits ein dreitheiliger wegen des hiatus πρότεροι ὑπέρ, der dritte eberfalls ein dreitheiliger, weil ἀλόχους τε φίλας im lesen nicht getrennt werden dürfen.

Wer diese verschiedenheit der zwei- und dreitheiligen heze

ster beachtet, wird auch H. L. Ahrens (in der abhandlung über n hiatus (Philologus 6, p. 15), nach deren fortsetzung ich obses verlangen habe) den hiatus in dem verse Od.  $\beta$ , 247.

δαινυμένον κατὰ δῶμα ἐὸν μνηστῆρας ἀγανούς stössig finden. Denn δῶμα ἐὸν gehört eng zusammen; der stus wird aber nur erträglich, wenn zwischen δῶμα und ἐὸν regelmässige trochäische haupt-cäsur angenommen wird. Das rt κιχὸν würde an der stelle von ἐὸν gewiss jedem sehr willnmen sein. Aber es ist nicht leicht zu begreifen, wie das rt durch ἐὸν hätte verdrängt werden sollen. Ahrens' conjectur ὼν beseitigt auch diese schwierigkeit, und ich würde diese ausnft mit freuden ergreifen, wenn ich mich überzeugen könnte, ss ἐλεῖν irgendwo im Homer in dem sinne von κιχεῖν oder εὐν vorkāme. Aber bis jetzt habe ich mich vergebens nach eim solchen beispiele umgesehen. Aber dass wir uns mit dertigen hiaten aussöhnen müssen, zeigt wohl schon Od. α, 225. τίς δαίς, τίς δὲ ὅμιλος ὅδ ἔπλετο; τίπτε δέ σε χρεώ;

riς σαις, τις σε σμιλος σο επλετο; τιπτε σε σε χρεω; sr gehört doch τίς δὲ ὅμιλος eben so eng zusammen, wie δῶμα in der anderen stelle, und doch ist hier ein hiatus, der durch in digamma oder einen sonstigen grund entschuldigt würde. h. auch  $\Gamma$ , 46.

Welchen einfluss die beachtung der metrischen verhältnisse auf richtige erklärung hat, zeugt besonders auffallend Od. α, 232. μέλλεν μέν ποτε οίκος δδ' άφνειὸς καὶ ἀμύμων ἔμμεναι κτλ.

Uebersetzen wir diesen vers: "wohl muss einst dies haus reiches und eins, an dem nichts auszusetzen, gewesen sein", haben wir auch hier, wie II. Γ, 185 nach der Bekker'schen erpunction einen vers der in zwei gleiche hälften aus einanfällt. Uebersetzen wir aber: "wohl muss ein haus dies st, ein reiches gewesen sein und eins, an dem nichts auszuzen war", d. h. machen wir δδε und nicht οἶκος δδε zum subt, so hat der vers seine regelmässige trochäische haupt-cäsuriter οἶκος.

Durch beachtung der metrischen verhältnisse von II. Δ, 384 rd auch, hoffe ich, die frage über die existenz des homerischen seulinums ἀγγελίης für ἄγγελος, die von Spitzner und Nägelsch geläugnet wird, ihre endliche erledigung finden. Er lautet der Bekker'schen ausgabe:

"Ενθ' αὖτ' άγγελίην έπι Τυδη στείλαν Άγαιοί.

d so muss auch accentuirt werden, wenn ἀγγελίην hier accuiv des abstractums ἀγγελίη sein soll. Dann tritt aber zusich die nachgesetzte präposition ἔπι in so enge verbindung t dem vorhergehenden worte, dass die cäsur hinter ἀγγελίην le ihre kraft verliert und der vers in der mitte aus einander lit. Will man nun dem dichter dieses von allen als untadelig serkannten liedes nicht einen so schlechten hexameter aufbürs, so muss man schon mit Fäsi accentuiren:

"Ενθ' αντ' ἀγγελίην ἐπὶ Τυδῆ στεῖλαν Αχαιοί. und dann natürlich ἐπὶ mit στεῖλαν verbinden und ἀγγελίην als apposition zu Τυδῆ fassen. Aber für die verse γ, 34. und Il. 1, 134. findet sich wohl kein rath, das auseinanderfallen in zwei gleiche hälften zu beseitigen.

- 4. In meiner zweiten bemerkung habe ich schon angedentet, dass ich über den ursprung der Ilias aus liedern mit der Lachmann'schen ansicht übereinstimme, wenn ich auch glaube, dass die einzelnen ergebnisse seiner forschungen noch weit davon entfernt sind, schon als festgestellt angesehen werden zu können. Die stütze, die ich in der zweiten bemerkung für die richtigkeit der Lachmann'schen ansicht über das erste lied und seine fortsetzungen beigebracht habe, erkenne ich selbst als eine nehr schwache. Denn die flüchtigkeit des digamma schon inverhalb der unverkennbar ältesten lieder ist ja durch den wechsel zwischen ἀφαιρήσεσθαι und ἀποαιρείσθαι, zwischen ὑπείξομαι und υποείξομαι erwiesen. Aber die Lachmann'sche lehre scheint mir auch in beziehung auf das erste lied am sichersten begründet Eine wesentliche stütze aber für die trennung des sechsten Lachmann'schen liedes von dem fünften glaube ich in den worten des Diomedes Z, 128-143 zu finden. lich würde der dichter, der eben vorher die götterkämpfe des Diomedes im buche E. gesungen hat, gleich in der unmittelbaren fortsetzung den helden so sprechen lassen, wie er in den angeführten versen spricht. Einem zusammenordner konnte ein solcher widerspruch entgehen, nicht aber einem dichter von solcher intensität der epischen anschauung, wie die dichter beider erwährten lieder haben sein müssen.
- 5. Ueber die Odyssee bin ich aber ehen so fest überzeugt, dass sie das werk eines dichters ist, jünger als die ächten alten lieder der Ilias, älter als die zusammenordnung der lieder der Ilias zu einer epopöe. Ja, ich glaube, dass das vorhandensein einer solchen epopöe, wie die Odyssee ist, erst das bedürfniss einer ähnlichen epopöe über die kämpfe vor Troja fühlbar machte, und dass dies zur zusammenordnung von immer mehr Iliaslieders bei epischen vorträgen geführt hat. In der Odyssee erkense auch ich interpolationen und vollends halte ich die fortsetzung der Odyssee den schluss des 23sten und den 24sten gesang für späteren ursprungs. Aber zusammengesetzt ist sie nicht, sondern von vorn herein als grosses ganzes, als epopöe, im gegensatz gegen die epen der Ilias, gedichtet.

6. Von den vielen versuchen, das wort νῶροψ etymolegisch zu erklären, hatte auch mich keine befriedigt, und so war ich sehr geneigt, die neueste von Döderlein (bom. gl. §, 230 und 335) gebotene von ἐρέφω anzunehmen, so dass es gut deckend, schützend bedeute. Aber N, 406 passt diese bedeutung nicht. Hier heisst es: er barg sich unter dem nach allen seiten

gleichgerundeten schilde, den er trug, aus rindshäuten gerundet και νώροπε γαλκο. Hier ist das schützende offenbar der ganze schild und yalxos ist hier als stoff gemeint im gegensatz gegen die rindskäute. Hier bedürfen wir ein epitheton, das dem erze als stoff zukömmt, und da passt wiederum nicht die bedeutung "klingend", sondern die andere von den alten überlieferte "strahlend", bei der wir uns also zu beruhigen haben, wenn wir auch das rωρ in rῶροψ nicht etymologisch zu erklären im stande sind.

7. Die eben angeführte stelle nöthigt uns auch bei der alten deutung von ασπίς πάντοσ' είση zu bleiben, gegen Döderlein, der §. 425 M, 294

αθτίκα δ' άσπίδα μεν πρόσθ' έσχετο πάντος' είσην übersetzt: er hielt den schönen, schild nach allen seiten vor. Benn so wie N, 405

κούφθη γαι υπ' ασπίδι πάντοσ' είση nichts anderes heissen kann, als: "er barg sich unter dem nach allen seiten gleichen (gleich abgerundeten) schilde", so muss die verbindung von πάντος είσην auch in der andern stelle festgehalten werden. Ueberhaupt aber sieht man aus diesen beiden beispielen, dass man nicht gut thut, über bedeutung eines wortes im Homer seine ansicht festzustellen, ehe man sie an allen stellen, wo sie im Homer vorkömmt, geprüft hat.

- 8. H. L. Ahrens hat es in dieser zeitschrift wahrscheinlich gemacht, dass das i des dativs ursprünglich lang und erst allmählich verkürzt sei. Zu den spuren hiervon ist wahrscheinlich auch der häufige hiatus nach ert zu rechnen, das wohl auch als ein dativ, wie έκητι und ἀέκητι, anzusehen und von dem stamme co (sein) abzuleiten ist. Dahin gehört auch wohl die Aristarchische lesart ἀσπίδι έγγριμφθείς für ἀσπίδ' ένιχριμφθείς H, 272. Denn warum die alten ἀσπίδ' ένιχο. in ἀσπίδι έγχο. hätten umwandeln sollen, ist nicht wohl abzusehen. Wohl aber konnte der vermeintliche hiatus, als die ursprüngliche länge des in vergessenheit gerathen war, zu der entgegengesetzten umwandelung verleiten. Im lateinischen hat sich die länge des : im reinen dativ erhalten, dagegen in dem ablativischen dativ zu ě verkürzt.
- 9. So wie ich aber überhaupt diese bemerkungen veröffentliche, mehr um belehrt zu werden, als andere zu belehren, so rufe ich zu der stelle A, 282-284 die hülfe aller Homerforscher herbei, indem ich meine völlige rathlosigkeit bekenne. Nägelsbach erklärt: denn ich, der alte Nestor, bin es ja, der dich bittet u.s.w. Abgesehen nun davon, dass mir dieser gedanke ganz unhomerisch vorkömmt, müsste dann αὐτάρ als grundangebend für yog gefasst werden. Nun ist freilich das zarte homerische di in diesem sinne sehr häufig, wie ja auch das nachgesetzte lateinische autem (nie das voranstehende sed) häufig so gebraucht wird. Aber auzāp sywys heisst immer: dagegen ich 0, 401.

Od. o. 491. So habe ich mich denn bisher genöthigt gesehen, in der erklärung von A, 282-284 bei der Vossischen übersetzung (ausg. 1806) zu bleiben:

"und ich selbst will Achilleus

anflehn, auch sein herz zu besänftigen" u.s. w. obgleich ich weiss, dass λίσσομαί τιτι sonst nirgends verkömmt, wohl aber χόλον μεθέμεν τινι.

10. In der erklärung von A, 291

Τούνεκά οἱ προθέουσιν ὀνείδεα μυθήσασθαι; ist Fäsi Rumpf gefolgt, der übersetzt: ideone convicia eius praecurrunt i. e. praepropera sunt ad loquendum? Gegen diese auffassung hat sich schon Ameis in den jahrbüchern für philologie erklärt, und ich glaube auch nicht, dass eine so gezwungene erklärung viel beifall finden wird. Ich will nur darauf aufmerksam machen, dass die bedeutung "verstatten" so natürlich in ngoθείναι liegt, und die flexion des stammes θε zu der form Trovous sich so sehr von selbst versteht, dass wir uns daras, dass beides zufällig nur hier vorkömmt, nicht zu stossen brauchen.

- 11. Eben so wird, glaube ich, die alte erklärung von barβλήδην (in die rede fallend) in dem gleich darauf folgenden verse 292 bestand haben, gestützt auf das T, 80 in derselben bedentung gebrauchte ὑββάλλει», und wir werden nicht Döderlein felgeu, der den gebrauch von  $\dot{\nu}\pi\sigma\beta\lambda\dot{\gamma}\delta\eta\nu=\dot{\nu}\pi\sigma\beta\lambda\dot{\epsilon}\beta\delta\eta\nu$  Hymn. is Merc. 415 über unsere stelle entscheidend machen will.
- 12. Nägelsbach erklärt A, 496 η γ' ἀνεδύσετο χῦμα θαλάσσης: sie tauchte sur oberfläche des meeres auf, wo die xiματα sind. Wer aber N. 224 und 225

over tic oxeq

είκων ανδύεται πόλεμον und II, 99 roi (für roir nach Buttmann lex. I, p. 57) & exdeμεν όλεθρον, ferner Od. δ, 263 παιδά τ' έμην νοσφισσαμέτη und Od. τ, 579 νοσφισσαμένη τόδε δώμα vergleicht, wird erkernen, dass sich in den wörtern αναδύναι, und νοσφίσασθαι der begriff des verlassens entwickelt, eben so wie in dem lateinischen excedere, das nicht bloss in der bedeutung "überschreiten" (excedere fines), sondern auch bei Livius in der bedeutung "verlassen" excedere urbem den accusativ regiert. Etwas anderes ist aber, was Fäsi hier herbei zieht, κατέβη ὑπερώια σιγαλόιντα Od. σ. 206. Dies ist zunächst zurückzuführen auf κλίμακα δ ύψηλην κατεβήσετο α, 330. und dieses ist vielmehr mit unseres "einen berg, eine treppe hinabsteigen" und mit "einen weg gehen" zu vergleichen.

13. Β, 262 wird χλαϊνάν τ' ήδε χιτώνα, τά τ' αίδω άμφικαλύπτει von Nägelsbach, Fäsi und Voss erklärt: mantel und leibrock und was die scham umhüllt, und das letzte von der piτρη erklärt. Mir scheint aber die μίτρη nicht ein allgemein gemein gebräuchliches stück des anzuges oder der rüstung gewesen 1 sein; also vollends nicht ohne weiteres bei einem gemeinen rieger vorausgesetzt werden zu können. Aber jenes "und" eht ja auch gar nicht im text. Denn τά τε kann ja von őς abgeleitet werden, und es heisst dann einfach: "mantel und ibrock, die deine blösse decken".

14. B, 301-304. εὖ γὰρ δή τόδε ίδμεν ένὶ φρεσίν, έστε δε πάντες μάρτυροι, ους μη κηρες έβαν θανάτοιο φέρουσαι χθιζά τε καὶ πρώιζ, ὅτ' ἐς Αὐλίδα τῆες 'Αχαιῶτ

ηγερέθοντο κτλ.

agen diese interpunction, d. h. gegen die verbindung von  $\gamma \partial_t \zeta \dot{\alpha}$ καὶ πρώιζ' mit κῆρες ἔβαν φέρουσαι (die nicht gestern und ergestern die Keren geholt haben) ist, so viel ich weiss, nur s grund vorgebracht worden, nämlich dass ja nicht bloss in n letzten tagen, sondern schon längst in den 9 jahren viele storben seien (Nägelsbach). Hiergegen lässt sich aber einwenn, dass der dichter seinen redner allerdings wohl in der erinrung an die vielen, die gerade in den letzten tagen (den tan der pest) gestorben sind, von diesen allein sprechen lassen mate. Wenn aber dies zugegeben wird, so muss man einräum. dass nur bei dieser interpunction eine befriedigende erklä. ng möglich ist. Für den abschluss des gedankens hinter ofνσαι liesse sich nun aber vorbringen, dass wir ein zeugniss s dem alterthum haben, das uns beweist, dass damals so in. pungirt wurde, nämlich Cicero de Div. II, 30., der so übersetzt:

Namque omnes memori portentum mente retentant, Qui nunc funestis liquerunt lumnina fatis. Argolicis primum ut vestita est classibus Aulis, Quae Priamo cladem et Troiae pestemque ferebant, Nos circum latices etc.

er wenn wir Deutschen uns erlauben, manchmal selbst über s zeitalter der rhapsoden hinaus in die homerische urzeit hinszusehen und manches richtiger als diese zu verstehen glaun, so kann uns auch Cicero keine schranke sein. Hier hat cero aber gewiss nicht das richtige getroffen und eben so auch igelsbach nicht, der die stelle eben so fasst. Nämlich Cicero's primum bringt N. heraus, indem er annimmt, zu χθιζά τε ù πρώιζ' sei ἦν zu suppliren, und nun heisse es: "es war erst it gestern und vorgestern, d. h. es war erst ein paar tage her, it die schiffe der Achaer sich in A. versammelt hatten". Hieragen spricht ganz entschieden der gebrauch des imperfect's 'tρέθοντο; für eine solche abgeschlossene handlung hätte durchas der aor. gebraucht werden müssen. Nun scheint mir aber weh ein relativer satz, und namentlich ein satz mit özs (wie m μεμεήσθαι Ο, 18. Τ, 188. Φ, 396.) nach dem εὖ τόδε ίδμεν ud ύμεις μάρτυροι έστέ fast mit nothwendigkeit gefordert zu werden.

- 15. Döderlein leitet (hom. gloss. §. 851) λίσσομαι von λιβάζω ab. Der aor. λιεόσθαι zeigt uns ja aber ganz dentlich, dass wir hier einen einfachen urstamm vor uns haben, der auch in λιταί zu tage tritt. Dass aber λίσσομαι aus λιτίομαι (λίτιομαι spr. lítjomai) nach der analogie von κρατίων (cratjön) κρείσσων, ταχίων, τάχιων (táchjön) θάσσων gebildet ist, das ist eine erkenntniss, für welche die griechische sprachforschung Ahrens noch lange dank wird.
- 16. T, 290 erklärt Döderlein (hom. gloss. §. 855 am ende) δέχεται für passiv. Es heisst vielmehr: es folgt ein unglück dem andern, wie Fäsi aus Hes. Theog. 800 ἄλλος δ΄ ἐξ ἄλλον δέχεται χαλεπώτερος ἀθλος nachweist. Ueber οἶεται Κ, 312 vgl. Fäsi z. d. st.

# 17. In betreff von A, 170

οὐδέ σ' δίω

ἐνθάδ ἄτιμος ἐων ἄφενος καὶ πλοῦτον ἀφύξειν. hat sich zu meinem bedauern noch kürzlich wieder Ameis in den jahrbüchern dafür erklärt, dass man das σ' als acc. fassen solle, während doch die elision von oi durch Z, 165 gesichert ist, und andererseits (wie schon Thiersch in der grammatik §. 338, 10 bemerkt) statt ἀφύξειν ἀφύξειθαι stehen müsste (nach der analogie von A, 598 verglichen mit Ψ, 220), wenn es heissen sollte: ich glaube nicht, dass du dir erwerben wirst. Für den aber, der auf homerische wortstellung geachtet hat, iat schos die stellung der wörter ἄτιμος ἐων so sehr für die dativische fassung des σ' entscheideud, dass er sich nur durch die äusserste noth zu der anderen auffassung drängen lassen wird.

18. Bei Od. θ, 14 möchte ich die kundigen fragen, ob es nicht πόντον ἔπι πλαγχθείς statt πόντον ἐπιπλαγχθείς heissen muss? Denn so wie es II. H, 88 heisst: πλέων ἐπὶ σόντον, so muss es, mein' ich auch heissen πλαγχθῆναι ἐπὶ πόντον οder πόντον ἔπι πλαγχθῆναι. Aber ein compositum ἐπιπλαγχθῆναι mit dem acc. kömmt mir undenkbar vor.

19. Den unterschied zwischen apper und apperdat hat Dederlein (hom. gl. 907 ff.) sehr schön aus einander gesetzt und dabei auf eine reihe von stellen aufmerksam gemacht, bei denen dieser unterschied von den auslegern und übersetzern bisher nicht beachtet worden ist. Er hat dabei aber eine stelle übergangen, wo eine falsche auslegung aus dem Dammschen lexicon sich bis indie neuesten erklärungsschriften hindurchzieht, nämlich 8, 667

αρξει καὶ προτέρω κακὸν έμμεναι.

Das heisst nicht, wie Damm und nach ihm auch noch Fäsi erklärt: ἀπὸ ταύτης τῆς ἀρχῆς oder οὕτως ἀρξάμενος κακὸν ἐσται καὶ προτέρω, sondern: er wird auch in zukunft der anfänger verderblicher anschläge gegen uns sein. "Αχρειν enthält immer eine beziehung auf andere, die nachfolgen. Vgl. χ, 437.

άρχετε νύν νέκυας φορέειν καὶ άνωχθε γυναϊκας

h. tragt ihr die ersten selbst, und lasst die weiber die ande a euch nachtragen.

20. Od. ζ, 286 ff.

καὶ δ' άλλη νεμεσώ, ητις τοιαυτά γε φέζοι, η τ' αξκητι φίλων πατρός και μητρός ξόντων ανδράσι μίσηται πρίν γ' αμφάδιον γάμον έλθειν. er erklart Pasi forcos für forcos oi, die sie hat. Mir scheint r fall des verses mehr die erklärung zu begünstigen: die wir den willen ihrer angehörigen, (zumal) wenn (wie das bei r der fall ist) vater und mutter noch leben u. S. w. Denn ann auch das elterliche ansehn beim abgange von vater und itter auf den ältesten bruder übergeht, so liegt es doch in der tur der sache, dass das ansehn der eltern ein heiligeres ist. er in dieser stelle liegt in dem wechsel von ¿ξζοι und μίσηηt noch eine schwierigkeit, die mir durch Fäsi's hinweisung auf 47 nicht gehoben scheint. Ich habe mir gedacht, in dem präns τεμεσώ könne (wie in dem so häufigen πάρος γε μέν ουν μίζεις) der begriff der vergangenheft gedacht werden, und so prde zuerst mit dem grijot die gesammtheit der fälle, die ihr rgekommen sind, zusammengefasst, dann aber der gedanke in tγηται auf die gesammtheit aller auch in der zukunft denkbai fälle ausgedehnt. Aber ich will gern darüber bessere beiehng annehmen.

21. Od. 0, 125

τόσσον ὑπεμπροθέων λαοὺς ἴκεθ', οἱ δ' ἐλίποντο.

Id die λαοἱ nicht, wie Fäsi meint, die anderen wettkämpfer, ndern die leute, die da waren, überhaupt, also die zuschaner, des wird damit der vorsprung gemessen, den er am ende des ufes gewann; λαοὺς ἵκεθ', wie ἵκετο ἐθνος ἐταίρων Π. Λ, 595.

22. In der formel φιλότητι oder ἐν φιλότητι τραπῆναι wern wir das τραπῆναι wohl auch ferner mit Buttmann (nach der alogie von ἔπραθον zu πέρθω) von τέρπω und nicht mit Fäsin τρέπω abzuleiten haben. Denn zugegeben, dass man sagen unte ἐν φιλότητι τραπῆναι (von τρέπω) wie ἐν αὐχένι πεσεῖν τas aber doch auch noch immer etwas anders ist), so ist doch λότητι τρέπεσθαι (sich der liebe zuwenden) undenkhar, und so igat es Γ, 441.

23. Od. &, 315

ού μέν σφεας έτ΄ έολπα μίνυνθά γε χειέμεν ούτως, καὶ μάλα περ φιλέοντε τάχ' οὐκ ἐθελήσετον ἄμφω . εμάλιν.

heint Fäsi das κειέμεν falsch für κείσεσθαι verstanden zu han; denn er sagt in der anmerkung zu οὐ μίνυνθά γε: wahrlich tht nur kurze zeit. Κειέμεν heisst aber liegen wollen, zu liem wünschen. Nur dann passt καὶ μάλα περ φιλέοντε und τάχ κ ἐθελήσετον ἄμφω εὕθειν. Es heisst also: ich hoffe, sie wer-

den auch nicht eine kurze zeit mehr liegen wollen, so sehr sie sich auch lieb haben.

24. Od. α, 60

ού νύ τ' Όδυσσεύς

'Αργείων παρά νηυσὶ χαρίζετο ἱερὰ ῥέζων; dürfen wir das τ' nicht mit Fäsi für τε, sondern müssen es für τοι ansehen, weil χαρίζετο ein persönliches object verlangt. Ueber die elision des οι vgl. unsere 17te nummer und das dort citirte Z, 165.

25. Was Döderlein (hom. gl. §. 857.) zu dem δρνις δ' ως ανοπαΐα (oder ως αν' όπαῖα) διέπτατο Od. a, 320 sagt, ist mir recht aus der seele geschrieben; auch mir ist das wegfliegen der Athene immer anstössig gewesen. Aber wenn die lesart nicht geändert wird, kömmt doch noch bei der Döderlein'schen auffassung nichts befriedigendes heraus. Denn dabei müssen wir durchaus noch an dem d'anstoss nehmen. Der prosaiker kann wohl sagen: "Athene ging weg, aber (nicht auf die gewöhnliche weise, sondern unmerklich entschwindend) wie wohl ein vogel durch ein luftloch entflog." Aber dieses beschränkende de ist entschieden unepisch. Es fragt sich aber, ob dies nicht einer spätern zeit seinen ursprung verdankt. Wenn man nämlich die stellen, wo die quantität der zweiten sylbe von opris zu tage tritt, vergleicht, so findet man eine stelle (M, 218), wo oprig, wenn es nicht spondeus wäre, einen sehr lästigen und durch nichts zu entschuldigenden trochäus bilden würde. In der zweiten stelle (I, 323) würde die silbe vis eine kurze sylbe in der arsis sein. In der dritten endlich  $(\Omega, 219)$  heisst es όρνις ένὶ μεγάροισι, so dass ein rhapsode, dem die länge der zweiten silbe von őgris nicht mehr in erinnerung war, von selber őgris ér in őgris éri umwandelte. So könnte also auch das

26. In Od. δ, 204 verstehe ich τόσα, δσα nicht. Nach meinem gefühl müsste hier von der qualität, nicht von der quantität die rede sein.

č in unsere stelle hineingekommen sein.

27. Od.  $\delta$ , 644 hat Fäsi das δύναιτό κε καὶ τὸ τελέσσα, wie ich glaube, nicht richtig erklärt. Es heisst einfach: er könnte auch das wohl leisten, d. h. er hat so viele  $\vartheta \tilde{\eta} \tau \alpha \varsigma$  und  $\delta \mu \tilde{\omega} \alpha \varsigma$ . Gleich darauf vers 652 ist  $\mu e \vartheta$   $\tilde{\eta} \mu \epsilon \alpha \varsigma$  nicht zu fassen als nach uns, sondern (wie B, 143) unter uns. Einem freier würde solche überhebung wohl anstehen, aber nicht dem verständigen Noemon.

Oldenburg.

Hagena.

# XIX.

140

v 10

# Die griechischen horographen.

· Um zunächst die bedeutung des wortes ώρογράφος festsuillen, gehen wir aus von einer stelle des Diodor. Sic. 1, 26: κραπλήσια δε λέγουσι καὶ περὶ τῶν τριακόσια ἔτη δοκούντων far. naz, ensisone lab toge logenet tos estattos quabtileagar τεαρσι μησί τοῖς γινομένοις κατά τὰς έκάστων τῶν χρόνων ώρας, ν έαρος, θέρους, χειμώνος άφ' ής αίτίας καὶ καρ ένίοις το Έλλήνων τοὺς ένιαυτοὺς ώρους καλείσθαι καὶ τὰς ιτ' έτος άναγραφάς ώρογραφίας προσαγορεύεσθαι. Vgl. mych. v. Ωρογράφοι· ίστοριογράφοι, τὰ κατ' έτος πραττόμετα αφοντες, ώροι γάρ οἱ ἐνιαντοί und Erotian in Lex. Hippocr.: ρος, ο χρόνος καὶ 'Ωρογράφοι, οἱ περὶ χρόνου γράψαντες, weles letztere weniger genau ist. Die ώρογράφοι sind also verrtiger von historischen jahrbüchern, annalisten, und ursprüngh mag jenes wort besonders dem ionischen dialekte eigenthümh gewesen sein 1). So kommen bei Lucian Maxpob. 14 vor Περσών και Άσσυρίων ώροι und bei Pluturch de Herodot. maτι. c. 36: οἱ Ναξίων ώρογράφοι.

Wollen wir nun eine genauere einsicht in das wesen dieser iechischen annalen gewinnen, so müssen wir von dem zweck r historiographie überhaupt ausgehen. Das erste motiv zur uchichtsschreibung ist das bestreben das andenken des geschenen zu erhalten, was durch sehrift und denkmähler geschieht; gleich wird bei den nachkommen ein interessem für das verngene vorausgesetzt. Solange die neugierde der menschen beiedigt wird durch das poetische, wird eine geschichtsschreibung cht bestehen: erst wenn das wunderbare nicht mehr geglaubt ird und reflexion und verstand gewachsen ist, kommt die gehichtsschreibung in aufnahme. Im ionischen stamm in Kleinsten offenbarte sich nun zuerst eine grössere regsamkeit und risbegierde; daher machten sie die ersten fortschrifte in der

<sup>1)</sup> S. besond. Schweighäuser Animm. ad Athen. Vol. II p. 645 sqq. and Koraes zu Heliedori Acthiop. Vol. II p. 313 sq.

geschichtsschreibung, sie waren die schöpfer der ionischen logographie. Der mythus von den göttern und beroen bildete den ersten stoff; daher zogen die ersten logographen, wie Hekataios und Akusilaos, das genealogische aus dem epischen cyklus aus und sammelten auf reisen örtliche sagen ein, was unter anderen von Herodot gilt. Auch die sagen über die gründung der staaten (κτίσεις), ferner local - und erdbeschreibung (περιήγησις) zogen sie bald in das gebiet ihrer betrachtung, wobei sie natürlicher weise ihre vaterstadt vorzäglich berücksichtigten. Bei solchen local - und specialgeschichten einzelner städte und staaten nun offenbarte sich bald das bedürfniss nach einer genaueres chronologischen fixirung der ereignisse, wobei es speciell für den ionischen staat auf eine feststellung der eponymen magistrate in ihrer aufeinanderfolge ankam. Hier sind wir bei dem ursprung der griechischen horographie angelangt, als deren schöpfer wir den um Ol. 75 lebenden Charon aus Lampsakos anzusehen haben. Er wird uns als der erste verfasser von Loois genannt, welches titel später auch nichtionische historiker für ihre werke beibehielten. Wenn es nun allerdings im folgenden unsere hauptauf gabe ist die ausdrücklich horographen genannten autoren, welche sich bei den alten erwähnt finden, aufzuzählen und nach ibres schriftstellerischen leistungen, die uns leider! nur in fragmentes erhalten sind, zu characterisiren; so dürfen wir uns doch hierbi nicht sclavisch an den titel ωρογράφοι halten, da wir finden, dass manche verfasser von werken vorwiegend annalistischer form und tendenz, wie z. b. die Atthidenschreiber, dann Timaos, Manethes und Berosos, jenen titel für ihre werke verschmähend, ihnen andere, den sachlichen inhalt bezeichnende, beilegten. Da jedoch die zuletzterwähnten historiker schon von anderen gelehrten auf eingehende weise behandelt worden sind, so liegt es in der netur der sache, dass wir sie hier, von unserem leitenden gesichtspunkte aus, kürzer abfertigen werden. Wir versuchen nun im folgenden die uns bekanntgewordenen berographen, und zwar in soweit es uns die kenntniss ibres zeitalters gestattet, in chronelogischer reihenfolge aufzuzählen und ihre bruchstücke, wofers dieselben noch nicht von anderen gesammelt sind, zusammenzustellen.

Die <sup>7</sup>Ωροι<sup>2</sup>) Λαμψακηνῶν des Charon aus Lampsakos.
 Die dem nämlichen autor beigelegte schrift περὶ Λαμψάκον cheint mir mit Ad. Müller de Charone v. XX aur dem titel pack

scheint mir mit Ad. Müller de Charone p. XX nur dem titel nach von den Lampsakenischen annalen verschieden zu sein. Aus des fragum, dieses werkes, bei Müller p. 33—35 a. 6—11, lässt sich, ihrer dürftigkeit halber, weder eine einsicht in den plan des vier bücher enthaltenden werkes gewinnen, noch, was sehr zu

2) Die von Creuzer in den Hist. Graec. ant. fragm. p. 122 sqq. vorgetragene meinung, dass der titel laute "Oqo. A., hat er bereits selbs aufgegeben. Siehe die historische kunst des Gr. ed. II p. 286 sql

danera isti der/name der jährlich/wechselnden epenymen/magiete 5); welche doch . each analogie anderer ionischen straten. r chronologischen anordnung bine i zweifel du grunde ingen. kennen: aug sowiel erhellt aus denselben oduste Charon theits margeschichte der stadt (fr. 7), theilm ihre geographische lage 1. 8), theilt: deren streitigheiten mit den bemelibaten städten y 10) behandelte. Dens auch deren kucra you ihm berührt ırden, lässt sich aus folgendem, von mir so den du A. gerechten fr. schliesenn: Phot. p. 182, 20 τι Κύμηβος: ὁ κατεχόμενος μητρί των θεών. θεοφόρητος Χάρων δε ό Λαμψακηνός Ι. τ η πρώτη την Αφροδίτην ύπο Φρυγοίν παι Ανδών Κυβήβην reσθαι. Vgl. Hesych. Κυβήβη, ή μήτης των θεών και ή Αφροδίτη rà Avdor й най Фрунов 14). Festus s. v. Cybebe, Mater, quam shant Magnam, ita appellabatur, quod ageret homines in furem, quod Geneci εύβηβον dicunt (wo ich nicht mit O. Müller: ales Graeci κυμήβους dicunt verbessern mochte, sondern vielthr: quod Graeci αυβηβάν diennt, nach Henych. v. Κυβημά: Βοορείκαι, χορυβαντιά). Ueber die verwandtschaft der Cybebe Aphrodite, sowie deren amasii., des Attis und Adonis, siehe sher Crouzer, symbolik T. II. p. 34 ed. I. noch Schneidewin Phil. III, 249 sq. - Dass nun dieses in der Patiser od. gaus slende fr. zu den L. ann. gehört, möchte ich daraus schliessen, pil nach Strab. XIII p. 589 in der näherton Lampsakes ein iligthum der Magna Mater wart gewiss waren die einwele gidioner stadt, wie die Mysien übenhaupt, und die meisten kleinietischen völkerschaften, dem dienste der Cybele eifrig ergeben. if einen Lampsakenischen eutmannten priester dieser göttin ziehe ich bei Hipponax den Λαμψακηνός εὐνοῦγος, ther den ten ink l. s. l. p. 68 nicht ins reine kommt. Bass die Galli den felgenüssen sehr ergeben waren.... wozanf Hipponax anspielt rist bekannt; man lese nur den geldenen esel des Apulejus 5): ---All Root Aanedasporiar oder Unveneus; h apporter Aaned des Burney of the Comme nämlichen Charon. nu Der titel D. A. findet alch bei den alten nicht; dass aber a Πρυτ. x. τ. λ. wirklich solche, hach den ephoris eponymis pordnete annalen waren, haben bereits Müller de Charone EXVIII. sqq. und A. Hecker Phil. V, 464 bemerkt. Charen

<sup>3)</sup> Auch bei anderen alten autoren habe ich vergebens nach dem imen dieser magistrate gesucht; wie ich denn überhaupt von den mattraten der Lampsakener nur den ταμίας του δήμου in Boeckhs Corp. Gr. N. 3642 angeführt gefunden habe.

A) So hat B. ten Brink Phil. VI, 42 die glosse richtig, nach austheidung des ungehörigen ergänzt. Hesychius, oder vielmehr sein gethemann, schöpften gewiss aus Charon.

5) Von andern culten der Lampsakener kenne ich ausser dem allgenein bekannten des Priapos, noch den des Asklepios. Siehe den tit Lamps.

a C. L. Gr. vol. II Add. et Corrig. N. 3641b, der nach Beeckh ein detet über die einrichtung von: \*Aondyntett interest.

schöpfte hierbei gewiss aus den, nach Polyb. XII, 12, sehen in frühen zeiten existirenden åraygagaïg-ågógwr, über welche vergl. H. Gabriel, de Magistrat. Laced. Berelin. 1845 p. 39 sq., we mit grossem scharfsinne bewiesen wird, dass die ågægos åssårpus von Ol. V, 4 d. i. der regierung des königs Theopomp an in jens verseichnisse eingetragen worden. — Ganz ähnlich wie mit dem ebenberührten werke verhält es sich mit den, deshalb von mir hier angereihten

III. 'Ωροι 'Ερεσίων oder Πρυτάνεις 'Ερεσίων des Phanias aus Eresos.

wie A. Hecker I. m. I. auch schon eingesehen hat. Ueber das leben dieses Phanias, der ein schüler des Aristoteles war, und seine schristen handeln A. Voisin diatr. de Phania Eresie, phil. perip. Ganday. 1824. 8. Plehn, Lesbiac. p. 215 sq. Des Phanias historische schriften hatte eine streng annalistische tendenz 6); aus ihnen ist viel in die Parische marmorchronik übergegangen. Siehe Boeckh C. I. G. vol. II p. 304 sq. Aus dem 2ten buche seiner nach den prytanen geordneten jahrbücher von Eresos, deren verlust für eine genauere kenntniss der alten zastände von Lesbos sehr zu bedauern ist, ist uns ein fr. erhaltes bei Athen. VIII p. 333 A.: Φανίας γοῦν ἐν δευτέρφ πρ τανέων Έρεσίων έν Χεββονήσφ φησίν έπὶ τρεῖς ήμέρας θέαι τον θεον ίχθύας. Aus dem an dieser stelle erwähnten fischreges möchte ich schliessen, dass Phanias, ähnlich wie die römischen annalisten, die so häufig von Livius benutzt werden, wunderbare naturerscheinungen an den betreffenden stellen der Root nie eiszutragen vergass.

Weit älter waren:

IV. Ωροι Σαμίων des Engaion von Samos.

Es gab alte, von Eratosthenes benutzte annalen von Samos: siehe Lactant. i. c. 6. p. 45 ed. Walch: Sextam Samiam (sc. Sibyllam fuisse) de qua scribit Eratosthenes in antiquis annalibus Samiorum reperisse se scriptum. Es entsteht nun die frage: wer der verfasser dieser alten jahrbücher gewesen sei? Mir dünkt es nicht unwahrscheinlich, dass der von Dionys. Halic. de Thucydlud. c. 5, 2 unter die ἀρχαῖοι συγγραφείς gerechnete Εὐγέων eder Εὐγαίων Σάμιος für denselben zu halten sei. Wenigstens finden sich 3 diesem historiker beigelegte fragm. über Samos—bei Phot. s. v. Νηῖς. Homeri et Hesiodi Certam. p. 34 in Βισγράφ. Westerm. 7) Suid. s. v. Αἴσωπος, wo bereits Cuper für

7) Die emendation Evyutav für Evyutav Meinekes anal. Alex. p. 61 ist evident. [Vgl. ad Heraclid. Polit. p. XL and 75. E. G. S.]

<sup>6)</sup> So scheint er z. b. in der night to it Einelig trodition (Athen-VI p. 232 C. coll. Ebert diss. Sicul. p. 76 sqq.) sich besonders mit genauerer chronologischen fixirung der tyrannen Siciliens beschäftigt baben, Welchen nutzen würde uns dieses werk, wenn es uns erhalten wäre, bei der erklärung des Pindar bringen! —

reizor das richtige gesetzt hat. Obiges vermuthete ich bereits ir mehrdren jahren jetzt sehe ich, dass auch C. Müller Fr. ist. Gr. V. II p. 16, dem übrigens die von uns beigebruchte elle des Lactantius entgangen ist,  $\Omega goi$  Zanior des Eugaion minut 8),

Da nun noch mehrere horographen über Samos geschrieben ben, so mögen diese jetzt felgen.

V. Ωροι Σαμίων des Duris von Samos.

Die fer. dieser und der übrigen schriften des bekanntlich m zeitalter des Ptolemäus Philadelphus angehörenden Duris id gesammelt von Hulleman Utrecht 1841 und nach diesem von Müller a. e. a. O. S. 466 sqq. (die der Samischen annalen 480-85), wozu vgl. A. Naucks bemerkungen Philol. V, 691 sq. zuführen sind noch über Duris eine abhandlung von Eckertz an 1842, eine epistola critica von van Gent Leiden 1842, die urtheilt ist von Schneidewin Gött, gel. anz. 1843. st. 68. me fragmente habe ich nicht hinzuzufügen; doch scheint es r nicht unwahrscheinlich, dass Zenob. Cent: III, 90 v. Ennes ιλοσώντος εὐρυχωρίη. Id. III, 86 v. Έπὶ τὰ Μανδραβόλου. VI, · v. Ταῦτά σοι καὶ Πύθια καὶ Δήλια, in welchen artikeln auf mische verhältnisse rücksicht genommen wird, aus den auch ust von ihm benutzten Samischen ann. des Duris schöpft. as den inhalt des werkes anbelangt, so wurde in demselben er die geschichte, culte, wissenschaften und künste der Samier handelt, nicht ohne beimischung mancher fremdartiger episoden, e besonders die frr. 52-55 ed. Paris. über die weltweisen hales, Pittakos, Bias und Kleobulos zeigen. In betreff der ronologie endlich möchte ich vermuthen, dass ihr das verzeichss der priesterinnen der Samischen Juno zu grunde liegt; dass 1 solches verz. existirte hat Panofka in seinen Res Samiorum zeigt.

VI. Ωροι Σαμίων des Aethlios von Samos.

Ueber zeitalter und lebensverhältnisse dieses autors ist nichts kannt<sup>9</sup>). Von frr. dieser schrift, die mindestens 5 bücher entalt, habe ich folgende gefunden: aus dem 5ten buche

1) Athen. XIV p. 650 e: 'Α έθλιος δ' εν πεμπτφ 'Ωρων αμίων, εί γνήσια τὰ συγγράμματα 10), ὁμομηλίδας αὐτὰς (sc. ιαμηλίδας, fructus pino similes) καλεῖ und vollständiger bei dem imlichen Ath. XIV p. 653 f: Τι οὐν παράδοξον ἱστορεῖν δοκεῖ εθλιος ὁ Σάμιος ἐν πεμπτφ Σαμίων 'Ωρων λέγων ,,Σῦ-

<sup>8)</sup> Derselbe gelehrte legt 2 frr. eines anonymen versassers Samischer malen beim Herodian n.  $\mu$ .  $\lambda$ . mit unrecht dem Eugäon bei, wie ich witer unten zeigen werde.

<sup>9)</sup> Der name Aethlius kommt sonst noch vor hei Apollodor 1, 7, und 5. Pherecyd fr. 80 ed. Didot von einem sohne des Jupiter und er Protogonia, und hei Diog. Laert. VIII, 8, 4 vom vater des Chrysippos.

10) Man scheint also an der aechtheit der annalen gezweifelt zu haben.

κον, και σταφυλή και όμομηλίς και μηλα, και βόδα, δίε σον ένιautou dymero". Vergl. auch Euntath. in Od. VII, 120 p. 1573, der das nämliche hat. and the second

- E libris incertis:
- Same and the same of the same 2) Etymol. M. v. Νένωνται — — καὶ ὁ Άθλιος (scr. 'Addios' ir rais Lauimy ogois (var. Roois): 'Allà likaσθαι νένωνται. Ueber die dem ionischen und dorischen dialects eigenthümliche contrabirte parfectsorm νένωμαι satt νενόημαι von rodo handeln Wesseling und Valckenser zu Her. 9, 53. Ernesti Exc. zu Callimach. Jov. 87 p. 260 und 553. - Der horograph Aethlius schrieb also im ionischen dialecte.
- 3) Clem. Alex. Protr. p. 13 Sylb.: xai tò tậc Zapias Ήρας, ώς φησιν Αέθλιος, πρότερον μέν ήν σανίς, υστερον δί ini Mondious apportos ardgiarrocides eyéreso. Dieses fr. ist wichtig! Erstens folgere ich aus demselben, dass die zeitbestimmung in den annalen des Aethlios nach den ἄρχοντες, ἐκώνν μοι geschah: zweitens, dass unser autor die notiz von der umgestaltung der statue der Hera unter dem jahre, in welches das archoutat des Prokles siel, anführte.

Aus den aus Athen oben citirten frr., welche nur über preducte des pflanzenreichs handeln, folgert Panofka Res Samiorum p. 92, der titel des werkes sei Koat d. i. jahreszeiten geweses. Aber dieses ist entschieden irrig; denn erstens widerspricht die ser conjectur das vom Clemens angeführte fr. über die bildsäult der Hera, was mit den jahreszeiten nichts zu schaffen hat; zweitens scheint mir das "παράδοξον" bei Athen. unwidersprechlich zu Leweisen, dass Aethlios, wie Phanias, naturmerkwürdigkeiten, hier das zweimalige wachsen der feigen u. s. w. in einem jahre, bei dem betreffenden jahre in seinen annalen niederschrieb.

#### VII. 'Ωροι Σαμίων des Alexis von Samos,

Aus diesem werke des uns sonst unbekannten schriftsteller sind nur 2 frr., respective aus dem 2ten und 3ten buche, auf uns gekommen:

1) Athen. XIII p 572 f.: 'Aλεξις δο Σάμιος έν δεντέρω 'Ωρων Σαμιακών' Την εν Σάμω Αφροδίτην, ην οί μεν εν Καλάμοις\*) καλούσιν, οί δε εν Ελει\*\*) Αττικαί (φησίν) εταίζα ίδούσαντο αι συνακολουθήσασαι Περικλεί, ότε επολιόρκει την Σά μον\*\*\*), έργασάμενοι ίκανῶς ἀπὸ τῆς ὥρας.

\*) Ueber die Samische ortschaft Kalauor cf. Herodot. IX, 96: λγέτοντο της Σαμίης πρός Καλάμους: eine andere stadt dieses namens les im Peloponnese (Steph. Byz. s. v. K.) und zwar in Messenien (Paus.

VI, 31, 3).

") Steph. Byz. s. v. "Elos führt 2 städte dieses namens an, eine in Lakonika, die andere in Aegypten; aber keine in Samos. Sollte der artikel nicht unvollständig sein?

"") Von der belagerung von Samos durch Perikles Ol. 84 4 han-deln Diodor. XII c. 27 aqq. Plut. Pericles c. 27 aus dem Ephorus. Vgl. Panoska Res. Sam. p. 67 sqq.

2) Athen. XII p. 540 d: 'Αλεξις' δ' έν τρίτφ Σαμίων Βρων Έκ πολλών πόλεων, φησί, κοσμηθήναι την Σάμον ύπο τοῦ Τολυκράτους\*), κύνας μεν Μολοττικάς και Δάκαινας είςαγαγόντος, ι**λγας δ' έ**κ Σκύρου \*\*) καὶ Νάξου, πρόβατα δ' ἐκ Μιλήτου καὶ τῆς ετικής· μετεστέλλετο δε, φησί, και τεχνίτας επί μισθοίς μεγίστοις· τρο δε του τυραννήσαι, κατασκευασάμενος στρωμνάς πολυτελείς ιαί ποτήρια, έπετρεπε χρησθαι τοῖς η γάμον η μείζονας ύποδογας τοιουμένοις.

\*) Ueber den luxus des Polykrates siehe Panofka I. s. l. p. 35.
\*\*) Die Skyrischen ziegen waren berühmt cf. Aelian H. N. 111, 23. kenob. Cent. II, 18 v. Αξ. Σκυρία. Diogenian. II, 33. Apostol. I, 83. Soech in fragm. Pindar. T. II Vol. II p. 599. Die vortresslichkeit der akonischen hunde und der Milesischen schaafe ist bekannt.

Die beiden angeführten frr. zeigen deutlich, dass die annaen des Alexis die belagerung von Samos durch Perikles und as leben des Polykrates, und wohl, hiernach zu schliessen, die lamische geschichte im allgemeinen, keineswegs auf trockene und kurze weise, sondern mit lebhaften farben und ziemlich ausührlich behandelten.

Sollte uns hieraus ein schluss auf die übrigen Ωροι zu nachen erlaubt sein? -

# VIII. Ωροι Σαμίων des Potamon aus Lesbos.

Dieser Potamon war der sohn des Mitylenäischen philosoihen Lesbonax (Suid s. v. Ποτ. Δ. und Δέσβος) und lebte als ophist zu Rom unter Tiberius, dessen ausgezeichneter gunst er sich erfreute (Suid. s. v. Ποτ. A. Strah. XIII p. 617). Dass er ein bei sei seinen landsleuten sehr angesehener mann war, nöchte ich schliessen aus der inschrift:

### ΠΟΤΑΜΩΝΟΣ ΤΩΛΕΣΒΩΝΑΚΤΟΣ ΠΡΟΕΔΡΙΑ

die sich nach Pococke und a. auf einem in Lesbos ausgegrabenen marmorsessel findet (cf. Plehn Lesbiac. p. 218). Er erreichte das hohe alter von 90 jahren nach Lucian. Macrob. 23: Ποτάμων δουκ άδοξος φήτως, έτη ένενήκοντα (sc. έζησε). Uebrigens ist er zu unterscheiden von dem philosophen Potamon aus Alexandria, der unter August blühte und als stifter einer eklektischen secte angewhen wird (Suid. s. v. Ποτ. 'Aλ. Diog. Laert. 1, 21: ἔτι δὲ πρὸ ολίγου και έκλεκτική τις αίρεσις είσήχθη ύπο Ποτάμωνος Άλεξανδρίτου κ. τ. λ. — Die Samischen annalen unseres Lesbiers sind uns nur dem titel nach aus Suid. l. l. bekannt; über seine andern schriften vergl. Voss. de H. Gr. p. 233 ed. Westerm. Schliesslich noch die bemerkung, dass mir die  $\Omega_{QOU} \Sigma \alpha \mu i \omega r$  des Leabiers Pot. bei Suidas immer sehr auffallend erschienen sind: man erwartete  ${}^{\tau}\Omega$ .  $\Lambda \varepsilon \sigma \beta i \omega r$ , wie die übrigen horographen immer die annalen des vaterlandes schreiben, doch wage ich nichts zu ändern. -

Nun mögen noch 3 fr. aus Samischen annalen folgen, die sich keinem bestimmten verfasser zuweisen lassen:

1) Antigon. Caryst c. CXXXII: Ο δὲ τοὺς Σαμιακοὺς ὅρους (scr. Ὠρους) συγγεγραφώς, ἐπὶ τῶν πρώτων κληθέντων μαθητῶν τῶν περὶ Ἡρόστρατον, φησὶν, χελιδόνα λευκὴν φανῆναι. Weshalb Beckmann p. 182 diese stelle zu dem werke des Alexis rechnet, gestelle ich nicht einzusehen: eher könnte man, mit rücksicht darauf, dass, wie wir oben sahen, der horograph Aethlies naturwunder anführte, diesen als quelle des Antigonus über des erscheinen der weissen schwalbe ansehen. Doch verkenne ich selbst die unsicherheit der vermuthung nicht, da nichts der annahme im wege steht, dass einer der 4 anderen Samischen ansalisten auf gleiche weise die prodigien aufzeichnete.

2) Herodian Περὶ μ. λ. p. 7, 9 Dind. (p. 17 Lehrs.:) ἀλλὰ καὶ ἡ νέα τῆ εἰρημένον ἐν Σαμίων "Ωροις "τῆ δὲ τῷ τῶν Πυθυσρειτόνων τις συγκυρέων ἐλάμβανε". Für Πυθισγειτόνων schreibt Dindorf Πυθογειτνίων, und diese bezeichnen vielleicht ein fest, welches auf Samos in dem, nach analogie des Attischen monate Metageitnion genannten monate Pythageitnion, dem Apollo zu ehren gefeiert wurde (siehe C. Müller Fr. H. Gr. vol. II p. 16).

Ob Theodor Bergk in seiner abhandlung über die Gr. menatsnamen die obige stelle berührt, weiss ich nicht, da mir jenes werk eben nicht zur hand ist. Jedenfalls scheint mir soviel fest zustehen, dass im angef. fr. von einem feste der Samier zu ehre des Apollo die rede ist.

3) Id. ibid, p. 39, 32 (p. 140): σύλη ἐν Σαμίων τροις καὶ οὐδένα κατέδησαν ἀν τῆς σύλης μετασχεῖν. Ueber die σύλη d. i. das recht, die schiffe oder die schiffsladung eines kaufmanns, der uns schuldig oder ausgeklagt ist, an zahlungs statt in beschlag zu nehmen, handelt Boeckh Ath. Staatsh. II p. 128. —

Darf ich eine vermuthung über das werk aufstellen, aus dem die beiden letzten fragm. entnommen sind, so möchte ich für dasselhe die oben erwähnten Samischen annalen des Aethlios anschen, da auch diese von Herodian im Etym. M. s. v. νένωνται citirt werden.

IX. Ωροι Μηθυμνάιων des Theolytos aus Methymna.

Dieser Theolytos, nicht Theoklytos, wie Casaubonus zu der gleichanzuführenden stelle des Athenäos und zu Vopisci Aurel. c. b. vorschlägt, war ein dichter ungewissen zeitalters, dessen Bazzixà ἔπη uns aus Athen. VII p. 296² bekannt sind. Aus dem 2ten buche seiner annalen findet sich ein frgm. bei Athen. XI p. 470 c.: Θεόλυτος δ΄ ἐν δευτέρφ ဪ Ωρων ἐπὶ λέβητός φησιν αὐτὸν (sc. solem) διαπλεῦσαι (intell. ad Orientem), τοῦτο πρώτου εἰπόντος τοῦ τὴν Τιτανομαχίαν ποιήσαντος <sup>11</sup>) (die letzten

11) Wer war nun der dichter dieser Titanomachie? — Ich denke nicht Eumelos oder Arktinos, denen bekanntlich das cyclische gedicht dieses namens zugeschrieben wird (Welcker Ep. Cycl. pp. 218. 274),

vorte gehören dem Athen. an). Dass diese Ωροι nun nicht allremeiner natur waren, sondern der Lesbischen Methymnäer spenell, bemerkt schon Schweighäuser: ebendieselben halte ich mit Plehn Lesbiac. p. 202 für ein im metrum der Backchika des nämlichen autors - dem hexameter, abgefasstes gedicht, muss ber die restitution des ursprünglichen verses aus den von Athen. umgesetzten und unvollständig angeführten worten kundigeren bänden überlassen. So gab es ja poetische annalen des röminehen dichters Attius, so finden sich überhaupt bei den Griechen gedichte ethnographischen inhalts, z. b. die Ἰσανρικά, πάτρια Θεσσαλονίκης und 5 andere gedichte ähnlichen argumentes des Christodoros aus Aegypten (Suid s. v. XQIGT.), denen ich die Avδιακά des nämlichen beim Schol. Hom. Il.  $\beta$ , 461 hinzufüge: die Bidvianà des Demosthenes aus Bithynien, aus denen uns meh-Pere poetische frr. beim Stephanos Bvz. erhalten sind, die Airw**λικά** und Κολοφωνιακά des Nikandros aus Kolophon u. a. — Schliesslich sei mir noch die bemerkung vergönnt, dass ich die poetischen annalen des Theolytos doch nicht für ganz sicher halten kann: denn so oft ich das obige fr.: "Helios sei auf einem λέρης durch das meer nach osten geschifft" überlese, drängt sich mir immer die vermuthung auf  $\Omega_{\rho\omega}$  ( $\Omega_{\rho\omega}$ ) beim Athen. sei von இலய, die jahreszeiten abzuleiten: in einem gedichte über diese ncheinen mir obige worte einen geeigneteren platz zu finden. -

Sonst habe ich noch 2 frr. des Theolytos gefunden, von denen ich das erstere beim Schol. Apoll. Rhod. I, 623: Ές Οἰνοίην ἐψύσαντο] Εἴληφε τὴν ἱστορίαν παρὰ Θεολύτον coll. eod. ad v. 624: Σίκινος δέ ἐστι νῆσός τις πρὸ τῆς Εὐβοίας, τὸ πρότερον Οἰνοίη καλουμένη, διὰ τὸ εἶναι αὐτὴν ἀμπελόφυτον)  $^{12}$ ) auf die Bachika desselben beziehe; das letztere aber beim Schol. Homer. Il.  $\varphi$ , 404: δειλῶν: ἀσθενῶν Δείλας γὰρ ὁ Θρᾶξ ἐφεῦρε πρῶτον τὸν εἰς φόνον κλῆρον, ῶς φησι Θεόκλυτος (scr. Θεόλυτος) nicht mit sicherheit unterzubringen weiss.

Beiläufig werde ich im folgenden einen verbesserungsvorschlag zu einer stelle aus einer andern schrift über Lesbos — den Λεσβιακά des Myrsilos — mittheilen. Beim Phot. Lex. p. 221 und Apostol. XII, 96 v. Λήμνιον κακόν steht: μετὰ δὲ ταῦτα αὶ Λήμνιαι γυναϊκες ἀνεϊλον τοὺς ἑαυτῶν ἄνδρας πάντας,

sondern der allein aus der tabula Iliaca bekannte dichter einer Titanomachie, Telesis aus Methymna. Siehe bibliothek der alt. w. und k. Th. IV p. 42, wo es, mit Heerens ergänzung heisst:

#### [ΤΊΤΛΝΟ]ΜΑΧΙΛΣΌΥΧΗΝ ΤΕΛΕΣΙΣΟΜΗΘΥΜΝΑΙΟΣ

Mir scheint es wenigstens sehr glaublich, dass Theolytes im landsmannschaftlichen interesse, das obige poetische bild und vielleicht manche andere des Telesis nachahmte:

12) Wir sehen hieraus zugleich, dass Apollonius Rhodius a. o. a. o. anserem dichter Theolytos bei darstellung der auf der Kykladeninsel Oinoie — Schinos spielenden sage folgte.

καὶ τοὺς σὺν Θόαντι ἄμα καὶ τῶν Θρακῶν γυναιξίν ὅσι αὐταϊς οὐ προσείχον, ἐπὶ τῆ δυσωδία: ἡν Μύρσιλον (ser. καὶ Ἰάσονα)
μὲν διὰ τὸν τῆς Μηδείας ἐπὶ Ύψιπύλη ζῆλον κασασχεῖν: Καύκασος (ser. Μύρσιλος) δέ φησιν, ότι έθος ην ταϊς Αημνίκις καί έτος θύειν τη Αφροδίτη κ. τ. λ. Zu diesen emendationen gab mir zunächst das monstrum von einem autornamen, Καύκασος, anlass, welches sich in die indd. zum Phot. und Apost. eingeschlichen hat, und wofür Meineke Phil. Exerc. in Athen. Spec. Il p. 18 Kuvxulos zu schreiben vorschlägt, welcher name sich als der eines Chiischen rhetors beim Athen. X p. 4126 findet. -Ich nun erkläre mir die corruptel der obigen stelle auf folgende weise: die augen des abschreibers sind aus einer der beiden corrumpirten zeilen in die andere geirrt, und so nahm er aus der zweiten Mύρσιλος in die erste, welchen namen er, da die sprach fügung einen accus. erforderte, in diesen casus setzte: das xai 'lάσονα der ersten zeile, statt dessen er Καίκασον las — KAF  $IA\Sigma ONA$  und  $KA\Gamma KA\Sigma ON$  sind leicht zu verwechseln — reibte er nun in die 2te ein, und zwar schrieb er, da hier ein nominativ nothwendig ist, Kavxasos. Doch die richtigkeit meiner emerdationen lässt sich noch auf eine andere weise erklären. Was zunächst die erstere, zai Iúsova, betrifft, so entsteht daraus sogender sinn des satzes: auch dem lason habe die Medea au eifersucht gegen die Hypsipyle die δυσωδία verliehen; dass nu die Medea ursache zur eifersucht hatte bestätigt Apollodor 9, 17: Υψιπύλη δὲ Ἰάσονι συνευνάζεται (sc. έν Λήμιφ) κα γεντά παίδας, Ευηνον και Νεβροφόνον. — Nach meiner zweiten conjectur "Μύρσιλος" berichtet dieser: wegen der δυσωδία der Lemnischen weiber hätten deren männer sich an einem tage des jahres der erfüllung der ehelichen pflichten gegen diese enthalten, auch hätten die Lemnierinnen alljährlich der Aphrodite geopfert: dass nun dieses wirklich Myrsilos im ersten buche seiner Les biaka erzählte, erhellt aus Schol. Ap. Rh. I, 615: Ἰστέον δὲ, ὅτι των άλλων ίστορούντων, ότι κατά χόλον της Αφροδίτης αί Αημειά. δες δύσοσμοι έγένοντο, Μυρτίλος (scr. Μύρσιλος) έν πρώιφ Αεσβιακών διαφέρεται, καί φησι την Μήδειαν παραπλέουσαν διά ζηλοτυπίαν φίψαι είς την Αημνον φάρμακον, καί [έξ έκείτου] δυσοσμίαν γενέσθαι ταῖς γυναιξίν εἶναί τε μέχο τοῦ νῦν κατ' ένιαυτὸν ημέραν τινὰ έν ή διὰ τὴν δυσωδίαν αποστρέφονται τας γυναϊκας ανδρες. Vergl. Antig. Caryst. Mir. c. 130 wo fast das nämliche aus dem Myrsilos steht. Doch kehren wir nach dieser abschweifung zur betrachtung

der horographen zurück.

X. 'Ωροι Σιφνίων (?) des Malakos.

Dieses werk des uns sonst ganz unbekannten autors, von dem Reinesius bei Westermann zu Voss. de H. Gr. p. 464, wie mich bedünkt nicht eben glücklich, vermuthet: er sei der von Strabo XIV pp. 650,660 erwähnte Apollonius Malakos, wird

angeführt von Athen. VI p. 267 ab: Μαλακός δ' έν τοῖς Σιφνίων (१) "Ωροις ίστορει ώς την "Εφεσον δούλοι των Σαμίων φχισαν (scr. φκησαν) χίλιοι τον άριθμον έντες, οί και το πρώτον άποστάντες είς τὸ έν τῆ νήσφ όρος, κακά πολλά έποίουν τοὺς Σαμίους. έτει δε έκτφ μετά ταυτα έκ μαντείας οι Σάμιοι έσπείσαντο κοίς οίκεταις έπὶ συνθήκαις, καὶ άθφοι έξελθόντες τῆς νήσου έκπλεύσαντες κατέσχον την "Εφεσον καὶ οὶ Εφέσιοι (scr. Εφέσιοι mine articulo) ἐχ τούτων ἐγέτοντο. Vergl. Eust. ad Il. 17,73 p. 1093. Dieses fr. handelt über die niederlassung Samischer sclaven in Ephesus, und es ist durchaus nicht abzusehen, wie lieselbe zu einem werke über die unbedeutende Sporadeninsel Siphnos - die überhaupt wohl schwerlich zur abfassung besonterer annalen einladen konnte - gehören könne: da sich nun die verbesserung von  $\Sigma I \Phi N I \Omega N$  in  $E \Phi E \Sigma I \Omega N$  paläographisch mehr empfiehlt, auch sonst, wie wir gleich sehen werden, Door Eφεσίων, freilich nicht des Malakos, existirten; so trage ich kein hedenken, obige emendation beim Athen. der prüfung der gelehrten anzuempfehlen: mir erscheint sie einleuchtend. - In den beiden anderen abweichungen vom Dindorfschen texte bin ich Guhl Ephesiac. p. 31 anm. 37 gefolgt, der folgendes zu deren recht-Fertigung beibringt: "Est etc. Malaci e. S. h. fr., quo Samiorum mervos (Geomoros puta) propter seditionem ex insula excidisse, Ephesum habitasse (φχησαν in libris est, quod nullo iure in Φχι-Schweigh. mutavit, quo sola "condendi" notio continetur, quum in ἄκησαν etiam "habitandi" notio, qua hic opus est, latent) ibique cives factos esse narrat. Levi enim mutatione pro έκ τούτων έγενοντο οἱ Ἐφέσιοι, equidem lego ἐκ τ. ἐγ. Ἐφ. (Samii sc.) i. e. post haec (eadem ratione de tempore έχ τούτων usurpatur ap. Xen. Hell. VI, 3, 2) Ephesii facti sunt; Samii igitur in civitatem ab Ephesiis recepti. Haec enim et cum iis, quae apud Athen. praecedunt optime quadrant, et cum historia Ephesiorum mirum quantum conveniunt". --

XI. 'Ωροι 'Εφεσίων des Kreophylos (von Ephesus?).

Dieser uns sonst ganz unbekannte horograph war ohne zweisel ein Ephesier und ist, wie bereits Guhl bemerkt, wohl zu unterscheiden vom gleichnamigen Samier, einem lehrer oder gastfreunde des Homer, mit dem er irrthümlicherweise identificirt wird von Walter Copland Perry de rebus Ephesiorum (Gotting. 1837) init. — Aus seinen annalen ist uns nur ein fr. erhalten bei Athen. VIII p. 361 e: Κρεόφυλος 13) δέν τοῖς Ἐφεσίων Πρους.,,Οἱ τὴν Ἐφεσον (φησὶ) κτίζοντες πολλὰ ταλαιπωρηθέντες ἀπο-

<sup>13)</sup> Beim Schol. Pindar. Ol. VII. v. 24: Ἡρόφιλος δὲ Ποσειδῶνος καὶ ᾿Αφροδίτης τὴν Ῥιδον εἶναὶ φησιν, wo ich Phil. V p. 154 vorschlug, den namen des bald anzuführenden horographen Ἡρόπυθος herzustellen, möchte ich jetzt Κρεόφυλος schreiben, was mir paläographisch leichter erscheint. Ob der scholiast aher aus den Ephesischen annalen oder einem werke des Kr. über Rhodus schöpft, lasse ich unentschieden.

ρία τόπου τὸ τελευταΐον πέμψαντες εἰς θεοῦ ἡρώτων ὅπου τὸ κόλισμα θώνται. ὁ δ' αὐτοῖς έχρησεν ένταῦθα οἰκίζειν πόλιν ἡ ἀν ίγθυς δείξη και υς άγριος υφηγήσηται. λέγεται ούν δπου νύν ή κρήση έστιν Υπέλαιος καλουμέση και ὁ ίερὸς λιμήν άλιέας άριστοποιείσθαι, καὶ τῶν ἰχθύων τινὰ ἀποθορόντα σὺν ἀνθρακία είσπεσεῖν εἰς φορυτὸν, καἷ ἀφθηναι ὑπ' αὐτοῦ λόχμην ἐν ἡ ἔτυχεν ὑς άγριος ών δς ύπο του πυρός θορυβηθείς επέδραμε του όρους επί πολύ, δ δή καλείται Τρηχεία, και πίπτει άκοντοθείς όπου και το έστιν ο της Αθηνάς ναός και διαβάντες οι Έφεσιοι έκ της νήσον, έτεα είκοσιν εν οικήσαντες, τῷ είκοστῷ δευτέρφ κτίζουσι Τρηχεία καὶ τὰ ἐπὶ Κόρησσον, καὶ ἱερὸν Αρτέμιδος ἐπὶ τῆ ἀγορᾶ ἱδρύσαντο Απόλλωνός τε του Πυθίου έπι τῷ λιμένι". Dieses die gründungt sage von Ephesos enthaltende fr. ist ohne zweifel aus dem asfange der annalen herzuleiten. Ueber das in demselben vorkonmende sachliche, z. b. das orakel bei der stadtgründung vergl Guhl l. l. p. 29, die quelle Hypelaeus ib. p. 13, über die berge Trachea und Koressos ib. p. 5 sqq., endlich über die tempel der Artemis und des Apollo ib. p. 177. --

XII. Ωροι Κλαζομενίων des Artemon aus Klazomenä. Dieser Artemon, welcher wohl zu unterscheiden ist von drei a dern historikern dieses namens - dem Pergamener, Cassandres und Magnesier -, über welche vergl. Voss. de H. Gr. p. 404 sq. ed. West.), so wie von dem gleichnamigen Milesischen autor ei nes werkes περὶ ὀνείρων (Schol. Hom. Il. π, 854), wird auch als verfasser einer schrift über Homer genannt (Suid. s. v. Asχτίνος: - ώς λέγει ὁ Κλαζομένιος Αοτέμων έν το πεοί Όμή pov). Ob er identisch ist mit dem Klazomenier Artemon, welcher als testudinis idemque arietis repertor von Serv. in Virg. Aen. IX, 503 und Plin. N. H. VII, 57: Testudines Artemenem Clazomenium (scil. reperisse tradunt) erwähnt wird, in zweifelhaft: wäre es der fall, so wüssten wir, dass er ein zeitgenosse des Perikles war, aus Ephorus bei Plut. Pericles & 27: Εφορος δε καὶ μηχαναῖς (intell. in Sami obsidione) χοή σασθαι τον Περικλέα (φησί) την καινότητα θαυμάσαντα, Αρτέμωνος του μηχανικού παρόντος, δν χωλόν όντα καὶ φορείφ πρός τὰ κατεπείγοντα τῶν ἔργων προσκομιζόμενον Περιφόρη τον x. τ. λ. Vergl. Plin. N. H. 34, 19, 2: (Polycletus Sicyonius) fecit Artemona qui Periphoretos appellatus est. -

Das oben angeführte werk des horographen kennen wir allein aus Aelian H. A. XII: ἀκούω δὲ ἐν Κλαζομενίοις σῦν γενέσθαι πετηνόν, ηπερ οὖν έλυμαίνετο την χώραν τοῖς Κλαζομε-νίοις καὶ λέγει τοῦτο Αρτέμων ἐν τοῖς Ωροις (so ist für "Όροις der edd. zu lesen) τῶν Κλαζομενίων, ἔνθεν τοι καί χῶρος ἐκεὶ κέκληται, ὑὸς πτερωτῆς ὀνομαζόμενός τε καὶ ἀδόμενος. Dieses dient als neuer beleg für die im frühern schon öfter besprochene sitte der griechischen annalenschreiber, naturwunder

bei dem entsprechenden jahre sorgfältig zu notiren.

XIII. Ωροι Κολοφωνίων des Heropythos (von Kolophon?) Ueber zeitalter und lebensverhältnisse dieses historikers ist nichts bekannt; dass er aus Kolophon gebürtig gewesen, möchte ich aus dem titel seines werkes schliessen. Von anderen männern dieses namens ist mir Heropythos, der befreier von Ephesus, bekannt aus Arrian Anab. I, 17, 11. - Die annalen des H. dienen als quelle dem Athen. VII p. 297 e: Καὶ τάριχοι δὲ παρὰ Φασηλίταις ἀποθύονται. Ἡρόπυθος γοῦν ἐν Ὠροις Κολο-φωνίων περὶ τῆς κτίσεως ἰστορῶν τῆς Φασήλιδός φησιν ὅτι Δάκιος ο την αποικίαν στείλας μισθον έδωκε του τόπου Κυλάβοα ποιμένι νέμοντι πρόβατα, ταρίχους έκείνου τοῦτο αἰτήσαντος. προθέντος γὰρ αὐτῷ τοῦ Λακίου λαβείν τοῦ χωρίου [ἡ ἄλφιτα] η άλητα η ταρίχους, είλετο ο Κυλάβρας τους ταρίχους. καὶ διά τουτο οί Φασηλίται άνά παν έτος τῷ Κυλαβρά έτι καὶ σῦν τάριχον θύουσιν. Hiermit stimmt fast ganz überein der im unmittelbar folgenden von Athen. citirte Philostephanos 14) 2v zo πρώτω περί των έν 'Ασία πόλεων. Wie kommt nun, höre ich im geiste den leser fragen, diese gründungssage von Phaselis in die kolophonischen annalen? - Die sache verhält sich also: der Argiver Lakios oder Rhakios war mit dem Mopsos nach Kolophon gekommen und heirathete daselbst die Manto, die tochter des Tiresias (Schol. Apoll. Rhod. I, 308 aus der cyklischen Thebais Paus. 7, 3, 1. Philosteph. l. m. l. coll. C. A. Pertz Colophoniaca (Gottingae 1848) p. 27 sq.); von Kolophon aus unternahm er die gründung von Phaselis. Die zeit nun für die anlegung einer so wichtigen kolophonischen colonie zu fixiren, durfte ein horograph nicht versäumen.

Zu dem nämlichen werke rechne ich, nach einer leichten emendation, Zenob. p. 174 ed. Gott.: μμένηται ταύτης 'Αριστοφάνης ἐν Κωκάλω. Εἴρηται δὲ παρόσον οἱ Κολοφώνιοι τὸν κάλλιστον χρυσὸν <sup>15</sup>) ἐργάζεσθαι νομίζονται, καὶ Ἡρόπυθος δὲ Κολοφωνίων καλεῖ τὸν ἄριστον χρυσόν. Die verbesserung Ἡρόπ. für das Ἡρόδοτος des textes, welche sich darauf stützt, dass im Herodot nichts über das Kolophonische gold vorkömmt, wird, wie ich eben sehe, auch von Pertz l. m. l. p. 10 sq. anm. gemacht —

Noch von einer kleinasiatischen stadt existirten annalen, nämlich vom berühmten Cyzikus.

XIV ΄ Ωροι Κυζικηνών des Neanthes von Cyzikus. Neanthes von Cyzikus war ein schüler des Philiskos von Milet,

15) Den von Pertz II. p. 10 über das im alterthume berühmte kolophonische gold beigebrachten stellen füge ich hinzu Iulian. Imper. Orat. III p. 351 Petav.: Κολοφώνιον χουσίον.

<sup>14)</sup> Schöpste, wie mir sehr wahrscheinlich ist, Philost., der ein schüler des Kallimachos war (siehe meine abh. im Philol IV, 385), diese nachricht aus dem horographen Heropythos, so haben wir hier einen anhaltspunkt zur annäherungsweisen bestimmung des zeitalters des letzteren: er war zeitgenosse des Kallimachos oder ging ihm voran.

eines rhetors aus Isokratischer schule (Suid. s. v. Νεάνθης und Φίλισχος), woraus auch sein zeitalter zu erkennem ist. Er scheint ein schriftsteller von nicht geringem ansehen gewesen zu sein, wie man aus den häufigen anführungen desselben schliessen kann; wiewohl Plutarch ihm leichtfertigkeit in einigen diagen schuld giebt (Plut. Symp. Qnaest. Vol. VIII p. 485 R.) und Polemo, der perieget, eine gegenschrift gegen ihm — Αντιγραφαί προς Νεάνθην — geschrieben hatte (Athen. XIII p. 602 f. coll. Meineke Euphor. p. 28. Preller Polemon). Ueber seine anderen schriften ausser den Cyzikenischen annalen vergl. Voss. de H. Gr. p. 134 sq. J. Marquardt, Cyzikus und s. g. s. 165 sq. 16): aus dem ersten buche der letzteren schöft Athen. IV p. 175 e: Τοῦτο δὲ τὸ ὄργανον (σαμβύκην) Νεάνθης ὁ Κυζικηνὸς ἐν πρώτος Ὠρων εὕρημα λέγει Ἰβύκου τοῦ Ῥηγίνου ποιητοῦ, ὡς καὶ ᾿Ανακρέοντος τὸ βάρβιτον.

Da ferner Cyzikus in der Argonautensage bekanntlich eine bedeutende rolle spielt, so leite ich auch aus dem nämlichen werke her Strab. I p. 45: Οὖδ΄ ὁ Σκήψιος δὲ Δημήτριος εὖ, ἀλλὰ καὶ τῷ ᾿Απολλοδώρῳ τῶν ἀμαρτιῶν ἐνίων αἴτιος ἐκεῖνος κατέστη, πρὸς γὰρ Νεάνθη τὸν Κυζικηνὸν φιλοτιμοτέρως ἀντιλέγων εἰπόντα, ὅτι οἱ ᾿Αργοναῦται πλέοντες εἰς Φᾶσιν τὸν ὑφ᾽ Ὁμήρου καὶ τῶν ἄλλων ὁμολογούμενον πλοῦν, ἰδρύσαντο τὰ τῆς Ἰδαίας μητρὸς ἱερὰ ἐπὶ Κύζικον, ἀρχήν φησι μηδ᾽ εἰδέναι τὴν εἰς Φᾶσιν ἀποδημίαν τοῦ Ἰάσονος Ὅμηρον. In den annalen mochte au die gründung des hie Argonauten mochte sie a la annale spielt spiel

ser exkurs über die Argonauten geknüpft sein.

Es bleiben uns schliesslich noch zu betrachten übrig die XV.  ${}^{7}\Omega \rho o i \Theta \eta \beta \alpha i \omega v$  des Aristophanes aus Boeotien. Wir gehen aus von Steph. Byz. p. 44, 24 ed. West. s. v. 'Αττικονδυλεῖς, οἱ ἐν Βοιωτία Κόλοι Φρύγες (scr. Κολοίφρυγες), ὡς 'Αριστοφάνης ὁ τοὺς Θηβαίους ὅρους (scr. Θηβαίων ὅρους) γεγραφώς. In der verbesserung der beiden stellen bin ich Meineke zum Steph. s. 99 gefolgt, der mir auch das ziemlich schwierige fr. selbst auf folgende weise sehr entsprechend zu erklären scheint: Hesych. Κολοίφρυξ. Ταναγραίος ἀλεκτρυών καὶ ὄρος Βοιωτίας quae obscura laborant brevitate. 'Αντικονδυλεῖς dicti fuisse videntur qui Anticondylum Boeotiae vicum in colle (κονδύλφ) positum inhabitarent, ex adverso Condyli, ut Cragus et Anti-

<sup>16)</sup> Zu den von diesen beiden angesührten fragmm. des N. süge ich noch ein neues hinzu aus Schol. Cobetian. in Eur. Troad. v. 89: Μυ-κόνον: ἀπτή τις οἵντω καλουμένη. Καφηρεύς δὲ ἀκρωτήριον Εὐβοίας, μεταξύ Σκύρου. Νεάνθης δὲ ὁ Κυζικηνὸς Καφηρέα αὐτόν φησιν πρότερον κεκλήσθαι, εἶναι γὰς ἐκεὶ βωμόν εἰς δν Εὐβοέζς καθαιρόμενοι ἔθυνον. χρόνου δὲ προϊόντος Καφηρεύς ἐκλήθη παραφθειράντων τῶν ἐνοικούντων τὴν λέξιν περί τοῖ το δὲ οἱ πλείστοι τῶν Ελλήνον κατὰ τὸν ἀπόπλουν διεφθάρησαν. Ich rechne diese stelle zu den Hellenicis des N. Die schrist περὶ τελετῶν des N. wird, was Westermann und Marquardt entgangen ist, auch citit etymol. m. p. 214, 25.

cragus et Phellus et Antiphellus in Lycia. ii cur dicti sint Colophryges obscurum est. fuisse videntur in vicinia Tanagrae, gallis nobilitatae."

Dass nun dieser horograph Aristophanes ein Böoter gewesen ersieht man aus der unten beizubringenden stelle des Plutarch, so wie ich auch mit Meineke l. m. l. u. A. Nauck Aristoph. Byz. p. 8 adnot. 13 überzeugt bin, dass die Boιωτικά des nämlichen autors nur ein anderer titel jener Thebanischen annalen sind, wie wir oben sahen, dass die  $\Omega goι$   $\Lambda αμψακηνῶν$  des Charon auch  $\pi e \varrho i$   $\Lambda αμψάκον$  benannt wurden. Ueber zeitalter und lebensverbältnisse des A. B. ist übrigens nichts bekannt: dass sein werk mindestens 2 bücher hatte, erhellt aus der gleich unter den frr. anzuführenden stelle des Steph.

- 2) Steph. Byz. p. 678, 3 ed. Mein. s. v. Χαιρώτεια -- Αριστοφάνης έν Βοιωτικών δευτέρφ ,,λέγεται δ' οἰκιστὴν γενέσθαι τοῦ πολίσματος Χαίρωτα".
- 3) Steph. Byz. p. 114, 8 ej. ed. s. v. ['Αργύννιον, ἱερὸν 'Αφροδίτης ἐν Βοιωτία] ''Αργυννος, νἱὸς Πισιδίκης τῆς Λεύκωνος τοῦ 'Αθάμαντος τοῦ Σισύφου τοῦ Αἰόλου, ἐρώμενος 'Αγαμέμνονος, Βοιωτός, ὡς ἀνιών εἰς τὸν Κηφισὸν τελευτῷ ἀφ' οῦ 'Αργυννίδα τὴν 'Αφροδίτην ἐτίμησε. λέγεται καὶ 'Αργεννίς: 'Αριστοφάνης δὲ 'Αργύνει διὰ διφθήγγου, ὁ οἰκήτωρ 'Αργύννιος. Vgl. über diesen tempel der Aphrodite in Boeotien Clem. Alex. Protr. p. 32 ed. Pott. u. Athen. XIII p. 603 d.
- 4) Plutarch de Mal. Herod. p. 864 c.: 'Αριστοφάνους τοῦ Βοιωτοῦ γράψαντος, ὅτι χρήματα μὲν αἰτήσας [Ἡρόδοτος] οὐκ ἔλαβε παρὰ Θηβαίων, ἐπιχειρῶν δὲ τοῖς νέοις διαλέγεσθαι καὶ συσχολάζειν ὑπὸ τῶν ἀρχόντων ἐκωλύθη δι' ἀγροικίαν αὐτῶν καὶ μισολογίαν.
- 5) Id. l. p. 886 c.: οὖτε Λεοντιάδης ἐν Θερμοπύλαις ἦν στρατηγὸς, ἀλλ' ᾿Ανάξανδρος, ὡς ᾿Αριστοφάνης ἐκ τῶν κατ' ἄρχοντας ὑπομνημάτων ἱστόρηκεν. Hecker Phil. V p. 425 corrigirt die letzten worte also: ἐν τοῖς ὑπομνήμασι: dieses halte ich nicht für nothwendig; denn Plutarch will offenbar sagen Aristophanes habe jene strategenangabe aus den officiellen ἀρχόντων ἀναγραφαῖς, die er hier, was sehr wohl angeht, ὑπομνήματα nennt, geschöpft. Auch Meineke l. s. l., der dieses wie das vorbergehende fr. auch zu den thebanischen annalen rechuet, nimmt an der lectio vulgata des ersteren keinen anstoss.
- 6) Athen. II p. 41 e: χρήνη δ' ἐν Βοιωτία ἡ Τιλφῶσσα ἀφ' ἡς ᾿Αριστο φάνης φησὶ Τειρεσίαν πιόντα διὰ γῆρας οὐχ ὑπομείναντα τὴν ψυχρότητα ἀποθανεῖν. Hiermit stimmen überein: Paus. IX, 33, 1, dem vielleicht noch ein vollständiges exemplar des Ar. zu gebote stand: Τὸ δὲ ὅρος τὸ Τιλφούσιον καὶ ἡ Τιλφοῦσα καλουμένη πηγὴ σταδίους μάλιστα ဪ Αλιάρτου πεντήκοντα ἀπέχουσι. Δέγεται δὲ καὶ ὑπὸ Ἑλλήνων ᾿Αργείους μετὰ τῶν Πολυνείκους παίδων ἐλόντας Θήβας ἐς Δελφοὺς τῷ θεῷ καὶ ἄλλα

τῶν λαφύρων καὶ Τειρεσίαν ἄγειν καὶ, εἴχετο γὰρ δίψη, καθ οδόν φασιν αὐτὸν πιόντα ἀπὸ τῆς Τιλφούσης ἀφείναι τὴν ψυχήν καί ἐστι τάφος αὐτῷ πρὸς τῷ πηγῷ: ferner Callimachus H. in lav. Pall. v. 71 sqq. Apollodor. III, 7, 3. Strabo IX p. 411. 413 u. a. Nach einer anderen überlieferung in den cykl. nosten hingegen soll Tiresias zu Kolophon gestorben und daselbst von seinen begleitern beerdigt sein (Proclus vor Tzetz. Antehomer. etc. p. XII); ich werde jedoch bei einer anderen gelegenheit beweisen, dass hier mit C. W. Müller de Cycl. Gr. ep. 50 not. 34. Meineke Anall. Alex. p. 79 und Schneidewin Philol. 1, 32 statt "Τειρεσίαν" "Κάλχαντα" zu schreiben ist. 7) Photii Lex. p. 237, 12 in Suid. s. v. Λύσιοι τελεταί, αί

- 7) Photii Lex. p. 237, 12 in Suid. s. v. Αύσιοι τελεταὶ, αὶ Διονύσου. Βοιωτοὶ γὰς ἀλόντες ὑπὸ Θρακῶν καὶ φυγόντες ἐς Τροφωνίου, κατ' ὅνας ἐκείνου Διόνυσον ἔσεσθαι βοηθὸν φήσαντες, μεθύουσιν ἐπιθέμενοι τοὶς Θραξὶν ἔλυσαν ἀλλήλους, καὶ Διονύσου ἱερὸν ἱδρύσαντο, ὡς Ἡρακλείδης ὁ Ποντικός ὡς ᾿Αριστοφάνης δὲ διὰ τὸ λυτρώσασθαι Θηβαίους παρὰ Ναξίων ἄμπελον. Diese stelle rechnet zwar A. Nauck p. 240 zu den fr. der Paroemise des Ar. von Byzanz, fügt jedoch hinzu: "Nec tamen repugnaverim, si quis Boeotum intelligi iubeat Aristophanem, aut ᾿Αριστόδημος pro ᾿Αριστοφάνης malit substitui". Ich habe mich deshalb für das erstere entschieden, weil wir aus anderen beispielen in dieser abhandlung erkannt haben, dass es ganz in der art und weise der horographen ist, die errichtung von tempeln und statuen, wie hier des Dionysos, anzuführen.
- 8) Schol. Hesiod. Theog. v. 126: Οὖτω καὶ ᾿Αριστοφάνης ἐν τῷ δευτέρ φ (Βοιωτικῶν) λέγει, ᾿Αμφιτρύων γενναιότερον αὐτοῦ παίδα γεννᾶ, ἤγουν ὅτι ἐπηυξήθη. So scheint mir Gaisford aus der varietas lectionum in den edd. Trinc. Bas. Heins. die stelle des scholiasten richtig restituirt zu haben. Wie hier Aristophanes, handelt auch Pausanias im 11ten cap. seiner Βοιωτικά über den Amphitruo und sein haus.

Ueberschauen wir die frr. der thebanischen, oder vielmehr böotischen annalen des Ar., so sehen wir, dass in denselben nicht nur Theben sondern auch andere städte des böotischen bundes — so im fr. 1 Tanagra, im fr. 2 Chäroneia, im fr. 6, mit berücksichtigung des Pausanias, Haliartos behandelt wurden: gewiss wurde keiner der ursprünglich 14, später 11 autonomen staaten des bundes (siehe Boeckhs einleitung zu den boötischen inschr. im Vol. 1 des C. I. Gr.) übergangen. Die chronologische grundlage der annalen bildeten die ἄρχοντες ἐπώννμοι, wie besonders aus frr. 4 und 5 erhellt, und sich bei Thebanischen annalen auch ganz von selbst versteht (Vergl. über jene archonten der Böotier Boeckh a. e. a. o.).

Dieses wären die dürftigen überreste der gr. horographen. Da diese nun, eben wegen ihrer dürftigkeit, nicht gestatten uns von der ökonomie der einzelnen  $\Omega_{QQQ}$  ein deutliches bild zu est-

werfen, so werde ich es im folgenden versuchen, aus jenen einige grundzüge zur charakterisirung der bisjetzt in unseren lehrbüchern der gr. literaturgeschichte ungebührlich vernachlässigten griechischen horographen zu entwerfen.

Von den 14 in unserer abhandlung besprochenen horogr. gehören nur 4 - Phanias aus Eresos, Potamon von Lesbos. Aristophanes aus Böotien und der zweifelhafte Theolytos von Methymna - dem dolischen, alle übrigen dem ionischen stamme, und besonders dem nach Kleinasien verpflanzten, an. Hierdurch wird unsere im eingange vorgetragene ansicht, dass das wort Ωροι im sinne von annalen besonders dem ionischen dialecte eigenthümlich sei, auf interessante weise bestätigt; aus diesem ging es vermutblich in den äolischen über. Ionismen der sprache sind mir übrigens nur in den annalen des Aethlios (VI) aufgestossen, was wohl daraus zu erklären ist, dass es den gr. autoren, welche uns die framm. der Door überliefert haben, lediglich auf das sachliche ankam, weshalb sie nicht immer wörtlich citirten und so das ursprüngliche sprach-colorit verwischten.

Wie die meisten h. selbst Ionier waren, so behandelten auch ihre werke diesem volksstamme angehörende staaten, deren wir, nach beseitigung von Siphnos 17) (siehe unter X), 7 aufgezählt haben, die alle in Kleinasien lagen. Von diesen hat Samos die meisten bearbeiter gefunden — 5 18) —, Ephesos deren wahrscheinlich 2 (siehe unsere bem. unter X), die übrigen, Lampsakos, Klasomenä, Kolophon und Cyzikos, jede einen 19). Aus der zahl der dolischen staaten sahen wir die lesbischen städte Eresos und Methymna 20), Theben mit dem übrigen Böotien und wahrscheinlich 21) die insel Lesbos von äolischen annalisten behandelt. Die Ωροι Λακεδαιμονίων des Ioniers Charon von Lampsakos endlich stehen ganz isolirt da.

Wie stellten nun die horographen ihren gegenstand dar? — Sie fassten unter den einzelnen jahren, die sie nach den eponymen magistraten der einzelnen staaten bezeichneten (siehe unter II III V VI XV frr. 4 u. 5) und wobei sie die officiellen αναγραφαί der magistrate als quellen benutzten (vergl. unter II u. XV fr. 5), nach art unserer alten stadtchroniken, alle wichtigen ereignisse zusammen, und zwar keineswegs in trockner, knapper manier, sondern in ausführlicher darstellung (s. u. VII), die sogar fremdartige episoden nicht verschmähte (s. u. V u. XIV).

<sup>17)</sup> Dieses Siphnos war wie alle übrigen Sporadeninseln, mit ausnahme der dorischen Thera und Melos, ionisch

<sup>18)</sup> Die samischen annalen des Aeoliers Potamon (VIII) haben wir jedoch als zweifelhaft bezeichnet.

<sup>19)</sup> Auch anonyme Doos der ionischen Naxier sahen wir von Plutarch zu anfang dieser abh. citirt.

<sup>20)</sup> Dass jedoch die poetischen annalen der Methymnäer vom Theolytos sehr zweifelhaft sind, setzten wir unter IX auseinander.

<sup>21)</sup> Siehe uns unter VIII.

Sie begannen natürlich mit gründung der stadt und versäumten hierbei nicht einen topographischen abriss der gegeud zu geben (s. u. I XI XV, 2). Alles was nun die wechselvolle geschichte eines staats darzubieten pflegt, kriege, (I), belagerungen (VII, 1), friedensschlüsse, verträge mit anderen völkern, aussendung von colonien (XIII, 1), aufnahme aus anderen staaten freiwillig oder gezwungen ausgewanderter personen (XXV, 8) 22), das auftreten von tyrannen (VII, 2) und anderer politisch bedeutender männer - alles dieses, sage ich, ward in den Doors sorgfältig notirt. Ein gleiches fand auch statt bei allen die religiösen interessen berührenden factis: so sahen wir die aufnahme des Cybeledienstes in Lampsakos (1), das auftreten der samisches Sibylle (IV, 1), die errichtung von heiligthümern der Hera und Aphrodite auf Samos (VI. VII), der Magna Mater bei Cyzikos (XIV), des Dionysos in Theben (XV, 7), der Artemis in Ephesos (XI), endlich die begehung eines festes zu ehren des Apollo auf Samos (VIII) in den annalen dieser staaten erwähnt,

Wie ferner von den römischen annalisten und älteren chronikenschreibern auffallende naturerscheinungen sorgfältig unter dem betreffenden jahre aufgezeichnet wurden; so pflegten dieses auch die horographen zu thun, wie die beispiele vom fischregen in den annalen der Eresier (III), von dem 2maligen reifen der feldfrüchte und des obstes in einem und demselben jahre in den samischen annalen des Aethlios (VIII), vom erscheinen der weissen schwalbe in den nämlichen, endlich von dem geflügelten schwein in den Doorg der Klazomenier (XII) beweisen. Nach analogie jener obenerwähnten beiden gattungen stofflich verwandter autoren glaube ich auch schliessen zu dürfen, dass das volk betreffende calamitäten, als hungersnoth, überschwemmungen, seuchen, grosse feuersbrünste u. dgl., dem andenken der nachwelt von den horographen aufbewahrt wurden 23), wenn sich auch ein beispiel davon in deren äusberst dürftigen bruchstücken nicht vorfindet,

Endlich mag auch die angabe der blüthezeit grosser gelehrter, künstler und dichter, die besprechung wichtiger erfindungen von den griechischen annalenschreibern nicht versäumt sein; wenigstens deuten mehrere von deren fragmenten — siehe V XIV XV — darauf hin.

Ich schliesse mit der bemerkung, dass ich mir die nachweisung und würdigung des annalistischen elements in den atthidenschreibern, in den schriften der historiker Timäus, Berosos

23) Bei diesen und verwandten gegenständen mochten die b. vieles der mündlichen tradition entlehnen.

<sup>22)</sup> So verschaffte offenbar dem Amphitryo im angeführten fr. der annalen der Thebaner der umstand einen platz, dass er, nach ermordung des vaters seiner gemahlin Alkmene, Elektryon, aus Tiryns vertrieben, nach Theben floh. Siehe Hygin f. 29 u. a.

und Manethon, welche ich im eingange dieser abhandlung verheissen, auf eine andere gelegenheit verspare, bei der ich dann auch die byzantinischen annalisen behandeln werde.

Berlin. R. Stiehle.

# Zu Dio Chrysostomos und Theophylaktos.

Dio Chrys. XII, 48, 5. εἴ τινα ἀφέλειάν τε καὶ βλάβην. Geel las η̈́. Ich dächte εἴ τε καὶ. Denn εἰ konnte, da ᾱν oft gar nicht geschrieben wurde oder ein leicht übersehbares compendium war, leicht statt 2mal nur 1mal geschrieben werden. S. Reiske z. Constantin Porphyrog. de cerem. cod. p. 225 b.

Thophylaktos Brief 5 p. 31. Boissonade: ὥσπεο ὀργάδα Θεῶν. A. schiebt nach ὥσπεο ein wort ein, was richtig emendirt einen vortrefflichen sinn giebt: ὧσπεο τελείαν (oder τελε-

στην) οργάδα θεών.

7 p. 32. lese ich ως δ' ἐμοὶ δοκεῖ. vgl. Gregor. Naz. ep. 63. δέ und γέ confus. ap. Lucian. bis acc. c. 7. II p. 799 Rz.

ί p. 36. ἀρχαῖς καὶ προςφόροις. Darin steckt wohl nur ἐφόροις. καὶ πρὸς hat Theophyl. Q. Phys. p. 105 Kimed. und brief ξ΄. Doch besser scheint καὶ πάρος ἐφόροις.

ιγ' p. 37. θανμαστόν. Wohl θανμα τοδ'. τόσον oder τοσοντο. ιδ' p. 38. δ Κλεινίας. Die rede ist von einem naschhaften knaben, einem jungen lekkermaule. Man vermuthete daher einen namen, welcher zu diesem fehler eine beziehung hat, wie das so üblich bei den briefstellern des alterthums. Also: δ λειχος, δ Λειχας, δ Λειχοπίναξ. Mit bezugnahme auf das flötenspiel des burschen könnte man jedoch auch an δ ICMHνίας denken, was von δ ΚΛΕΙνίας nicht fern ab liegt.

κε΄ p. 45. τῶν ἀνιόντων κατάλυσις. l. ἀνιῶν.

λε ρ. 53. τύραννον ἄντλην. Nauck: ἄτην. Wohl ἀν άγκην. μγ' ρ. 57. 58. κατὰ μη δὲν ἐντελές ὕβρισεν ὁ Λυδὸς εὐνοῦχος. A hat ὁλυδρος. -Ich glaube in μηδέν ist μήδεα, μήδη, μέζεα enthalten: κατὰ μήδε ἀτελής — ὁ θηλυδρίας. Und ob auf ρ. 58 statt χειρῶν nicht auch ein wort gestanden haben sollte, was auf die αἰδοῖα anspielt? χοίρων. σαυρῶν. ὅρεων.

 $\mu$ θ'. gegen ende:  $\mu$ εγάλας ×αὶ. Das ×αὶ ist zu streichen, es entstand aus  $\bar{\xi}$ .

ξ Sehr auffällig ist Σωστράτης ὁ Φρύγιος (Φρυγίος Arcad. 40, 8). Wenn Theophylakt anderer erzählung folgte, als Diogen. Laert. IV, 2, 3, vielleicht Ξετοκράτης Φρύνης.

 $\times \beta'$ . Würde ich  $\varepsilon \dot{v} \partial \eta \nu \varepsilon i \alpha \iota \varsigma$  dem  $\varepsilon \dot{v} \partial \eta \mu i \alpha \iota \varsigma$  vorziehen. Oels. M. Schmidt.

٠.:

## XX.

# Democriti liber περὶ ἀνθρώπου Φύσιος.

In indice operum Democriteorum apud Diogen. L. IX. 46 duo libri φυσιολογουμένων recensentur, primus et secundus tetralogiae quartae. Horum alter περὶ φύσιος πρῶτον inscribitur, — in quo de singulis rebus generatim egisse videtur physicus ille, quare huc ego quidem haud refero τὸ περὶ φύσεως κόσμου Suidae in Δημόκριτος, — alter autem περὶ ἀνθρώπου φύσιος β΄; nam quod additur ἡ περὶ σαρκός, id interpretandi causa subiectum a πινακογράφφ. De hominis natura libros scribebant veteres illi sapientes, medici, sophistae: itaque Diogenes Apolloniates scripsit τὸ περὶ φύσεως δεύτερον Galen. II in Epid. Hippocr. V. p. 473 i. e. περὶ ἀνθρώπου φύσεως Simpl. in Phys. fol. 32. b; est inter opera Hippocratica liber περὶ φύσεως ἀνθρώπου; denique Prodicus commemoratur ἐν τῷ περὶ φύσεως ἀνθρώπου a Galeno de facult natural. II. 9. (vol. II. p. 130 Kuehn.)

Democritus de hominis natura scripturus, laudabili suo instituto, ex quo de re ipsa, quaenam esset, quaerebat, — de qua re cf. Aristot. de Part. anim. I. 1. i. f. — ita satisfecit, ut "tamen orationem nullam putaret ipsa evidentia illustriorem esse." (Cic. Acad. pr. II. 6.) Quapropter definitionis loco haec scripsit:

1. "Ανθρωπός έστι, ὁ πάντες ἴδμεν.

Sext. Emp. adv. Mathem. VII. §. 265 p. 248 Bekker. Quae ita de sua ratione, suoque more diiudicat Aristoteles l. l. p. 640 Bekker. Εἰ μὲν οὖν τῷ σχήματι καὶ τῷ χρώματι ἔκαστύν ἐστι τῶν τε ζφων καὶ τῶν μορίων, ὀρθῶς ᾶν Δημόκριτος λέγοι· φαίνεται γὰρ οὖτως ὑπολαβεῖν· φησὶ γοῦν, παντὶ δῆλον εἶναι, οἰόν τι τὴν μορφήν ἐστιν ὁ ἄνθρωπος, ὡς ὅντος αὐτοῦ τῷ τε σχήματι καὶ τῷ χρώματι γνωρίμου. — De sublimi autem ac peue divina hominis facie figuraque recte putasse statuit veteres, Hemerum imprimis:

2. singulas partes in homine deos singulos obtinere, ut Iovem caput, Minervam oculos, Iunonem brachia, pectus Neptunum, cinctum Martem, renes et inguina Venerem, pedes Mercurium;

(sicut Democritus in Physiologumenon libris scripsit, Fulgentio teste Mythol. III. 7.) unde et Homerus ait: "Όμματα καὶ κεφαλὴν ἴκελος Διὶ τερπικεραύνφ, "Αρεϊ δὲ ζώνην, στέρνον δὲ Ποσειδάωνι. (II. Β. 478.)

De primordiis generis humani ex aqua limoque (Censorin. c. 4 p. 27 Lindenbr.) in hoc libro egisse non videtur, sed in libro primo περὶ φύσιος, ubi de animantium natura in universum scripserit. Generationem vero hominis in hoc opere eum praetermisisse non verisimile est. Statuit itaque Δημόκριτος ἀφ' δλων τῶν σωμάτων καὶ κυριωτάτων μερῶν, οἰον τῶν σαρκικῶν, ὀστῶν καὶ ἰνῶν τὸν γόνον ἀπορρεῖν. Galen. de Hist. phil. 31. Plut. de plac. phil. V. 3. Primaria huius rei causa est, quod, quemadmodum animus est unus, eiusque optimus status ἀρμοτίη et ξυμμετρίη, ita corpus quoque una harmonia, cuius οὖλον ἐς τὸ οὖλον constat τῷ πνεύματι τοῦ θερμοῦ; quae Democriti verba esse demonstrabo. Ἐκκρίνεται itaque τὸ σπέρμα ἐξ ὅλον τοῦ σώματος. Galen. defin. med. 439. p. 276 Charter. (t. XIX. p. 449. Kuehn.) ὁ μὲν Δημόκριτος λέγων.

3. Ανθρωποι γάρ εξς έστι, καὶ ἄνθρωπος πάντες.

Omnes homines unius hominis referunt naturam, unus autem ommium. Hinc de concubitu hoc eius est effatum:

4. Συνουσίη ἀποπληξίη σμικρή, έξέσσυται γὰρ ἄνθρωπος έξ ἀνθρώπου.

Stob. VI. 57. In quo Pythagorae respexit praeceptum: μη πυκτά τὸν ἄνθρωπον ἀπὸ τοῦ ἀνθρώπου. Diogen. L. VIII. 9. Eryximachus, Stob. tit. l. n. 6., συνουσίαν μικράν ἐπιληψίαν dixit καὶ γρόνφ μόνφ διαλλάττειν: unde Galeni error explicandus et aliorum. Ille Comm. I in III Epidem. Hippocr. t. V. p. 398, 30. Basil. vocem ἐπιληψίαν Democrito tribuit, item Clemens Alexandrinus Paedag. II. c. 10. §. 94. p. 84 Sylb. qui pro εξέσσυται memoriter, ut videtur, reddidit: ἐκφύεταί τε καὶ ἀποσπᾶται; melius Plinius N. H. XXVIII. 6. 16: ut in qua (Venere) homo alius exsiliret ex homine. Denique et ἐπιληψίαν enunciant et sententiam Hippocrati falso tribuunt Gellius N. A. XIX. 2 et Macrob. Saturn. D. II. 8. Ceterum male hoc loco usus est Mullachius Democr. Abd. Opp. Fragmm. p. 66, ut "perpetuum fuisse" ipsum Democritum "amoris osorem" demonstraret. — Leucippus et Zeno Eleates semen corpus dixerant: ψυχῆς γὰρ εἶναι ἀπόσπασμα. Pythagoras autem quum vim seminis incorpoream dixisset, Democritus, quicum consentit Strato, ipsam quoque vim illam corpus esse statuit, quippe spirabilem: καὶ τὴν δύναμιν σῶμα, πνευματική γάο. Galen. ibid. Plut. ibid. 4. Pythagoras, Epicurus et Democritus apud Galen. ibid. et Plut. ibid. 5 censent: καὶ τὸ δηλυ προίεσθαι σπέρμα, έχει γάρ παραστάτας απεστραμμένους (obversa virilibus partibus positione)· διὰ τοῦτο καὶ ὄρεξιν ἔχειν παθά τάς χρήσεις. Quae verba a Democrito profecta esse possunt, Ionicum enim χρησθαι γυταικί. vid. Herod. II. 181. et Hippocr. de aëre §. 109. — De causa, quod generentur infantes aut virilis sexus aut muliebris, egisse videtur Democritus έν Δίτίαις περὶ ζώων, Tetral. VIII. 34. propter haec Aristotelis de gener. animal. IV. 1. Ζητεῖ γὰρ ταύτης τῆς γενέσεως τὴν διαφορὰν (Δημόκριτος) καὶ πειρᾶται λέγειν. Itaque alias quaestiones, huc spectantes, illuc refero. In libro autem primo περὶ φύσιος exposuit de externis animalium partibus prius concrescentibus, quam internis. Cf. Aristot. ibid. II. 4.

Umbilicus vero embryonis oritur prima para corporis bumani: 5. () γαρ δμφαλός πρώτον εν μήτρησι (ώς φησι Δημόκριτος) άγκυρηβόλιον σάλου καὶ πλάνης, εμφύεται, πεζσμα καὶ κλημα τῷ γινομένω καρπῷ καὶ μέλλοντι.

Plut. de am. prol. p. 495. E. coll. de fort. Rom. p. 317. Que verba praeclare admonent de hoc Ciceronis iudicio de Orat. 1. 11. "Materies illa fuit physici, ornatus vero ipse verborum oratoris." Et vero in Orat. 20. "Democriti locutio, etsi absit a versu, tamen quod incitatius feratur, et clarissimis verborum luminibus utatur, potius poëma putandum nonnullis visum est, quam comicorum poetarum." - Per os embryo nutritur: hinc infans recens natus statim mammas petit ore. Sunt enim in utero ubera quaedam et ostia, quibus embryon nutritur. Plut. l. l. V. 16. Δημόκριτος, Επίκουρος τὸ ἔμβρυον ἐν τῆ μήτρα διὰ τοῦ στόματος τρέφεσθαι. όθεν εύθέως γεννήθεν έπὶ τὸν μαστόν Φέρεται τῷ στό. ματι. είναι γάρ έν τη μήτρα θηλάς τινας και στόματα δι ών τρέ Φονται (τρέφεται). Θηλάς illas et στόματα cum cotyledonibus sive acetabulis Hippocraticorum — τὰ στόματα τῶν ἐν τῆ μήτρε άγγείων οὖτω καλοῦσι. Erotian. coll. Dict. Hipp. t. II. p. 110 Charter. Galen. de dissect. uter. c. 9. t. IV. p. 283 — componit Rosenbaumius apud Sprengelium in edit. Hist. pragm. Medic. t. 1. p. 294 not. 57. laudans praeterea Galen. hist. philos. XIX. p. 330. et G. E. Segeri dissertationem de Democriti heterodoxis in doctrina de nutritione foetus in utero. Basil. 1660. 12 pp. 4.

Omnem deinde hominis fabricam in hoc libro persecutus Democritus, partes corporis humani et externas et internas descripsit. Egregia habemus harum rerum specimina, singulari fortuna servata, in commentitia Epistola Democriti ad Hippocratem περί φύσιος ἀνθρώπου apud Foësium Sect. V. 75, 516. Charter. t. l. p. 29. van der Linden vol. I. p. 281 sqq. (vol. 111. Opp. Hippocr. p. 823 Kuehn.) eaque corruptissima quidem interdum et spreta adhuc ab eruditis, sed dignissima, quae ab oblivione vindicentur. Dabo itaque ea deinceps, et emendata quidem, quoad eius a me fieri potuit. Namque fragmenta illa clarissimis sunt verborum luminibus insignia; materies quidem est physici, ornatus vero pene poeticus; denique manifesta insunt et sententiarum et sermonis Democritei vestigia, atque ea quidem, quae ab imperito epitomatore et inscito profecta esse non possint. Inscitiam eius arguunt inter cetera δημιουργοῦ facta mentio. E sententiis

Democriti corrasis conflatam esse eam epistolam haud difficile est ad probandam. Inter centones quosdam in epistolae initio, ex alio Democriti scripto decerptos, ille est: ἰστορίην σοφίης γὰρ δοκέω ίητρικής άδελφήν και ξύνοικον σοφίη μέν γάρ ψυχήν άναρύεται παθών (παθέων), ἰητρική δὲ νόσους (νούσους) σωμάτων άφαιρέεται (άπαιρέεται). Haec vero conveniunt fore, ordine tamen inverso, cum Democriti verbis apud Clementem Alex. o. l. l. 2. p. 36 Sylb. (cf. Klotzii Annot. t. IV. p. 163): ίητρική μέν γάρ (κατά Δημόκριτον) σώματος νούσους άκέεται, σοφίη δε ψυχήν παθών (παθέων) απαιρέεται. In anibus melius est σώματος, non melius απαιρέεται pro αναρύεται. nec fortasse melius ἀχέεται pro ἀπαιρέεται. Incertum, uter, Cle. mens an epitomator, sententiarum ordinem commutaverit: namque et Clemens memoriter interdum aliena verba afferens, pro scribendi consilio sententias illas potuit convertere. Post exordium illud, e sententiis nonnullis aliunde petitis constans, ita pergit epistolae consarcinator: φύσιος δὲ ἀνθρωπίνης ὑπογραφή θεωρίην έχει τοιήνδε, quae sola fere ipsius verba sunt; sequuntur enim usque ad finem, ordine parum composito, excerptae ex hoc Democriti libro sententiae et designationes partium corporis humani, quas non potuit confingere ineptus ille epistolae conscriptor. 6. Ο μεν έγκεφαλος φρουρέει την ακρην του σώ-Cerebrum.

Ο μεν έγκεφαλος φρουρέει την ακρην του σωματος, ασφαληίην έμπεπιστευμένος, ύμεσι νευρώδεσι συνεςκατοικέων ύπερ ών όστέων διπλόων φύσιες αναγραίαι αρηρυΐαι δεσπότην, φύλακα διανοίης καλύπτουσι έγκεφαλον.

Legebatur: ἀσφαλείην, συνεις κατοικέων, ὅν, διπλῶν, διανοίης. Τμένες νευρώδεις sunt dura mater et pia mater. Aristot. de Animal. Hist. 1. 13, 2. Τμένες δ΄ αὐτὸν (τὸν ἐγκέφαλον) δύο περιέγουσιν, et §. 3. ἡ δὲ περὶ αὐτὸν μῆνιγξ φλεβώδης ἐστίν. Εστι δὲ ἡ μῆνιγξ ὑμὴν δερματικὸς ὁ περιέχων τὸν ἐγκέφαλον. — 'Οστέων διπλόων φύσιες ἀναγκαῖαι, ἀρηρυῖαι referendae ad ραφάς sive suturas in cranio, de quibus Aristot. ibid. 1. 7. ἔχει δὲ ραφάς τὸ μὲν γυναικῶν μίαν κύκλφ, τὸ δ΄ ἀνδρῶν τρεῖς εἰς ἐν συναπτούσας ὡς ἐπιτοπολύ: — Cerebrum φύλακα διανοίης dicit; erant enim in cerebro praecipua animi vincula secundum Democritum Procli apud Alex. Morum in loh. X1. 39. p. 343, ubi τῆς ψυχῆς οἱ περὶ τὸν μυελὸν δεσμοί.

Capilli. 7. Τριχέων εὐκοσμίη χρώτα κοσμεῦσα.

Legebatur: τριχῶν, sed infra est φλεβέων, et apud Herodotum frequenter χηνέων, ἀνδρέων, cett. tum κοσμῶσα et κοσμῶσαι; infra πυλωρεῦσα. — Est ἀποσπασμάτιον.

Oculi.

8. Τὸ δὲ τῶν ὁμμάτων ὁρητικόν, ἐν πουλυχίτωνι φωλεῦον, ὑγροῦ ἐνστασίη, ὑπὸ μετώπων κωλύσιι συνίδρυται Θεωρίης δὲ αἴτιον, ἀκριβης κόρη φύλακα ταρσὸν εὐχερης ὑπομένει.

Legebatur: πολυχίτωνι, ένστασίαις, κολασίη, εύκαιρίης pro εύχερης.

Philologus. VIII. Jahrg 3

post ἀκριβής delevi δέ. Correcta ita interpretor: Oculorum autem humen, in tunicata latens kumidi continentia, sub superciliorum septo collocatum est; spectandi autem effectrix, acute cornens pupuls custodem, pilorum palmulam (quod vallum pilorum dixit Cicero de N. D. II. 57.) facile exspectat. Aristoteles de Sensu 2 de vi cernendi ait: του μέν ομματος τὸ όρατικὸν υδατος ύποληπτέον. Vex ένστασία pro ένστασις hoc l. vindicata est a Foësio Occon. Hippoca. v. eriornus. Quamquam erozacis vim insistendi et adhaenescendi habet, quomodo Hermes Trism. de Herbis p. 330 την του ύγρον ένστασιν in plantis notat, tamen ένστασία, απαξ λεγόμενον, huic l. convenientius conditio est rei consistentis et concretae. Continentiam ego reddidi propter baec Ciceronis I. I. "Natura primum oculos membranis tenuissimis vestivit et sepsit: quas primum pellucidas fecit, ut per eas cerni posset, firmas autem, ut continerentur". — Κώλυσις a vett. interpp. in ceteris έργμα, φράγμα explicatur. — Ceterum Aristoteles I. I. ait: Δημόκριτος δ' όπ μεν ύδως είναι φησι (τὸ ὁρᾶν), λέγει καλῶς, deinde: Τὸ μεν οίν την όψιν είναι υδατος άληθές. A Democrito apud Theophr. de Sensu 50 laudantur όμματα ύγρά. — Ταρσός, sive ἐπικυλίς, me dicis dicebatur: palpebrae extrema ora limbusque, unde cilia nascuntur, ipsaque pilorum in ciliis series, palmularum remigii instar. Pollux II. 66. — Adverbio εὐγερῶς utitur Democritus in fictitis Epist. ad Hippocr. 1. i. f. p. 1286, 25: ἐκ γὰο τουτέων ἀπάτ των εύχερῶς τὸν νοῦσον εύρήσεις.

Nares. 9. Διπλόοι δε φώθωνες, δαφρήσιος επιγνώμονες, διουρίζουσι δαθαλμῶν γειτνίην.

Scribebatur: διπλοῖ et διορίζουσι». Cffr. haec Ciceronis de N.D. 11. 57, 143. i. f. "Nasusque ita locatus est, ut quasi murus oculis interiectus esse videatur".

Labia.

 Μαλακή δὲ χειλέων ἀφὴ στόματι περιπευσσομένη, ἡημάτων αἴσθησιν ἀκριβέα τε διάρθρωσυ παρέσχηκε κυβερνωμένη.

Scribebatur ἀχοιβῆ. Mollis autem labrorum commissura, os circumplicans, verborum sensum diligentemque articulationem, ubi bene regidur, praebet. Διάθρωσις Ciceroni est explanata elocutio. Aristot de H. A. IV. 9. 1. Διάλεκτος δ΄ ἡ τῆς φωνῆς ἐστι τῷ γλώτη διάρθρωσις. item de P. A. II. 17 init. τὴν τῶν γραμμάτων διάρθρωσις. Cuius viri memoria variae a metricis distinguebantur τῆς γλώττης προβολαί, et συμβολαί τῶν χειλῶν. ibid. II. 16.

Maxilla. 11. Γένειον δὲ ἀκρόπολις καὶ χελώνειον γομφίοις:
συνηρμοσμένον.

Legebatur: ἀκροτελές, quod nullum est, et γόμφοις. Ita interpretor: Maxilla autem ara et testudo ad dentes molares apte composits. Γένειον hic maxilla, ut apud Nicandrum Ther. 52: πουλυόδουσι καταψηχθείσα γενείοις. Aristoteles de P. A. III. 7. cor dicit tamquam ἀκρόπολικ corporis, Plato autem caput, in quo ψυχή, τὴν ἀκρόπολικ. Τίπ. p. 70. A.

 12. Έκδοχεῖα δὲ μύθων ἀτα, υἶσι ἐπιὰν ὁ θυμὸς οὐκ ἀσφαλὴς διήκονος ἀλογιστίης γίνεται.

ebatur: ἐνδοχεῖα et post ἀτα ineptum excerptoris additamen: δημιουργός ἀνέφγεν, tum οἶς ἐπεών. Ἐκδοχεῖα (fortasse ἐκια) proposuit Schneiderus in Lexico. Est item ἐκδοχεῖον apud an. Peripl. mar. Erythr. p. 157 et apud Suidam et Zonar. 59, ubi τὸ ταμιεῖον explicatur. Διήκονος Herod. IV. 71; ιστίη apud ipsum Democritum fr. 44, Ita interpretor: Rezula vero rumorum aures, quibus succedens ira incaula fit mira temeritatis. Μῦθοι, rumores, ut apud Sophoel. Trach. 67. οἶδα, μύθοις γ' εἴ τι πιστεύειν χοεών.

ια. 13. Λαλίης μήτης γλῶσσα, ψυχῆς ἄγγελος, πυλωρεῦσα τὴν γεῦσιν, ὀχυροῖσι ἀδόντων θριγκοῖσι πεφρούριται.

hebatur: ὀχυφοῖς. Linguam ψυχῆς ἄγγελον dixit Democritus; sermone enim de sensibus et cogitatis animi constat. Horat. Pison. vs. 3 "Post effert animi motus interprete lingus", quam pretem animi dixerat Lucret. VI. 1147. Cum ὀχυφοῖοι ὀδόν-θριγκοῖοι compara Homericum ἔρκος ὀδόντων. Ceterum contur haec Ciceronis de N. D. II. 57: "Gustatus praeclare us est; ore enim continetur et ad usum apte et ad incolutis custodiam". — Πυλωφεῦσα τὴν γεῦσιν eximia metaphora; ua enim τῷ ἄκρφ μάλιστα τὴν αἴσθησιν ἔχει. Aristot. de P. II. 17.

wr et gula. 14. Βρόγχος δε και φάρυγξ ήρμοσμένοι άλλήλοισι γειτνιώσει ο μεν γαρ ες κέλευθον πνεύματος, ο δε ες βυσσόν κοιλίης τροφήν προπέμπει λάβρον ώθεύμενος.

hebatur: ἀλλήλοις et βυθόν. Βυόγχος est arteria aspera, φά-; oesophagus. Λάρψον ἀθεύμενος, avide impellens. Κοιλίη est sive ventriculus. Galen. defin. med. n. 53. in aphor, 18 . 6. p. 258 Charter.

> Κωνοειδής δὲ καρδίη, βασιλίς, ὀργῆς τιθηνίς, πρὸς πᾶσαν ἐπιβουλίην ἐνδέδυκε θώρηκα.

bebatur: θώψακα. Cor coni simile, rex, iram nutriens, adversue es insidias thoracem induit. De figura cordis Aristot. de A. H. i, 2: το τε δλον αὐτῆς είδος οὐ προμηκές ἐστιν, ἀλλὰ στρογγυερον, πλὴν τὸ ἄκρον εἰς ἀξὰ συνῆκται. — Βασιλίς et propter m dicitur; nam secundum Aristot. de P. A. III. Δ. ἔχει ἡ θέαὐτῆς ἀρχικὴν χώραν περὶ τὸ μέσον γάρ — ἐν τοῖς γὰρ τιτέροις τὸ τιμιώτερον καθίδρυκεν ἡ φύσις κτλ. — et quia calidi itae praecipua sedes, ἀρχὴν habens τῆς θερμότητος, uti ait tot. l. l. qui et τῶν φλεβῶν, immo τῶν ἐν σώματι μορίων ἀρcordem dicit. Coniunxit haec: βασιλίς, ὀργῆς τιθηνός, Plato Γίπαρο μ. 70. Β. Τὴν δὲ δὴ καρδίαν (ἐς τὸ μέσον τιθέντις τετέχον τῆς ψυχῆς ἀτδρείας καὶ θυμοῦ, φιλόνεικον ὅν) ἀρχὴν τῶν φλεβῶν καὶ πηγὴν τοῦ περιφερομένου κατὰ πάντα τὰ

μέλη σφοδοῶς αίματος εἰς τὴν δορυφορικὴν οἴκησιν κατέστησω 
ίνα, ὅτι ζέσειε τὸ τοῦ θυμοῦ μένος τοῦ λόγου παραγγείλαντος, ἱ 
τις ἄδικος περὶ αὐτὰ γίγνεται πρᾶξις ἔξωθεν ἡ καί τις ἀπὸ τῶν 
ἔνδοθεν ἐπιθυμιῶν, ὀξέως διὰ πάντων τῶν στενωπῶν πᾶν, ὁσω 
αἰσθητικὸν ἐν τῷ σώματι, τῶν τε παρακελευσέων καὶ ἀπειλῶν αἰσθενί μενον γίγνοιτο ἐπήκοον καὶ ἔποιτο πάντη καὶ τὸ βέλτιστον οὕτες 
ἐν αὐτοῖς πᾶσιν ἡγεμωνεῖν ἐφη. — Θώρηκα intellige pericardium. 
Αristot. de A. H. I. 14, 1. Εχει δὲ ὑμένα πιμελώδη καὶ παχώ, ἡ προςπέφυκε τῷ φλεβὶ τῷ μεγάλη (caoae) καὶ τῷ ἀορτῷ. tum c. 
13, 8. Συνήρτηται δὲ καὶ ἡ καρδία τῷ ἀρτηρία (asperae) πιμελώδεσι καὶ χοιδρώδεσι και ἐνώδεσι δεσμοῖς. Cf. L. Philipson. Τλη ἀνθρωπ. p. 23.

Pulmones. 16. Θαμιταὶ δὲ πλευμόνων σήραγγες, ἡέρι διοδενίμεναι, φωνης αίτιον πνεθμα τίκτουσι.

Legebatur: θαμινά, ποευμάτων, διοδεύμεναι. Prequentes pulmonimi pori, per quos aër permeat, spiritum, vocis effectorem, pariunt. Similiter Plato Tim. p. 70. C. pulmonem descripsit σήραγγας έντὸς έχοντα οἶον σπόγγου κατατετρημένας. Aristot. de A. H. I. 14,4. Άπας μὲν γάρ ἐστι σομφός.

Απας μεν γας εστι σορ **Hepar**. 17. Τὸ

Τὸ δὲ χορήγεον αἵματος καὶ μεταβάλλον τὴν τροφήν, ξὺν ληβοῖσι ποικίλοισι κοιλίης περίπλλός ἐστι ἡπαρ, ἐπιθυμίης αἴτιον χλωρὴ δὲ χολὴ πρὸς ἥπατι μένουσα, καὶ διαφθορὴ σέματος ἀνθρωπηίου ὑπερβλύσασα γίνεται.

Legebatur: γορηγόν, ές τροφήν ξύν λοβοίς πολλάκις κοίλη περίτ πλοος, van der Linden perperam: πολλάκις κοιλίη περίπλοον, saepe vena cava circumfuum. Schneiderus in Lex. v. περίπλοος explicat peritonaeum, sed ea vis verbi non invenitur, neque ad hunc locum facit. Ita ego quidem interpretor: Sanguinem imprimis ducens d cibum concoquens, cum lobis variis alvi (superioris) excubito? es hepar, cupiditatis effector; periculosa vero bilis est in hepate manent et corruptio corporis humani, ubi redundat, exsistit. — To zopi γεον haud vulgare est. Cf. fr 19. - Μεταβάλλειν την τροφή dixit et Alexander Aphrodis. praef. l. l., Aristot. de P. A. Ill. 7. de hepate: βοηθεί πρὸς την πέψιν της τροφης. - Memorantur λοβοί ήπατίαι Polluci II. 215. Hesychio et Suidae: λοβοί — και εν τη θυτική σημείον τι εν τφ ήπατι. Hesych. τ λόβιον, τὸ ἄκρον τοῦ ηπατος. Sunt extremae gibbaeque hepatis partes. — Ποικίλοι, varii, versicolores: confirmatur lectio Aeschyli 1. Prometh. 495:  $X \circ \lambda \tilde{\eta}_S$   $\lambda \circ \beta \circ \tilde{v}$  τε ποικίλην εὐμορ $\varphi$ ίαν. — Ἐπιδνμίης αίτιον. De poetarum maxime sententia cf. Valcken, in Eurip. Hippol. 1070. Plut. Moral. p. 450. F. περί το ήπαρ άρχη του έτιθυμητικού; quamquam Aristoteles de P. A. IV. 2. init. contra Plutonem Tim. p. 71. C. D. negat: την φύσιν της χολης αίσθή σεώς τινος είναι χάριν. — Χλωρή χολή strictim non sine specie vertas: flava bilis, nexus vero sententiae aliud demonstrat non tritum: verum ostendit Hesych, γλωρόν, ὑγρόν, δεινόν, γαλεπόν. aperasse videtur Democritus Anaxagerae de bile, acutorum borum fonte, sententiam, quam redarguit Aristot. ibid.

18. Βλαβερὸς δὲ σώματος ἀνθρωπηίου καὶ ἀνωφελης ἔνοικος, σπλὰν ἀπέναντι εὕδει, πρῆγμα μηδὲν αἰτεύμενος.

bebatur: ἀνθρωπίνου quibusdam, πρᾶγμα, αἰτούμενές.— Ἀπότ, Aristot. ibid. III. 4. Έχει δὲ (τὸ ἡπαρ) ὅσπερ ἀντίζυ-.... τὸν σπλῆνα. — De liene, parte corporis supervacua, ili, immo noxia, plures cum Democrito sensere medici veteres, ils Erasistratus et Rufus Ephesius.

wiculus. 19. Μέση δὲ τουτέων χορηγέει πανδεκτείρη κοιλίη, καὶ κατευνάζεται διοικέουσα τὴν πέψιν.

bebatur: χορηγεί πανδέκτειρα. Horum in medio principem leoccupat omnia recipiens ventriculus, et requiescit concoctionem stionemque regens. — Πανδεκτείρη Democriteum compositum, ξ είρημένον.

sina. 20. "Βνοχα δε κοιλίης, ξυνθέσιος δημιουργίη ξυνδοναύμενα, είλέεται περὶ κοιλίην έντερα, λήψιος καὶ ἀποκρίσιος αίτια.

obatur: συνθέσεως, συνδονεύμενα, είλεῖκαι. — Συνδονεύμενα, δ λεγόμενον. — Συνθέσιος δημεοφογίη ξυνδονεύμενα, compositioinstructions simul agitats.

21. Δίδυμοι δὲ νεφροί, ἰσχίοισι ἐνιδρυσμένοι καὶ ἡμφιεσμένοι δημφ, οῦρων ἐκκρίσιος οὐκ ἀλλώτροι πεφύκασι.

bebatur : igyioigir.

ntum. 22. Κύριος δε άπάσης κοιλίης ο καλεύμετος επίπλοος, γαστέρα πασαν έμπεριείληφε μούνου
σπληνος ατερ.

bebatur: καλούμετος ἐπίπλους, μότου. — Κοιλίη est alvus rior a ventriculo usque ad colon, inde usque ad anum τὰ ρα dicuntur, alvus inferior; qui simul sumti πᾶσαν κοιλίην iunt. Cf. Herodot. II. 40. — Άτες Homericum apud Demom item invenitur fr. 22. et in Hippocratis (fortasse Thrasy-hi vel discipulorum cuiusdam secundum Petersen. Philol. IV. 65.) Orat. legat p. 829 et 844. Inversio verborum, quamm singularis, hic tamen flagitabatur.

23. Έξης νευρώδης κύστις, ισχίφ στόμα ἐνιδρυσμένη συμπεπλεγμένων άγγείων, οῦρων ἐκκρίσιος αἰτίη γίνεται.

abulum έξης epitomatoris esse videtur. — Νευρώδης. Ari. de A. H. I. 14, 8: χύχλφ λεπτοίς καὶ ἐνώδεσιν ὑμενίοις ἐστὶ ;ειλημμένη. — Fortasse ἀγγηίων.

24. Η δε γειτνιώσα ταύτη μήτης βρεφέων, δεινόν ἄλγος, των έν γυναικὶ μόχθων μυρίων παραιτίη, μήτρη πεφώλευκε ής πυλωρός έν μυχοίσι ἐσχίων, βράσασα σάρξ, σφίγγεται νεύφοιος, ἐλ

δε πλήθεος εκχέουσα γάστοδε φύσεν ες τόκο δημιουργίητ

Lindenius ταύτησι; apud quem haec omnia inverso ordine et propostere edita. Tum legebatur ή δεινόν ά. deinde μήτης πεφώλευκη, alii πεφώλευκεν μήτης; praeteren ή πυλωςός μυχοῖς — νεύςοισιν — πλήθους; φύσιος έκ τάκου προτοίης, varia lect. δημιουργίης. — Notetur usus Homericus, quo βρέφος est έμβουν. II. Ψ. 266. — "Αλγος, causa doloris, poeticum imprimis. — Postrema sic interpretor: cuius orificium in covarum adytis, fervens caro, naria adstringitur, ex redundantia tamen ventris naturam effundens in partus effectionem. — Medicis πυλωρός est ostium. Aristoteli os utri dicitur μήτρα, quae est: οἶον καυλὸς σαρκώδης καὶ χουδρώδης, de Α. Η. 11. 2, 10. — In Geopon. VII. 15, 20. de vimo fermentate, βράσαντι οἴνφ sermo est. — Πλήθος est, quae medicis et πληθώς dicitur πατὰ τὸ ἐκχυμα: sanguinis redundantia, non eius qui dem sinceri et ab aliis humoribus secreti, sed cum iis naturae mode confusi. vid. Η. Steph. Th. vol. VI. p. 1203. Βυ C. Paris.

Testes. 25. Έκ δε σώματος κρεμαστοί έκτος οἰκίην νέμονται έκγόνων κτισταί, δρχιες, πουλυχίτωνες , εδύτες.

Legebatur éryoros. v. d. Linden. éxporos, ad generationem das nati, quae non est vis verbi: éxporos associat sunt subolis conditores.

Veretrum.

26. Εύνητον ἀπὸ φλεβέων τε καὶ νεύρων πλέγμα, οῦρων ἔκχυσιν ποιεύμενον, ξυνουσίης ὑπουργόν, φύσιος ὕπο δεδημιούργηται, Θριξὶ ἤβης πυκεζόμενον.

Legebatur: εὖνοον ἥβη, συνουσίας et ὄρεξιν ἥβης. — Εὖνητον Hesychio εὖ πεπυκασμένον, vox Homerica. Ut supra ἄτερ non sine ratione fuit postposita, sic hoc loco eleganti structura ὑπό, praecedente ὑπουργόν, nomen suum sequitury quamquam singulare hoc et in prosa oratione sine exemplo. Sed Ionici scripteres in mobilitate praepositionum Epicis et Tragicis sunt aequiparandi. — Ἦβη de loco accipiatur.

Crura, brachia, 27. Σπέλεα δὲ καὶ βραχίονες παὶ τὰ προςηρτημένα apices. τουτέοισι ἄπρα, διήκονίης πᾶσαν ἀρχήν συνηθρισμένην έχοντα, νεύρων ἀσφαλέα λειτουργήν τελέουσι.

Legebatur: σκέλη, συνηθοροισμένα, συναθορισμένα, νεύρων τι ἀσφαλη. Crura vero et brachia, iisque annexi apices, omne ministerii principium in se congestum habentes, nervorum munus certum perficiunt. Aristoteles de P. A. II. 3. την λειτουργίαν διὰ σκόματος et III. 14. την τοῦ στόματος dicit.

Viscera. 28. Η δε ἀπώματος εν μυχοῖσι φύσις εξέτευξε παντόμορφα σπλάγχνων γένεα, ἃ δη θάνατος επισταθεὶς ώκέως επαυσε λειτουργίης.

Legebatur: μυχοίς, παντάμορφα γένη. Παντόμορφος poeticum.

Sophoel. fr. 548. De vece ἀσώματας aliquando dubitavi; nunc non amplius dubito, Democritum hoc vocabulum opposuisse τῷ σώματι, de quo erat sermo.

Mortis vero clarissima descriptio feliciter servata est, quam Democriti esse quum rerum argumenta, tum verborum species ostendunt, et vel sola evincunt vocabula είδωλον et σχήνος, quibus frequentissime utitur Democritus. Est Aphorismorum Hippocr. παραμβεβλημένων ultimus, Sect. VIII. 18. p. 746 sq. ed. Glasguens. 1748.

29. Ούρος δε του θανάτου, ην το της ψυχης θερμόν επανέλθη ύπες του όμφαλου ές τον άνω τών φρενέων τόπον καὶ συγκαυθή το ύγρον άπαν. Έπειδαν ο πλεύμων καὶ ή καςδίη την ικμάδα αποβάλλωσι, του θερμού αθρόου είντος έν τοῖσι θανατώδεσι τόποισι, ἀποπνέει ἀθρόον τὸ πνεῦμα τοῦ θερμοῦ, όθεν πευ ξυνέστη τὸ οὐλον. Πάλιν τὸ μὲν διά των σαρκέων, τὸ δὲ διά των ἐν κεφαλῆ ἀναπνοέων (όθεν τὸ ζην καλέομεν) ἀπολείπουσα ἡ ψυχὴ τὸ τοῦ σώματος σκήνος, (καί) τὸ ψυμοόν καὶ τὸ θνητὸν είδωλον, άμα καὶ χολη καὶ αξματι καὶ φλέγματι καὶ σαρκί, παρέδωκε. Legebatur: όρος, έάν, φρενών, καρδία, άθροουντος, quod nullum, τόποις, όλον, σαρχών, άναπνοών, καλούμεν, παρέδωκεν. Terminus vero mortis est, si animae calor supra umbilicum ad locum praecordiis (diaphragmate) superiorem adscenderit et humidum omne coaruerit. Postquam pulmo et cor, calore simul omni in mortiferis locis versante, li quorem suum amiserunt, caloris spiritus, unde totum cum toto constitit, confertim exhalat. Rursus partim per carnes, partim per capitis spiracula (a spirando enim 20 (il) dicimus) relinguens anima corporis tabernaculum, simulacrum frigidum et mortale, una cum bile et sanguine et pituita et carne, morti tradit. — Ούρος του θανάτου componatur cum Homericis formulis τέλος θανάτου, τέλος θαλεροῖο γάμοιο, Itaque Democritus apud Aristot. de An. I. 2. versa vice dicit του ζην δρος, quam esse την είςπνοην και την άναπνοήν. ---Τὸ τῆς ψυγῆς θερμόν. Aristot. ibid. Δημόκριτος πῦρ τι καὶ θερμόν φησι ψυγήν είναι; το ψυχικόν θερμόν dixerat Leucippus, cuius πλεογασμον αίτίαν του θανάτου. Plut. de Pl. ph. 25. Iterum Aristot. de Respir. c. 1: Λέγει δε (Δημόκριτος) ώς ή ψυχή καὶ τὸ θερμόν ταὐτόν τὰ πρῶτα σχήματα τῶν σφαιροειδῶν. 'Αποπνέει τὸ πνευμα του θερμού — διά των άναπνοέων. Aristot. ibid. ἐν τῷ ἀναπνεῖν καὶ ἐκπνεῖν είναι νὸ ζῆν καὶ τὸ ἀποθνή. σκειν — είναι γάο τον θάνατον την των τοιούτων σχημάτων έχ του σώματος έξοδον έκ της του περιέχοντος έκθλίψεως. - Τὸ μέν διὰ τῶν σαρκέων κτλ. Quanto rudiora illa apud Lucretium 111. 585:

foras manant animaeque per artus,
perque viarum omnis flexus, in corpore qui sunt,
atque foramina. —

"Όθεν τὸ ζῖν καλέομεν. Hesych. ζάει, πνεῖ. Κύπριοι. Idem:

ζάεντες, πνέοντες. — In fine tres humores enumerat primarios in cerpore humano, bilem, sanguinem et pituitam, ut fere cum Hippocrate conspiraverit. — Denique non praetermittendum, τὴν ψυχήν, cuius εἴδωλον, similiter atque deorum apud Sext. Empir. adv. Mathem. IX. 19. p. 552 sqq. Fabr., οὐχ ἄφθαρτον quidem, verum δύςφθαρτον fortasse, animam igitur unam opposi τῷ θνητῷ εἰδώλφ, quod relinquat. Democritum certe non respicere videtur, verum Pythagoreos potius in Platonis Phaedone Cebes referens p. 70. A: τὰ δὲ περὶ τῆς ψυχῆς πολλὴν ἀπιστίαν παρέχει τοῖς ἀνθρώποις, μὴ — εὐθὸς ἀπαλλαττομένη τοῦ σώματος, καὶ ἐκβαίνουσα, ὥσπερ πνεῦμα ἡ καπνὸς διασκεδασθεῖσα οἵχηται διαπτομένη καὶ οὐδὲν ἔτι οὐδαμοῦ ἡ. Cfr. C. F. Hermann. Hist. et rat. phil. Plat. vol. I. p. 153. Sed haec alias.

Appingedami, B. ten Brink.

## Vermischtes.

Lucian. III p. 513 Jcbz: glaube ich müssen die worte καὶ τὰς κεφαλὰς — Απιος hinter ὅκως ἐόντι νέκνι eingeschoben werden. Ingleichen dürfte Dio Chrys. XI. 117 interpolirt sein, und καὶ αὐτός — τὴν ὁδόν nach καιρίως eingeschaltet werden müssen, während ἐτρώθη δὲ und ὁ Μέμνων zu tilgen sind.

Xen. Cyr. 11, 3, 22. steht noch πάντα ταῦτα. Der taxiarch wundert sich, nicht zur tafel befohlen zu werden, während doch s. taxis ganz dasselbe thut, als andre, denen jese chre zu theil wird. Also πάντως (πάντη) ταὐτὰ oder ταὐτὰ ταῦτα.

Agath. Myrin. V, 5 p. 288, 16. hat der Codex Rhed. μεθελτόντες, Niebuhr tilgt λτο und liest μεθέντες. Man könnte jedoch an folgende fassung der stelle denken: καὶ τιμὰς καὶ χρήματα καὶ ὅσα ἥδιστα παρ' ἀνθρώποις ἐθελοντὶ μεθέντες καὶ ἀνηνάμενοι.

Musonius ap. Stob. t. 67 [65] 20 p. 413: Καίτοίγε Κράτης ἄοικός τε καὶ ἀσκευὴς καὶ ἀκτήμων τέλεον ἢν. Β: ἀσκηνής Wollte er ἄσκηνος? Ich glaube nicht. Sondern wir baben wohl dem Musonius ein seltneres wort zu restituiren ἀεχὴν, ἀχήν. Das wort muss eine nebenform ἀχηνής gehabt haben. Hes. ἀχηνεῖς. κενοί.

Philet. Stob. t. 68 [66] p. 421.  $\hat{\alpha}v$  γυναῖκα  $\mu \hat{\eta}$  έχης. Es fiel K nach H aus.  $\mu \hat{\eta}$  κίχης.

Antiph. Stob. ib. n. 37 p. 422. ἄλλως τε καὶ νέφ. Α. νέα Β. νέας. Wohl νεανία?

Oels. M. Schmidt.

## XXI.

# Studien zur römischen geschichte.

## A. Die dem Casar im j. 56 verwilligten zehn legaten.

Unter den auszeichnungen, welche dem Cäsar im j. 56 nach erneuerung des triumvirats vom senat zuerkannt wurden, befindet sich auch die, dass ihm decem legati verwilligt wurden. Cicero erwähnt diess ad Fam. 1, 7 und de prov. cons. c. 11, dort mit den worten: et stipendium Caesari decretum est et decem legati, hier: Actum est de decem legatis, quos alii omnine non dabant, alii exempla quaerobant, alii tempus differebant, alii sine ulis verborum ornamentis dabant. Man fasst diess allgemein se auf, als ob hierdurch die zahl der dem Cäsar für den krieg beigegebenen legaten bis zu zehn vermehrt worden sei. So namentlich auch Drumann, gesch. Roms, III, 273. V, 711.

Diese auffassung dürfte indess sehr wesentlichen bedenken unterliegen. Zunächst wird man nicht ohne grund fragen, wie darin für Cäsar eine auszeichnung enthalten sein konnte. Entweder bedurfte er einer solchen grossen zahl, dann würde er sie ohnehin gefordert und wohl auch ohne zweifel erlangt haben, oder er bedurfte sie nicht und dann konnten sie ihm ja nur zur last und beschwerde gereichen. Drumann nimmt freilich an, dass die grössere zahl der legaten an sich eine ehre gewesen set; indess ist diess eine annahme, die eben nur durch jene deutung der obigen stellen begründet und mit dieser von selbst zu-

Wir wollen noch bemerken, dass nach Cic. pro leg. Man. e. 19. in Vat. c. 14. pro Sext. 14. die statthalter zwar wegen der legaten, die sie mit in die provinz nehmen wollten, den senat zu befragen und den befehl einzuholen hatten, dass aber nach der erstgenannten stelle diese bestätigung nie versagt wurde und demnach, wie es dort heisst, jeder statthalter diejenigen legaten, die ihm beliebten, mitzunehmen pflegte. Um so weniger konnte also in jeuem beschlusse, wenn er in der oben angegebenen weise aufgefasst wird, eine besondere auszeichnung enthalten seim.

Ferner ist es wenigstens sehr unwahrscheinlich, dass Cäsar seit jenem beschlusse wirklich 10 legaten gehabt haben sollte. Wenn es auch in Cäsars geschichte des gallischen krieges mit bestimmtheit zu erkennen ist, wie viel legaten er gehabt: so ist es doch kaum glaublich, dass sich deren zahl zu einer zeit, wo sein heer nur aus 8 legionen bestand, bis auf 10 belaufen haben sollte.

Endlich spricht aber der ausdruck keineswegs für jene er klärung. Wenn es heisst, dass 10 legaten beschlossen worden seien, so kann hierin nur mit zwang der sinn gefunden werden, dass die zahl der legaten bis zu 10 vermehrt worden sei. Das natürliche ist vielmehr, dass die absendung von 10 legaten beschlossen worden sei. Gehen wir nun aber von diesem einfachsten und natürlichsten wortsinne aus und berücksichtigen zugleich die gegen die bisherige erklärung angeführten bedenken, so werden wir nicht wohl an eine andere absendung von 10 legaten denken wollen, als an diejenige, welche überhaupt zu geschehen pflegte, wenn die verhältnisse neu eroberter länder geordnet werden sollten. In diesem falle war es regel, dass immer eine commission von 10 männern abgesendet warde, s. Cie. XII. Phil. §. 28: bellis confectis decem legatis permitti selet more maiorum, vgl. Becker, handb. der röm. alterth. th. 3. abth. 1. s. 243. Eine solche also wurde jetzt beschlossen, um damit dem Cäsar die anerkennung zu gewähren, dass durch ihn neme eroberungen gemacht worden seien, und so gefasst, war es senach wirklich eine auszeichnung für ihn.

Wir hoffen, dass diese erklärung sich von selbst empfehlen soll. Ausserdem wird sie auch noch ausdrücklich durch Cassiss Dio bestätigt, welcher sich (freilich mit dem irrthum, dass er den heschluss dem volke beilegt) folgendermassen über die sache ausdrückt (39, 25): ὁ δὲ δη Καίσαρ αὐξανόμενος καὶ ὁ δημος τά τε κατειργασμένα αὐτῷ θαυμάζων ώςτε καὶ ἐκ τῆς βουλῆς ἄνδρας ώς και έπι δεδουλοιμένοις παντελώς τοις Γαλάταις άποστείλαι -

δεινώς αὐτὸν (sc. τὸν Πομπήϊον) ηνία.

Auch aus der zweiten der oben angeführten stellen des Cicero (de prov. cons. 11.) dürfte insofern eine bestätigung absuleiten sein, als bei jener deutung nicht wohl abzuseben ist, wie ein theil der senatoren für die hinausschiebung der massregel hätte stimmen sollen. Wollte man etwa warten, bis der krieg beendigt war? Dagegen bestand nach unsrer deutung die auszeichnung eben darin, dass die decem legati schon jetzt abgesendet werden sollten, und soweit war es eine sehr angemes sene art des widerspruchs, wenn man geltend zu machen suchte, dass man mit der massregel bis zur völligen unterwerfung des landes warten möge.

October 1

B. Einige chronologische bestimmungen zur römischen geschichte und der zeit kurz nach der ermordung Cäsars.

Diejenigen schriftsteller, von denen allein wir eine zusammenhängende darstellung von dem ereignisse der in der aufschrift bezeichneten zeit besitzen, Appian, Cassius Dio, Plutarch, haben in ihrer weise die zeitfolge theils nur im allgemeinsten theils gar nicht bezehtet und überdem, wo sie hierfür meist unwilkührlich einen anhalt zu bieten scheinen, sich die gröbsten missgriffe zu schulden kommen lassen, wie überhaupt ihr werth noch viel geringer ist als man gewöhnlich annimmt. Man ist daher in dieser hinsicht (man kann eigentlich sagen, so weit Cicero reicht, überhaupt) auf Cicero gewiesen. Diese quelle ist nun zwar meist schon von Drumann mit der gewohnten gründlichkeit benutzt worden. Noch immer aber bleibt eine nachlese übrig, von der wir im folgenden wenigstens eine probe geben wollen.

ı

Es ist zwar schon bisher meist angenommen worden, dass die übertragung der provinz Syrien an Dolabella und demnach die sich hieran anknüpfende übertragung von Macedonien an M. Antonius in den ersten monaten nach Cäsars ermordung und namentlich vor dem 5. juni, wo M. Brutus und C. Cassius Creta und Cyrene übertragen erhielten, geschehen sei. Man hat indess, so viel mir bekannt, bisher allgemein die stelle ad Att. XIV, 9 übersehen, aus welcher sich nicht nur ein bestimmter beweis hierfür, sondern zugleich auch eine genauere zeitbestimmung entnehmen lässt. Cicero spricht in diesem, am 16. april geschriebenen briefe von gewissen vorgängen in Syrien, bricht aber mit den worten ab: Sed Dolabella et Nicias viderint. Wie könnte aber Cicero diess sagen, wenn nicht Syrien dem Dolabella schon übertragen gewesen wäre?

Hiermit ist die stelle ad Att. XV, 11 in verbindung zu setzen, wo Cicero dem Attikus meldet, dass Dolabella ihn am 2ten juni zu seinem legaten gemacht habe, nachdem er schon am 26ten mai an Attikus geschrieben, dass er sich desshalb an Dolabella gewendet habe. Diess konnte beides doch nur geschehen, wenn dem Dolabella Syrien schon übertragen war.

Ħ

Man nimmt gewöhnlich an, dass den beiden häuptern der verschworenen, M. Brutus und C. Cassius, welche im j. 44 die prätur bekleideten, gleichzeitig mit der übertragung der provinzen Creta und Cyrene, welche, wie oben erwähnt, am 5. juni geschah, auch die erlaubniss ertheilt worden sei, länger als 10 tage von der hauptstadt abwesend zu sein. So namentlich Drumann. Man betrachte aber die hauptstelle bei Cicero (Philadelle)

§. 31), welche hiervon handelt. Diese lautet: Cur M. Brutus te referente legibus est solutus, si ab urbe plus quam decem dies abfuisset? cur ludi Apollinares incredibili M. Bruti honore celebrati? cur provinciae Bruto et Cassio datae? Wie hätte Cicere sich so ausdrücken können, wenn jene zwei acte wirklich gleichzeitig und der eine durch den andern bedingt gewesen wäre! Wie hätte er namentlich das eine auf den Brutus beschränken und bei dem andern beide, Brutus und Cassius nennen können! So beweist also die stelle deutlich genug, dass die ertheilung jener concession eine sache für sich war; auch wird man annehmen dürfen, dass sie sich bloss auf Brutus erstreckte, welcher Praetor urbanus war und als solcher ihrer allein bedurfte. Wie denn auch von selbst einleuchtet, dass diese erlaubniss, soweit sie überhaupt nöthig war, eher ertheilt sein musste, da Brutus und Cassius die stadt schon vor dem 19. april verliessen, s. ad Fam. XI, 1. Erfolgte also, wie wir vorhin bewiesen haben, die übertragung der provinzen Syrien und Macedonien an Dolabella und M. Antonius etwa in der mitte des monats april und verliessen die in rede stehenden verschwornen in eben dieser zeit Rom: so wird man wenigstens mit grosser wahrscheinlichkeit die combination machen dürfen, dass zu der nämlichen zeit auch die ertheilung jener erlaubniss geschah. Antonius mochte dadurch Brutus wenigstens einigermassen mit der entziehung der provinzen wieder aussöhnen wollen, da er es in dieser zeit mit den verschworenen noch nicht ganz verderben konnte und wollte.

#### Ш

In der ersten Philippischen rede, welche bekanntlich am 2. september gehalten wurde, werden die beiden gesetze des Antonius über die errichtung einer neuen richtercenturie und über die gestattung der provokation an das volk für die de vi und de maiestate verurtheilten ausdrücklich als erst promulgirt bezeichnet und als solche denen entgegengesetzt, welche schon vom volk bestätigt waren, und Cicero sagt dabei: Loquor de legibus promulgatis, de quibus est integrum vobis, §. 26. Hieraus ergibt sich also, dass diese gesetze erst nach diesem tage gültigkeit erhielten (in der 5ten, am 1. jan. 43 gehaltenen rede wird §. 12 das erstere jener gesetze als gegeben und vorhanden bezeichnet): was wir desshalb bemerken, weil gleichwohl jene gesetze gewöhnlich in eine frühere zeit gesetzt werden.

#### ıv

Drumann (I, s. 208) nimmt an, dass Antonius nach der bekannten senatssitzung vom 28. novbr., bei deren beginn er die nachricht vom abfall der vierten legion empfing, erst nach Alba und von da wieder zurück nach Rom gereist sei und nach seiner rückkehr von dort, also an einem spätern tage wieder eine senatssitzung gehalten habe, in welcher er die provinzen, namentlich Macedonien an seinen bruder C. Antonius vertheilte. Diess streitet aber offenbar gegen Ciceros deutliche worte Phil. III. §. 24 und XIII. §. 19. Dort sagt er, nachdem er von jener sitzung am 28. novbr. gesprochen: Praeclara tamen senatus consulta ipso illo die vespertina. Noch deutlicher heisst es an der andern stelle: Senatus in Capitolium —: quum repente — affertur ei de quarta nuntius (diess ist die hauptsitzung am 28. novbr.). Quo perculsus abiecit consilium referendi ad senatum de Caesare, egressus est non viis, sed tramitibus paludatus, eoque ipso die innumerabilia senatus consulta fecit, quae quidem omnia citius delata, quam scripta sunt. Sonach wurden diese senatsbeschlüsse offenbar an demselben tage, am 28. novbr., gefasst, und zwar, wie es scheint, lediglich von Antonius selbst; denn diess scheint durch das fecit deutlich genug ausgedrückt zu werden.

Beiläufig wollen wir bemerken, dass statt des zweifelhaften delata in der zweiten stelle wahrscheinlich deleta zu lesen ist. In der 3ten Philippischen rede führt es Cicero aus, dass diese senatsbeschlüsse fast alle durch die nichtannahme derer, welchen provinzen zugetheilt wurden, vereitelt worden seien. Eben diess scheint er mit den schlussworten der andern stelle anzudeuten, die sonst gar keinen sinn geben.

C. Appian und seine darstellung der ereignisse nach Cäsars tode bis zum ende des mutinensischen krieges.

Wir unterwerfen die in der überschrift bezeichnete parthie aus Appian einer genaueren prüfung, theils weil gerade diese noch immer auf die auffassung der betreffenden zeit einen bedeutenden einfluss ausübt theils weil wir hier der darstellung des Appian recht eigentliche urkundliche beweise aus Ciceros briefen und reden gegenüberzustellen im stande sind.

Wir erlauben uns, um den geneigten leser zum voraus im allgemeinen zu orientiren, einige hauptdata aus dieser zeit, die zugleich vollkommen sicher beglaubigt sind, vorauszuschicken.

Nach der ermordung des Cäsar wurde der grund für die nächste entwickelung der verhältnisse in der senatssitzung vom 17. märz gelegt. Das ergebniss dieser sitzung war wenigstens anscheinend eine allgemeine versöhnung und dem entsprechend wurden noch an demselben tage die verschworenen auf verlangen des volkes von dem capitol, wohin sie sich zurückgezogen hatten, herabgeholt, damit die versöhnung zwischen ihnen auf der einen und Antonius und Lepidus auf der andern seite vollzogen würde.

Am abend desselben tages fanden bei Antonius und Lepidus zur feier dieser versöhnung festgelage statt, an denen die häupter der verschworenen theil nahmen.

An einem der nächstfolgenden tage (genau ist derselbe nicht zu bestimmen) wurde das volk von Antonius durch verlesung des testamentes des Casar und durch das leichenbegängniss desselben gegen die verschworenen aufgeregt. Diese wurden dabei selbst durch das wüthende volk bedroht. Sie blieben indess bis gegen die mitte des april noch in Rom. Zu dieser zeit verliessen sie die hauptstadt, M. Brutus und C. Cassius, um zunächst ihren aufenthalt in der nähe von Rom zu nehmen und daselbst eine etwaige änderung der stimmung des volkes abzuwarten, D. Brutus, un sich in seine provinz, das cisalpinische Gallien zu begeben. Antonius that mancherlei schritte im interesse und zu gupsten der senatsparthei; er liess z. b. die dictatur durch einen senatsbeschluss für immer aufbeben, beseitigte den Pseudomarius u. dgl. n. Zugleich aber benutzte er die acta Caesaris, um sich geld und durch dieses anhänger zu verschaffen. In der zweiten hälfte des april begab er sich nach Campanien, um die veteranen in gemässheit eines von ihm veranlassten gesetzes in die ihnen geschenkten ländereien einzuweisen und dieselben zugleich auf alle mögliche art für sich zu gewinnen.

Wahrscheinlich, obwohl nicht gewiss ist es, dass er noch vor seiner abreise dem M. Brutus und Cassius, welche prätoren waren, die erlaubniss verschaffte, länger als 10 tage von Rom abwesend zu sein, aber auch, dass er in derselben zeit den Dolabella veranlasste, sich durch das volk das für Cassius bestimmte Syrien übertragen zu lassen, und seinerseits den senat dahin brachte, dass derselbe ihm die provinz des M. Brutus, Macedonien, überliess.

Von jener reise kehrte Antonius in der zweiten hälfte des april in begleitung einer anzahl von veteranen, die ihn wie eine art leibwache umgaben, wieder nach Rom zurück. Von nun an trat er, da er in den veteranen den nöthigen rückhalt gewonnen zu haben glaubte, entschieden gegen den senat auf, den er bisher wo nicht zu gewinnen, so doch hinzuhalten gesucht hatte. Doch machte er in der nächsten zeit noch dem senat und den verschworenen, M. Brutus und Cassius, das zugeständniss, dass er ihnen am 5. juni andere provnzen, nämlich Creta und Cyrene, zugleich mit dem auftrag, Rom von dort mit getreide zu versorgen, übertragen liess.

Dass der senat jetzt mit ihm wirklich verfeindet war, geht unter anderem daraus hervor, dass L. Piso, der schwiegervater des Cäsar und daher nichts weniger als zur eigentlichen senatsparthei gehörig, am 1. august im senat mit einer sehr heftigen rede gegen ihn auftrat und dass auch die designirten consulp des nächsten jahres, Hirtius und Pansa, ebenfalls Cäsariauer, sich, wie sie selbst sagten, aus furcht vor den veteranen des Aptonius aus Rom eutfernten.

In dieser zeit nun, und zwar wie es scheint, schon im juni,

liess sich Antonius vom volke statt Macedoniens das cisalpinische Gallien übertragen; er liess ferner die legionen, welche Cäsar für den parthischen krieg nach Macedonien vorausgeschickt hatte, nach Italien kommen, und verliess Rom am 9. october, um diese legionen in Brundisium in empfang zu nehmen. Ob er die absicht hatte, diese legionen sofort nach Rom zu führen und vermittelst derselben sich zum herrn von Rom zu machen, lässt sich nicht mit bestimmtheit entscheiden, da seine pläne in eben dieser zeit durch Octavian durchkreuzt wurden.

Dieser kam ende April nach Rom und war in der nächsten zeit hauptsächlich darum bemüht, sich die gunst und das vertrauen der senatsparthei zu erwerben, wenn er auch daneben nicht versäumte, das volk und namentlich die veteranen an sich zu ziehen. Wir können nicht anders annehmen, als dass er bis zu der zeit, wo Antonius nach Brundisium ging, sich mit grosser zurückhaltung benommen habe, da es ihm sonst kaum gelungen sein würde, wie es wirklich der fall war, die beiden sich gegenüberstehenden partheien zu täuschen. Erst kurz vor der abreise des Antonius kann es zu reibungen gekommen sein. Nachdem aber diese abreise erfolgt war, musste auch er entschiedene schritte thun. Desshalb ging er nach Campanien, um die veteranen an sich zu ziehen und bearbeitete die legionen des Antonius, um auch diese für sich zu gewinnen; was die folge hatte, dass 2 derselben von Antonius absielen und zu ihm übergingen

Antonius kam in der zweiten hälfte des november wieder nach Rom. Er hielt daselbst am 28. november eine senatssitzung und begab sich darauf sofort nach Oberitalien, um daselbst den D. Brutus zu bekriegeu.

Die thätigkeit und den weiteren verlauf des mutinensischen kriegs übergehen wir als zu bekannt, und überheben uns auch der mühe, für das obige die belegstellen aus Cicero anzuführen, da dieselben leicht aus Drumanns werke entnommen werden können.

Hören wir nun, wie Appian diese ganze parthie darstellt.

Bei und nach der ermordung des Cäsar entsteht an dem orte der that, in der curie, ein solches gedränge, dass sich viele von den verschworenen unter einander mit ihren schwertern verwundeten; nicht minder ist der tumult in der stadt unmittelbar nachher so gross, dass mehrere von den senatoren verwundet und getödtet werden und unter den übrigen bürgern wie auch unter den fremden "ein grosses morden" stattfindet. Diess mag zunächst als eine kleine probe von der rhetorisirenden manier dienen, welche wie überhaupt in den griechischischen geschichtssehreibern dieser zeit, so auch bei Appian herrschte.

Die verschworenen ziehen nun mit dem freiheitsruf durch die stadt, wobei sich mehrere angesehene männer an sie anschliessen (z. b. auch Dolabella), um den ruhm der that zu theilen; dann begaben sie sich auf das capitol. Von hier aus lassen sie das volk erst bestechen und dann zu einer versammlung berufen, in welcher M. Brutus und Cassius auftreten und reden halten. Das volk, obgleich, wie gesagt, bestochen, antwortet ihnen gleichwohl nur mit dem rufe nach frieden. Hierauf weterhandeln sie mit Antonius, welcher sie auf den genat verweist.

So wird denn am folgenden tage (also nach ihm am 16. märz) die senatssitzung gehalten, in welcher den verschwerenen amnestie ertheilt und augleich alles, was Casar gethan oder verordnet habe, bestätigt wird. Der senat enthält nach ihm nur wenige mitglieder, welche frei von leidenschaft sind und über Cäsars ermordung schmerz empfinden. Demnach ist die mehrzahl dafür, dass Cäsar für einen tyrannen erklärt werden solle. Autonius lässt sie anfänglich gewähren; dann macht er ihnen aber bemerklich, dass sie vor allem, wenn Cäsar für einen tyranen erklärt würde, sich der von ihm empfangenen ehren und würden entkleiden müssten. Diess bringt denn sofort eine änderung der stimmung unter den senatoren hervor, bei welcher diese, wie sich denken lässt, nicht im günstigsten lichte erscheinen; Antenius macht sie ferner auf die "vielen myriaden" von veteranen aufmerksum, die sich in der stadt befänden, und so kommt dem der oben erwähnte senatsbeschluss zu stande, bei welchem die senatoren auf verlangen des Antonius ausdrücklich anerkennen müssen, dass die amnestie den verschworenen nur aus gnade und aus rücksicht auf ihre verwandten und freunde gewährt werde.

An demselben tage bernfen Brutus und Cassius das volk auf das capitol. Hier machen sie ihm einige versprechungen, und obgleich es sich vorher bei einer andern gelegenheit sehr aufgebracht gegen sie gezeigt hat und sich eben jetzt auch viele veteranen in der versammlung befinden, so zeigt es sich gleichwohl den verschworenen freundlich gesinnt und geneigt ihnen beizustellen.

Am nächsten tage (am 17. märz) folgt nun auch bei Appian die oben schon erwähnte versöhnungsseene. Während aber das volk noch versammelt ist, wird Cäsars testament herbeigebracht und vorgelesen, worin nach Appians bericht auch D. Brutts "unter den zweiten erben adoptirt" war, und also schon hierdurch der zorn des volkes gegen die verschworenen genugsam gereizt ist, so schliesst sich nun die leichenrede des Antonius und alles sonst zum feierlichen leichenbegängniss gehörige unmittelbar an. Unter den äusserungen der wuth des volkes wird namentlich mit aufgeführt, dass es die curie, in welcher Cäsar ermordet worden, verbrannt habe.

Nachdem indess Antonius durch sein benehmen hierbei unter den senatoren grosse besorgnisse erregt hat, so lenkt er alsbald wieder ein. Er lässt den Pseudo-Marius hinrichten, bestruft dessen anhänger, indem er die sclaven kreuzigen und die freien vom tarpejischen felsen stärzen lässt, bewirkt die zurückberzfung des S. Pompejus, und gewinnt hierdurch die gunst des senates in so hohem masse, dass dieser ihm eine leihwache zugesteht. Er umgiebt sich nun mit einer solchen und zwar besteht dieselbe aus 6000 centurionen, und als die senatoren hiermit unzufrieden sind, so beschwichtigt er sie, indem er den beschluss wegen der Acta Caesaris benutzt, um ihnen allerlei vortheile zuzuwenden.

Die verschworenen haben Rom unmittelbar nach dem leichenbegängniss des Cäsar, also am 19. oder 20. märz verlassen.

M. Brutus und Cassius erhalten vom senat den auftrag, die
hauptstadt mit getreide zu versehen, damit sie unter diesem vorwand von Rom abwesend sein können, ohne ihre pflicht als prätoren zu verletzen. Was die ihnen von Cäsar bestimmten provinzen, Syrien und Macedonien, anlangt, so lässt sich Dolabella
das erstere von dem volke, Antonius das letztere vom senat übertragen. Doch werden jene durch Creta und Cyrene entschädigt.

Jetzt erst, also nachdem namentlich die eben erwähnten änderungen hinsichtlich der provinzen getroffen sind, tritt Antonius auf, und dass diess nicht bloss eine umstellung ist, geht daraus hervor, dass derselbe sofort nach seiner ankunft dieser änderungen als bereits geschehen gedenkt. Er wird sofort als rächer der ermordung Casars aufgeführt und sein desshalbiger entschluss als um so rühmlicher dargestellt, weil er ihn ungeachtet der abmahnungen seiner freunde und seiner mutter festhält. In Rom angelangt, lässt er sich von C. Antonius dem volke als adoptivsohn Cäsars vorstellen und besucht dann den M. Antonius. Diesem zollt er auf der einen seite anerkennung wegen mancher von ihm gethanen schritte, auf der andern seite aber lässt er es auch nicht an tadel und vorwürfen fehlen. So rügt er namentlich, dass Antonius die amuestie und gewährung der provinzen an die verschworenen habe geschehen lassen. Antonius gibt hierauf eine empfindliche und gereizte antwort, und so ist der erfolg der zusammenkunft, dass beide als gegner und feinde von einander scheiden. Octavian beweist sich von nun an in jeder beziehung als freund und wohlthäter des volks und zugleich als verehrer Cäsars, dessen andenken er auf alle art zu erhalten und zu beleben bemüht ist. Er verkauft daher nicht nur die ererbten güter Cäsars, sondern auch seine eignen, um die legate Cäsars an das volk auszahlen zu können; er bringt durch das ihm ergebene volk den beifall zum schweigen, welchen gedungene haufen bei den spielen des Brutes diesem und seinen genossen spenden; er giebt sich alle mühe, dass erst bei den spielen des ädilen Critonius und dann bei seinen eignen der goldene thron und kranz Cäsars ausgestellt werde u. dgl. m. Antonius aber tritt ihm überall entgegen und zeigt sich dabei nicht allein als einen gegner Octavians, sondern auch Cäsars, an dessen verordnungen er sich jetzt nirgends kehren will. So

hindert er die ausstellung von thron und kranz Cäsars, begünstigt diejenigen, welche auf die güter Cäsars ausprüche erheben, und gestattet dem volke nicht, den Octavian zum volkstribunen zu wählen. Indessen die veteranen des Antonius drangen auf eine versöhnung, und Antonius bequemte sich dazu, um so mehr, als er jetzt des Octavian bedurfte, um sich vermittelst zeines einflusses das cisalpinische Gallien vom volke übertragen zu lassen. Wiederum verfeinden sich beide, aber jetzt dringen die veteranen wie früher auf versöhnung; kurz darauf aber nachden die versöhnung geschlossen ist, beschuldigt Antonius den Octavian, dass er ihm nach dem leben trachte; wodurch natürlich beide wieder auf das bitterste verfeindet werden.

Nun geht Antonius nach Brundisium, wo er einen theil der legionen decimiren lässt; Octavian wirbt unter den veteranen führt 10000 derselben nach Rom, und verlockt die legionen des Antonius zum abfall. Antonius aber zieht mit einer prätorischen echorte nach Rom, hält dort eine senatssitzung und begieht sich dann zu seinem übrigen heere nach Tibur und von bier nach Ariminum. Fast der ganze senat aber und der grösste theil der ritter kam zu ihm nach Tibur und leistete ihm dort mit dem heere zusammen den eid der treue.

Von dem mutinensischen kriege wird uns von Appian nur so viel erzählt, dass das ganze cisalpinische Gallien sich dem Antonius zugewendet und Brutus nur durch list zugang in Matina gefunden habe, und wie der krieg durch die schlachten bei Forum Gallorum und bei Mutina beendigt wurden. Von des verhandlungen im senat werden nur die in den ersten tagen des januar (auf welche sich die 5te und 6te Philippische rede beziehen) erwähnt.

In dieser darstellung nun findet sich erstens eine ziemliche reihe von verstössen gegen die wahrheit und von irrtbümern.

So ist es falsch, dass jene senatssitzung am 16ten märs (statt am 17ten) gehalten worden sei, dass das leichenbegängniss des Cäsar an demselben tage stattgefunden, wo sich Antonius und Lepidus mit den verschworenen versöhnten (wir erinnern uns, dass am abend des letztbezeichneten tages die versöhnung durch gastmähler bei Antonius und Lepidus gefeiert wurde), dass die verschworenen unmittelbar nach dem leichenbegängniss Rom verlassen, dass Octavian erst nach der verleihung der provinzen Creta und Cyrene nach Rom gekommen oder wenn man will, dass jene verleihung vor der ankunft Octavians erfolgt sei. Eben so falsch ist es, wenn der auftrag, getreide zu kaufen, und die verleihung von Creta und Cyrene als zwei verschiedene akte dargestellt werden, da vielmehr diese verleihung mit jenem auftrage verbunden war, wenn die ertheilung der amnestie an die verschworenen am 17 märz als ein act der gnade und des mitleids dargestellt wird, da wir vielmehr wissen, dass dieselbe

auf Ciceros antrag beschlossen wurde und dass Cicero sich dieses erfolges zu rühmen pflegt, wenn D. Brutus von Cäsar adoptirt sein soll, wenn es heisst, dass nach der leichenfeier des Cäsar die curie von dem wüthenden volke verbrannt worden sei (über letzteres s. Drumann, I, s. 103). Es ist ferner eine verwechselung des Antonius mit Dolabella, wenn von jenem erzählt wird, dass er eine anzahl unruhestifter dadurch gestraft habe, dass er die freien vom tarpejischen felsen gestürzt und die sclaven gekreuzigt, und wer wollte es dem Appian glauben, dass Antonius sich eine 6000 mann starke, nur aus centurionen bestehende leibwache gebildet habe, nicht zu gedenken, dass die gestattung einer leibwache von seiten des senats überhaupt kaum glaublich ist. Eben so wenig glaubhaft ist es, dass bei den spielen des Brutus der beifall des volkes durch Octavian zum schweigen gebracht worden sei, da dieses beifalls als eines besonders lebhaften und ohne irgend eine erwähnung einer störung wiederholt von Cicero gedacht wird, oder dass Antonius in Brundisium einen theil des heeres habe decimiren lassen oder dass das cisalpinische Gallien sich bei seinem eintritt an Antonius angeschlossen habe, da auch diesen beiden letzteren angaben bestimmte zeugnisse Ciceros entgegenstehen, nach welchen Antonius gegen 300 centurionen in Brundisium ermorden liess und das cisalpinische Gallien vielmehr ganz auf seiten der senatsparthei und des Brutus stand.

Um hieran noch einige fehler anzuknüpfen, welche in der obigen übersicht von der darstellung des Appian nicht erwähnt sind, so ist es falsch, dass Cäsar die magistrate und statthalter auf 5 (statt auf 2) jahre ernannt (II, 128), dass Cicero den Antonius in der zeit nach der beseitigung des Pseudomarius immer im senat gelobt habe (III, 4), da Cicero in dieser ganzen zeit gar nicht in Rom war, dass Octavius vom Cäsar zum magister equitum ernannt worden sei (III, 9. vgl. Drumann, III. s. 684), dass schon im j. 44 eine untersuchung gegen Antonius wegen unterschlagung der staatsgelder eingeleitet worden sei (III, 21), was erst im j. 41 nach beendigung des mutinensischen krieges geschah, dass Antonius die aufstellung vom throne des Cäsar gehindert habe (III, 28), diess thaten vielmehr nach Cic. ad Att. XV, 3 die volkstribunen, dass Antonius nach der rückkehr der gesandten ende januar oder anfang februar für einen feind erklärt worden sei (III, 63), denn diess geschah erst ende april nach der schlacht bei Forum Gallorum, und endlich ist es auch unrichtig, dass Hirtius in dieser eben genannten schlacht dem Antonius mit einer legion (statt zwei) entgegen gezogen sei (111, 70).

Von irrthümern, die in unwissenheit oder flüchtigkeit ihren grund haben, mögen folgende angeführt werden. Am mehrerwähnten 17 märz wird erst binsichtlich der κληφούχοι und dann

noch hinsichtlich der εξιόντες έπι τὰς ἀποικίας je ein besonderer beschluss wegen bestätigung der vom Cäsar erlassenen vererlnungen gefasst (II, 135), als wenn diese beiden verschieden und nicht vielmehr offenbar dieselben wären; bei der verleilung von Syrien an Dolabella wird die volksversammlung durch ein obnuntio des Asprenas gestört und dabei bemerkt, dass in solchen fällen es sonst sitte gewesen, andere zur einholung der auspicien abzusenden (III, 7), und III, 9 wird bemerkt, bei adoptienen sei es sonst üblich gewesen, dass die adoptirten den namen der adoptivväter zu den ihrigen hinzugefügt, diese letzteren aber behalten hätten, Octavian aber habe gegen diese regel den namen Casar angenommen, während bekanntlich jene regel gans falsch ist und Octavian sich ganz in der herkömmlichen weise C. Julius Caesar Octavianus nannte. Ein nicht geringerer beweis von unwissenheit ist es ferner, dass III, 30 den senstoren die absicht beigelegt wird, die bewohner des cisalpinischen Galliens für frei zu erklären, um es nicht dem Antonius zu überlussen, da bekanntlich schon vor Cäsar das bürgerrecht über des ganze cisalpinische Gallien erstreckt worden war.

Hierzu kommt aber zweitens eine reihe von auslassungen wichtiger, zum verständniss der zeitgeschichte unerlässlich notwendiger ereignisse und umstände. Am meisten fällt ihm, wie schon anderweit bemerkt worden, die grosse versäumniss hinsichtlich der zeitangaben zur last. Ausser den bereits angeführten angaben der art, die wir als unrichtige zu bezeichnen hatten, findet sich nur noch eine einzige innerhalb des in rete stehenden abschnitts. Diess ist die bestimmung der senatssitzung zu anfang des jahres 43, wo aber auch die einzelnen tage (die sitzung dauerte vom 1. bis zum 4. januar und jeder tag hat, so zu sagen, seine eigene geschichte) nicht unterschieden werden. Wie gross gerade in dieser zeit der bezeichnete mangel ist, brauchen wir hier nicht nochmals hervorzuheben.

Aber auch ausserdem ist die ganze darstellung überaus lückenhaft und unvollständig, und es fehlen mehrere ereignisse, ohne welche eine nur einigermassen gründliche einsicht in die geschichte der zeit durchaus unmöglich ist. Wir wollen in dieser hinsicht nur beispielsweise einiges anführen. So findet sich nichts von der wichtigen reise erwähnt, welche M. Antonius von der zweiten hälfte des april bis zur mitte des mai nach Campanien machte, und auf welcher er zuerst die veteranen für seinen dienst gewann; freilich bleibt auch das ackergesetz des L. Antonius unerwähnt, in dessen verfolg diese reise geschah, wie denn auch der gesetze des M. Antonius selbst nirgends gedacht wird; so schweigt unser autor ferner von der rede, mit welcher L. Piso am 1. august gegen Antonius auftrat, von der rede Ciceros am 2. september und von der gegenrede des Antonius vom 19. september; auch von den übrigen Philippischen reden

Ciceros, wie den merkwürdigen verhandlungen des senats überhaupt seit der meit, dass Antonius Rom verlassen hatte, findet
sich nirgends etwas, die sitzungen in den ersten tagen des jamuar ausgenommen, über die aber auch nur theils unklares theils
unrichtiges gemeldet wird. Eben so wenig erfahren wir etwas genaueres über den fortgang des mutinensischen krieges,
von dem nur das ende etwas genauer berichtet wird. Dafür
wird der raum mit langen nichtssagenden reden gefüllt, in demen sich der verfasser in der weise der griechischen schriftsteller seiner zeit als grosser redner zu zeigen sucht.

Endlich aber, und diess dürfte wohl das wichtigste sein, ist die ganze geschichte der zeit von ihm offenbar in ein falsches licht gerückt: ein umstand, der um so mehr hervorgehoben werden muss, als Drumann ihm gerade in dieser hinsicht ein besonderes verdienst zuerkennen will. Die ganze darstellung beruht nämlich auf dem bestreben, den Octavian (wie auch Cäsar) in das allergünstigste licht zu stellen. Desswegen gelingt es den verschworenen sogleich von vorn herein nur durch bestechung, einige schwache stimmen des beifalls vom volke zu erlangen; desswegen theilen sich senat und volk nur in zwei theile, einen wohlgesinnten und unabhängigen, der es mit Cäsar und erst mit Antonius, dann nach Octavians auftreten mit diesem hielt, und einen bestochenen und charakterlosen, der sich der verschworenen annimmt, oder es wird auch die unterstützung, die der senat diesen letzteren gewährt, lediglich aus persönlichen rück sichten der freundschaft oder verwandtschaft für M. Brutus und C. Cassius abgeleitet; desswegen und weil aus dem letzteren grunde der senat sich so überaus verächtlich gezeigt, muss Antonius seit dem verfalle mit Pseudomarius ganz auf dessen seite stehen; namentlich aber muss desswegen Octavian sofort auf das entschiedenste als rächer der ermordung Cäsars auftreten (besonders bemerkenswerth dürfte in dieser hinsicht die parallele sein, die er III, 13 zwischen ihm und Achilles, dem rächer des Patroklus zieht); ferner muss desswegen Octavian die liebe des volks und der veteranen ganz unbeschränkt besitzen, er muss alles aufbieten, um das andenken Cäsars in ehren zu erhalten, und desswegen den beifall des volkes für die verschworenen zum schweigen bringen und ihm die ehre des thrones und kranzes zu sichern suchen, wohingegen sich für Antonius seit jenem vorgange mit Marius "die unaussprechliche liebe des volks in unaussprechlichen hass verwandelt" (III, 4). Von den bemühungen Octavians um die gunst der senatsparthei findet sich nirgends bei Appian eine spur, während es doch ohne diese und wenn Antonius auf der seite des senats stand, völlig unerklärlich bleibt, wie die senatsparthei sich mit Octavian und nicht vielmehr mit Antonius hätte verbinden sollen.

Am deutlichsten spricht sich die totale verkehrtheit der dar-

stellung zum schluss des mutinensischen krieges III, 73 aus. Hier musste die berührung zwischen Octavian und dem befreiten Dec. Brutus erwähnt werden. Für den rächer Cäsars ziemte es sich nicht, irgend eine gemeinschaft mit einem seiner mörder zu haben. Desswegen wird erzählt: Brutus habe nach dem abzuge des Antonius die brücke über die Scullena abbrechen lassen (wer wird glauben wollen, dass während der belagerung diese brücke stehen geblieben?) und habe dann den Octavian aufgefordert, an das jenseitige ufer des flusses zu kommen, um sich mit ihm über die verfolgung des Antonius zu einigen und zugleich seine, des Brutus, entschuldigung wegen der ermordung Cäsars zu vernehmen. Octavian aber habe jede zusammenkunft mit der erklärung abgewiesen, dass er nur gegen Antonius, aber nicht für Brutus krieg geführt habe und sich nun auch mit jenem versöhnen wolle. Hierauf habe ihm Brutus den eintritt in seine provinz (als ware die Scullena die grenze derselben gewesen) und zugleich jede theilnahme an der verfolgung des Antonius verbotes.

Wir brauchen nicht erst auf das abgeschmackte dieser erzählung aufmerksam zu machen und wollen daher nur bemerken, dass Brutus und Octavian wirklich in dieser zeit eine zusammenkunft hatten und sich dabei über die verfolgung des Antonius vereinbarten, s. Drumann 1. s. 310.

Nach dieser probe wird man leicht ermessen, wie wenig werth dem Appian beizumessen ist und wie wenig man namentlich in der nunmehr bei ihm folgenden parthie darauf zu geben hat, wenn hier Octavian von dem senat auf alle mögliche art beleidigt und verletzt und hierdurch gewissermassen gezwungen wird, gegen ihn aufzutreten. Leider sind wir in dieser parthie nicht mehr im stande, ihn wie bisher durch gleichzeitige urkundliche berichte zu controliren.

Anclam.

C. Peter.

# Zu Sophokles Philoktet v. 287 und 715 und zu Eustathii Epistol. XVIII. pag. 324. ed. Tafel.

In diesem briefe, einem wahren λόγος τραγφδικός, wie ihn Eustathius selbst nennt, vergleicht Eustathius seine lage mit derjenigen von Philoktet, und der grösste theil des ausdrucks ist dem sophokleischen Philoktet, theils wörtlich (bloss τῆς ποιήσεως περιεξευμένης, wie er in einem anderen briefe sagt d. h. τῶν μέτρων καὶ τοῦ ὁυθμοῦ nach Isokrates περιηρημένων), φόνιον χάραγμα, στατὸν ὕδωρ, τὸν οἶκαδε ἤπειγε πλοῦν, theils in genauer (wie er zu thun pflegt) paraphrase entlehnt. Aus diesen paraphrasen eine ist folgendes: Δυπεῖ καὶ ἡμᾶς τὸ τῆς ἡμετέρας ἐρή-

μου ἀπόχροτον (Soph. v. 3 βροτοῖς ἄστειπτος οὐδ' οἰχουμένη und v. 487) καὶ τὸ τῆς τροφῆς μεμετρημένον. Das halte ich für eine anspielung auf das sophokleische v. 287 γαστρὶ μὲν τὰ σύμφορα, und ich meine dass man anstatt dessen τὰ ξύμμετρα schreiben muss. So hat auch der scholiast gelesen, welcher es durch ἀναγκαῖα wiedergiebt.

Eine andere paraphrase ist die folgende: υδωρ δε διώχει τούτον ούκ αείναον ούδ απόβουτον (kein ποτον κρηναίον Soph. v. 31), άλλ' δμβρου λείψανον σεσηπός, γης έναυομείναν κοιλώματι καὶ κηρίοις (sic bei Tafel), οίς ἐπάλαιε τοὶς δειτοίς (Soph. 7.07 των νεμόμεσο ἀνέρες άλφησταί). Hier ist der text καὶ κηgiois verdorben. Ich meine dass man nicht αὐτῷ τε καὶ τοὶς θηgiois, sondern ໂσα καὶ τοῖς θηρίοις korrigiren muss. Das verlangt die vorbereitung ἀπόδουτον. Philoktet trank nämlich nicht wie die menschen, sondern Elanes wie die thiere. Daraus muss man bei Soph. Phil. v. 715 λάψων anstatt λεύσσων schreiben. Oben hat Soph. den Philoktet in hinsicht der ξηράς τροφής mit den thieren verglichen (v. 706) ούχ άλλων αίρων των νεμόμεσθα ανέψες αλφησταί), nachher vergleicht er ihn mit denselben auch in hinsicht der ὑγρᾶς τροφῆς im kurzen ausdrucke durch γυσοῦ (οἶνοχύτου) und στατόν und λάψων. Man darf nicht vergessen, dass hier der chor spricht, welcher das αὐτόξυλον ἔκπωμα v. 35 nicht gesehen hutte. Heliod. Aethiop. II. 19 p. 77. ed. Kor. οίον οθν λύχοι τικές ή θώες έλαφυσσον τα αξί τετμημένα καί πρός όλίγον τῷ πυρὶ μεμολυσμένα. Xenophon Anab. 4 sagt über die Griechen welche durch ein rohr aus dem weinfasse den wein nicht trinken sondern ziehen sollten das bei den alten technikern berühmte ἀφελές: άλλὰ κύψαντας έδει καθάπερ βοῦν ὁυφεῖν.

In demselben briefe, welchen man auch κομικόν nennen kann, ist folgendes aus Aristoph. wolken entlehnt. Έγνως, δ λέγω, καὶ φθάσας τοὺς λόγους ἀφήρπακας (serib. ὑφήρπακας wolk. v. 490) . . . . Καὶ γάρ τοι καὶ κύνες πτῶμα ὁιπτούμενον ἀέριον πρὶν ἢ κατὰ γῆς πεσεῖν φθάνουσι καταφαγεῖν. Hier ist anstatt πτῶμα, ψῶμα zu schreiben, ein wort, wovon im neugriechischen das abgeleitete μεγεθυντικόν, ψωμάταρος (ein zu grosses stück brod) übrig geblieben ist. ψῶμα steht im Stepb. nicht.

Göttingen.

I. G. Patakis.

# XXII.

## Zu Priscianus und Ausonius.

Der zweite band der Monumenta Germaniae historica (ed. Pertz a. 1829) enthält unter anderen, von v. Arx herausgegebenen, auf das leben des heiligen Gallus bezüglichen schriftwerken auch das bruchstück eines aufsatzes, betitelt: Ermenrici Coenobitae Augiensis Tentamen Vitae S. Galli adornandae in Pross et Metro, aus der mitte des 9ten jahrbunderts. Schon der titel' stellt diese arbeit als einen versuch, etwa eine lateinische stilübung dar, zur gewissheit wird aber diese auffassung derselben, wenn sich bei näherem eingehen auf sie ergiebt, dass der peetische theil, so weit er wenigstens in den monumenten vorliegt, mit beimischung weniger dem verfasser eigenthümlich angehörender verse, sich als eine theilweise künstliche verarbeitung, theilweise aber wörtliche benutzung zweier älteren lateinischen dichter erweist. Es sind diese Priscianus und Ausonius und deren gedichte, des ersteren Interpretatio ex Dionysio de orbis situ, des letzteren Mosella. Es gereicht diese entdeckung zuvörderst zum beweise, dass in der ersteren hälfte des mittelalters nicht etwa, wie Rud. v. Raumer (die einwirkung des christenthums auf die althochdeutsche sprache s. 203 flg.) scheint behaupten zu wollen, nur von den abschreibern die lateinischen schriftsteller gelesen und ibr vorkommen in den klerikalschulen des mittelalters nur als ausnahme von der regel zu betrachten sei, sondern dass vielmehr gerade diese schriftsteller zur grundlage eigener erzeugnisse gedient haben. Vorliegende arbeit ist ein Tentamen, zur aufgabe gestellt ist die lobpreisung des h. Gallus. Der bearbeiter beginnt mit einer einleitung in prosa, sagt einige worte über das leben des heiligen und geht dann zu einer beschreibung fast des ganzen damals bekannten Europa's über, von wo er nur beiläufig zum lobe des h. Gallus in wenigen versen zurückkehrt. Diese verse scheinen allerdings sämmtlich ein eigenthum des verfassers und zwar weniger eines gelehrten als eines lernenden zu sein, denn weder bedeutenden poetischen schwung noch grosse festigkeit in den regeln der

lateinischen prosodie verrathen dieselben, indem sowohl falsche quantitäten gebraucht sind, z. b. commoratus, texendo, conamur humili, als auch einige ganz unvollständige hexameter vorkommen, z. b.

Venerat in patriam hanc ut lux pia lucens und Sed tu blande manu haec scindas Homere

Die grösste kunst des verfassers besteht vielmehr darin, wo ihm die verse des Priscian und Ausonius nicht wörtlich passten oder durch umstellung besonders der ersten wörter nicht genug gethan zu sein schien, selbige zur hälfte oder einzelne wörter aus ihnen an denselben stellen, wo sie in den ihm vorliegenden versen gebraucht waren, anzuwenden, oder auch, wie es hie und da wohl scheint, einen gleichklang zwischen jenen und den seinigen hervorzubringen.

Weiter aber nimmt die überführung, abgeschrieben zu haben, dem verfasser vorliegender arbeit zwar jegliche historische bedeutung, giebt derselben jedoch dafür in philologischer hinsicht für die kritik beider dichter einigen werth, indem der abschreiber zwar hin und wieder aus offenbarer unwissenheit sich verstümmlungen besonders einiger namen hat zu schulden kommen lassen, wie er z. b. aus Hippemolgi — Hippomelagi, aus dromon Tauri — Dromontauri u. dgl. machte, im übrigen aber sein text an stellen, wo die lesarten schwanken, häufig die richtige und namentlich oft gerade die von Wernsdorf in seiner ausgabe der Poetae Latini minores in den text aufgenommene wiedergiebt.

Die verdächtigen verse des Ermenrich beginnen nun schon bald nach dem anfange seines poetischen theiles, wo er sagt:

Alpibus ex boreis Appenninus capit ortum Limite qui recto terram secat Ausonidarum In freta Sicaniae porrectas terminat oras.

die diesen offenbar zu grunde liegenden verse des Priscian (v. 338-341) lauten:

Ast ambas intra tellus iacet Ausonidarum, Limite quam recto mediam secat Appenninus. Qui mons incipiens boreis ex Alpibus altus In freta Sicaniae porrectas terminat oras.

Ich lasse hier die sich bei Ermenrich anschliessenden und in fast ununterbrochener reihe fortlaufenden verse denen des Priscian und Ausonius gegenübergestellt folgen:

#### Ermenrich:

Pirenes sequitur mons, post hunc Celtica tellus Herydani fontis contingens rauca fluenta. Hic clare Phaetonta suum luxere sorores. Post hos Tyrrheni, quos iuxta solis ab ortu Incipiunt Alpes, quibus exit gurgite vasto Oceani rumpens glacialis litora Rhenus. Hunc prope fons Histri consurgit flumine longo Gentes per varias fluitans trinominis idem, Quique ortus poscens Euxini pervenit undas, Irriguam Seucen complexus gurgite quino, Partes cuius ad arctoas est barbara tellus Gentes innumeras gremio complexa reducto, Finem cui faciunt Meotidis ostia vasta. Sunt hic Germanique truces, et Sarmata bellax, Atque Gete, necnon Bastarne semina gentis, Dacorumque manus, et martia pectora Alani, Hicque Dromontauri retinentes fortis Achilli Angustum et longum Meotidis ostia iuxta. Hos supra celeres equites funduntur Agavi, Atque Melanchlenum populus metuendus in arcu, Post Hippomelagi sunt Hippopodesque potentes Hincque Gelonus cum Neuris, pictique Agathyrsi. Tot dirimit gentes aguilonis partibus Hister. Huius ad australes terras Gerreque feroces, Noriciique colunt, bellaces Pannoniique, Et Thracum Mysi boreis in finibus orti.

Caeruleos hinc Rhene! sinus [tu dirigis altus,]
Communesque vias diversa per [arva relaxas,]
Fraternis cumulandus aquis [per rura virescis.]
Accedent vires, quas Francia, quasque Chamaves,
Germanique tremant, [cunctis et gyrus in arvis.]
Cumque unus de fonte fluas, dicerere bicornis,
Accedet tanto geminum tibi nomen ab amni.

Remipedes medio cui certant flumine lembi, Et varios ineunt flexus, viridesque per oras Stringunt attonsis pubentia germina pratis. Reddis nautales vitreo sub gurgite formas, Et redigis pandas inversi corporis umbras, Utque agiles motus dextra levaque frequentent, Et commutatis alternent pondera remis. Unda refert alios simulacra humentia nautas, Ipsa suo gaudet simulamine nautica pubes. Fallaces fluvio mirata redire figuras.

#### Priscianus:

Pyrrhenes sequitur mons: post hunc Celtica tellus, v. 279—281. Eridani fontis contingens rauca fluenta. Hic Phaetonta suum charae luxere sorores. Post hos Tyrrheni, quos iuxta ab ortu v. 285—302. Incipiunt Alpes: quibus exit gurgite vasto Oceani rumpens glacialis litora Rhenus. Hunc prope consurgit fens 1stri flumine longo:

Qui poscens ortus Euxini pervenit undas, Irriguam Peucen amplexus gurgite quino. Cuius ad arctoas est partes barbara tellus, Innumeras gentes gremio complexa reducto, Cui finem faciunt Macotidis ostia vastae. Hinc sunt Germanique truces, et Sarmata bellax, Atque Getae, necnon Bastarnae semina gentis, Dacorumque manus, et Martia pectora Alani, Atque dromon Tauri retinentes fortis Achilli Angustum et longum, Maeotidis ostia inxta. Hos equites supra celeres funduntur Agavi; Atque Melanchlaenum populus metuendus in arcu. Post Hippemolgi sunt, Hippopodesque potentes, Atque Gelonus, cum Neuris, pictique Agathyrsi. Tot dirimit gentes aquilonis partibus Ister. v. 312-315. Huius ad Australes terras, Gerraeque feroces, Noriciique colunt bellaces, Pannoniique, Et Mysi Thracum Boreis in finibus orti.

#### Ausonius:

Coeruleos nunc Rhene sinus, [hyaloque virentem.] v. 418. Communesque vias diversa per [ostia fundet.] v. 433. Fraternis cumulandus aquis. [nec praemia in undis.] v. 420. Accedent vires, quas Francia, quasque Chamaves, v. 434-437. Germanique tremant: [tunc verus habebere limes]. Accedet tanto geminum tibi nomen ab amni Cumque unus de fonte fluas, dicere bicornis. Remipedes medio certant quum flumine lembi, v. 201-203. Et varios incunt flexus, viridesque per oras Stringunt attonsis pubentia germina pratis, Reddit nautales vitreo sub gurgite formas, v. 223-229. Et redigit pandas inversi corporis umbras. Utque agiles motus dextra laevaque frequentant, Et commutatis alternant pondera remis, Unda refert alios simulacra humentia nautas. Ipsa suo gaudet simulamine nautica pubes, Fallaces fluvio mirata redire figuras.

Hierzu kommen schliesslich noch einige verse, welche theils wegen ihres gleichklanges, theils wegen der auffallenden wiederholung einzelner wörter an derselben stelle eine verwandtschaft ahnen lassen. Dies ist einmal der bei Ermenrich um einen dactylus verkürzte hexameter:

Quam laudet populus hinc usque Britannos welcher vollständig in der Mosella v. 407 lautet:

Aut Italum populos, aquilonigenasque Britannos. Zweitens aber der in den schlussworten beim Ermenrich fast wie eine zweite lesart klingende vers:

Tempore qui longo salvus sit carus adopto gegenüber dem v. 430 der Mosella:

Nomine tu fratrem, famae securus, adopta.

Oben führte ich unter der fortlaufenden reihe der aus dem Priscian entlehnten verse einen beim Ermenrich zwischen v. 288 und 289 des Priscian eingeschobenen vers an, der meines erachtens zu viel poesie enthält, um aus der phantasie des sich nur dürftig in eigner productivität erweisenden schreibers hervorgegangen zu sein; ich wage daher die behauptung, dass der sehr gut in den text des Priscian passende vers:

Gentes per varias fluitans trinominis idem ursprünglich demselben angehört habe und dort wieder mit einer geringen emendation einzufügen sei, indem ich noch bemerke, dass gerade in v. 289 die lesarten bedeutend schwanken. Diese emendation nämlich ist die veränderung von trinominis in binominis. Trinominis könnte die Donau nur mit bezug auf ihre drei quellen genannt werden, was aber schwerlich anzunehmen ist; dagegen würde binominis nach dem vorgange des Ovid Epex Ponto I, 8, 11 vicina binominis Istri stehen, wo zwar bikurz gebraucht ist; kann aber nicht der spätere dichter diese sylbe als länge benutzt haben, wie sie in biduum, bigae, bimus, bini vorkommt?

Da nun nur die einleitenden und schliessenden, sowie einzelne in demselben zerstreute verse des gedichts sich als unzweifelhaftes eigenthum Ermenrich's ergeben, der grösste theil des aus demselben mitgetheilten sich aber aus bruchstücken älterer dichter zusammengesetzt zeigt und der rest endlich ebenfalls einen zusammenhang mit anderen händen vermuthen lässt, so möchte es wünschenswerth erscheinen, auch den in den monumenten nicht abgedruckten theil desselben, der in griechische fabela abschweift und deshalb von herrn v. Arx als historisch unwichtig erachtet wurde, einer näheren untersuchung zu unterwerfen, indem sich wohl mit recht annehmen lässt, dass auch diese griechischen fabeln von älteren verfassern und nicht von Ermenrich herrühren. Berlin.

### XXIII.

Notae ad L. A. Senecae Naturalium Quaestionum libros VII, editos a Friderico Haasio, et collatos cum codice no. 69 Vossiano ex Bibliotheca Lugduno-Batava.

Quod anno praecedenti in Philologo de Senecae Naturalium Quaestionum libris promisi, id praestare nunc possum adiutus benevolentia viri cl. J. Geelii, qua est, insigni; qui amplam mihi largitus est occasionem Codicem illum accurate et in otio excutiendi. Nec irritus sane hic fuit labor. Nam Codex ille literis minutis quidem, sed nitidissimis scriptus congruit saepissime cum duobus praestantissimis Mss. a Fickerto literis Ee indicatis. Quorum scripturas quum plerumque Editor ille egregius, idque optimo iure, sequi soleat, noster quidem Vossianus, quem Voss. appellabimus, id attulit commodi, ut illorum Codicum Ee scripturas, nonnumquam probabiliores, sed plurium idoneorum testium penuria non in textum receptas, restituendas esse confirmaret; neque raro aut solus aut cum paucis aliis meliores exhibuit lectiones, quam hactenus in Codicibus aut Editionibus erant praesto. Itaque manum operi admovi, Naturalium Quaestionum libros hoc munitus praesidio perlustravi in Editione Fickerti, multisque locis meliorem scripturam restitui, ut mihi quidem videbatur, nonnullis sagaces Fickerti coniecturas meo codice comprobatas inveni, desperatis denique aut iis locis, qui ab aliis praetermissi erant, mihi vero nulla ratione pro sanis habendi videbantur coniecturas adhibui meas. Annotationibus illis ad finem fere perductis adhibui novissimam editionem ex bibliotheca Teubneriana, confectam a viro cl. Friderico Haasio. Id maiorine gaudio au Editoris illius admiratione fecerim haud facile dixerim. Totae quidem mearum notarum paginae iam erant delendae; quum, quod ego in Editione Fickerti secundum Codicem meum mutatum volueram, ab Haasio ita editum comperirem, medelamve, quam coniectura assecutus eram, ab eodem nonnumquam iam adhibitam viderem: sed dolorem irriti laboris inde oriturum facillime compescuit cogitatio, studia mea in Senecam collata probari a viro, qui omnibus huius Philosophi fere operibus praestitit, quod ego vix, aut ne vix quidem in parte minori eiusdem scriptorum potui efficere. Huius vero editionis merita haud possunt perspici, misi

comparetur cum magna utilissimaque illa Fickerti; coniecturaeque Haasii sagaces omnes, et plerumque probabiles lateant necesse est unicuique, qui se non Senecae scriptorum studio dediderit, variasque huius auctoris consulere soleat editiones; quoniam Editor ille tam suas quam alienas coniecturas in textum receptas eodem signo, literis nempe, quas cursivas appellare solemus, indicavit. Horum quidem hominum numerus quum nisi me fallat coniectura, valde exiguus sit, duo in hoc tractatu duxi mihi efficienda. Primum dotes huius editionis peculiares penam in luce, id debetur viro tam bene de Seneca merito; deinde, quum fieri non possit ut vel sagacissimus et quantumvis accuratus Editor haud interdum dormitet, inque plurimarum diversarum scripturarum lite haud raro veram non agnoscat, aut coniecturae alicui nimis faveat, id Senecae deberi puto, ut iis in locis meam praeferam opinionem codice vossiano stabilitam aut consuctudine huius auctoris nitentem. Itaque hos iam tractaturus locos, me iis scripturarum Haasii mutationibus, de quibus sileo, nonnumquam dubitanter, plerumque ex animo adstipulari declaro.

### Naturalium Quaestionum Lib. I.

Prolog. § 2.1) Equidem tunc rerum naturae gratias ago... cum disco, quae universi materia sit, quis auctor aut custos, quid sit deus, totus in se intendat an ad nos aliquando respiciat. In Codice E legitur an ad et nos, in e an et nos. His testimoniis, quibus verisimile fit particulam et, qua aegre caremus, propter similem vocem ad excidisse, accedit Voss., qui codex meliore ordine exhibet an et ad nos, atque ita videtur legendum.

§ 14. Sunt qui putent [sibi] ipsis animum esse et quidem providum, [ac] dispensantem singula et sua et aliena: hoc autem universum in quo nos quoque sumus, expers [esse] consilii [et] aut ferri temeritate quadam aut natura nesciente quid faciat.

Ipse iam, prius quam Haasii editionem vidissem, secundum Voss putent scripseram pro putant, deleramque sibi ante ipsis. Iure quoque delendas censuit Haasius voces esse atque et, quae nec in Codd. Ee, neque in Voss inveniuntur. Sed aliquid restat tractandum. Accuratius nempe ultima consideranti statim apparebit, coniunctiones aut sibi male respondere, postque alteram coniunctionem aut, similiter atque post priorem positum est verbum ferri, aliud quoddam verbum scribendum fuisse. Quum inde iam appareat alterutram particulam aut abundare, et quum ex locis, ubi de simili motu violento sermo est, discamus, quam apposite hic scriberetur auferri pro aut ferri, nempe ex Cons. ad

<sup>1)</sup> In paragraphis indicandis veterem retinui ordinem, quem Fickertus quoque secutus est. Nollem Haasius in re tam minuta a priorum Editorum consuetudine deflexisset. In interpunctione autem eius rationem longe praefero Fickertianae. In locis autem horsem Seneces librorum citandis Haasii sequor Editionem.

arciam Cap. VI § 2 nec nos ista vis transversos auferat, et de suef. VI, XXXI § 5 velut torrentis modo ablati, procul dubio cipienda videbitur scriptura Codicis Vens expers consilii auferri meritate quadam, sut natura nesciente quid faciat. Auferri in aliis sibusdam Codicibus queque legitur.

§ 15. Quanti aestimas . . cognoscere . . quantum dous pos-L. . quicquid pult efficiat an multis rebus illum tractanda destituant. Locus ita scriptus significabit: an negotia tractanda destiant, seu privent Deum opificem multis rebus. Sed quibus rebus sus privaretur, idque per negotia? In eiusmodi nugis explicandis midem desudare nolo; legam potius, ut in Editionibus multis: is multis rebus. Quam veri sit simile in post an excidisse usque fatebitur, opinor, qui ex his exemplis intellexerit, quam equens sit usus verbi destituere apud serioris aevi auctores sine lativo, significantis, id quod requirimus, aliquem desperantem, ut rem desperatam relinquere: De Benef. VI, 22. Sidera sideris incurrant . . contextusque velocitatis citatissimae in tot secula omissas vices in medio itinere destituat. Ibid. VII, 31 § 2 Alius is (acilicet diis) obicit neglegentiam nostri . . alius illos extra mdum suum proicit et ignavos hebetesque sine luce, sine ullo opere stituit; Sucton. Caes. IX Destitutum utriusque consilium morte Pipis: Tacit. Hist. 1.5 Miles ad destituendum Neronem impulsu tractus; denique Senec. de Tranq. Il § 5 Inter destituta vota torpenanimi situs; Ep. XXXVI § 1 quod dignitatem suam destituerit. stituo autem cum ablativo in meo quidem ad Senecam Indice rborum non enotavi. Cedat igitur Codicum auctoritas usui necae et scribatur an in multis rebus.

Cap. I. § 13. Alis (ignes scil.) inter nubes eliduntur, alis esso. In Ee scriptum est: alis autem inter nubes cet. addit Friertus, de quo vide". Et profecto, quoniam ibi nova quaedam tium instituitur divisio, iure illa coniunctio disiunctiva desideritur, quam quin in textum reponamus nullo iam impediemur upulo, quum duobus illis Codicibus praestantibus Ee tertius redat Voss, qui illam exhibeat. Similiter § 10 Cap. II. Causa tem caritatis haec est, et huius capitis § 12. Causa autem melioris i est, ubi simili ratione de re nova incipit loqui.

Cap. 11. § 7. Lapillus in piscinam aut lacum et adligatam sum missus circulos facit innumerabilis: at hoc idem non faciet in mina.

De voce adligatam tacent Interpretes. La Grangius insigui, a est, elegantia vertit: eau dormante, sed aqua adligata proie significat: aquam quamlibet undique finibus certis inclusam; m Nat. Quaest. Lib. II. Cap. I. § 4 legimus adliget aquas (terra) aquis adligetur. Virgilii quoque verba e libro VI Aen. vs. 437 stique pakus inamabilis unda Alligat huc quodammodo pertinent. 1am familiare verbum adligare pro usitatiore verbo vincire fuit Senecae et aequalibus eius, monstrarunt Granovius ad Senecae.

cae Epist. 94, Dukerus ad Flori Lib. 11, Cap. XI § 6: patetque ex Taciti verbis Germ. Cap. 24 Victus voluntariam servitutem adit . . alligari se ac venire patitur.

Cap. 111. § 5 Quidam ita existiment arcum stori: . . singuls stilicidia pluviae cadentis singula esse specula, a singulis ergo reddi imaginem solis. deinde multas imagines, immo innumerabiles et devexas et in praeceps euntes confusiones. Itaque et arcum esse multarum imaginum solis confusiones. Pro ultima voce confusiones omnes fere editores ante Fickertum et Haasium scribebant confusionem secundum duo tantum Codices. His vero nunc accest auctoritas Codicis Voss, ubi idem inveni. Itaque non dubitandum videtur quin scriptura confusionem praeferenda sit; nam una erk multarum imaginum confusio, ut unus oriatur arcus. Sic de la Lib. 1, VIII. § 3. Quemadmodum ex confusione se liberabit, in que peiorum mixtura praevaluit.

§ 6. Pelves, inquiunt, mille die seren o pone et omnes habebunt imagines solis. in singulis foliis dispone singulas guttas: singulae habebunt imaginem solis . . . . . Itaque piscinam ingenti magnitudinis divide; totidem illa habet imagines solis, quot lacu habuerit. relinque illam sicut est diffusa: semel tibi imaginem redda.

Sereno die videtur scribendum pro die sereno. Fickertus in iam malebat, sed illum verborum ordinem in uno tantum invenerat Codice B, nunc Voss accedit. Idem Voss omittit sequentem particulam et, quod quam probabile sit post imperativum, e sequestibus dictionibus similibus, quas ideo apposui, quaeque omnes tali languido carent additamento facile patebit. Deinde repono ex eodem Codice omnes habebunt imaginem solis, non imagines, quol Fickertus et Haasius ediderunt; credo, quia hi in uno tantus Codice G invenerant, quod nunc duorum Codd. nititur auctoritate ideoque est praeserendum; quia ipse Seneca mox ait: singulas habebunt imaginem, et hoc ipsum probare valt: a singulis (speculis) reddi (unam) imaginem solis. ut legimus in § 5. Denique mirum sane, quod omnes Editores formam praesentem totidem illa habet imagines patienter sunt passi inter tot tempora futura. Dudun illud habet pro compendio longioris, veraeque formae habebit babueram, quum in Voss scriptum inveni futurum habebit, quod igitur restituendum erit.

§ 11. Ad ipsum solem revertere: hunc quem [toto] terrarum orbe maiorem probat ratio, acies nostra sic contraxit, ut sapientes viri pedalem esse contenderent.

Dubito an Hausius iure delendam censuerit vocem toto unius Codicis auctoritate, quum in optimis Ee et Voss inveniatur, magnamque praebeat vim comparationi solis cum terra. Sed revertere habeo pro compendio scripturae revertamur, quae gennius mibi videtur, quum et in Voss. inveniatur. Disputat enim Seneca in hac paragrapho cum auditore quodam. Longe autem magis congruet, opinor, culti scriptoris humanitati auditorem invitare,

ut secum aliquid consideret, quam adroganter ei iniungere ut solus id faciat. Neque aliter voluisse videtur Seneca, qui statim post scribit: quem velocissimum omnium scimus, hand vero scis.

Cap. V. § 1. Nunc nikil ad rem pertinet, quomodo videamus quodcumque videmus. Sed [quomodo] imago similis reddi e speculo debet.

Priores editores pro debet scripserunt debeat, aut interrogandi signum post illam posuere vocem. Sed nemo umquam poterit dubitare an similis imago e speculo reddatur. Probamus igitur Fickertum indicativum debet, idque omnium Codicum auctoritate reposuisse. At sic manet difficultas, quod grammatica post quomodo coniunctivum requirit, quemadmodum ipse auctor prius scripsit videamus. Haasius, ut videmus, sic illam tollere conatur, ut deleat alterum illud quomodo; sed omnes obstant huic coniecturae Codices. Facilior, verisimiliorque erit via, ni fallor, si verba: sed quomodo commate a sequentibus distinguimus, eisque verbis additum cogitamus videmus. Locum tibi benevole Lector ponam ante oculos, qualem a Seneca scriptum puto: Nunc nihil ad rem pertinet, quomodo videamus quodcunque videmus: sed quomodo (scil. videmus), imago similis reddi e speculo debet.

Gallicus interpres La Grangius sententiarum serie ductus illam interpunctionem pervidisse videtur, quum optime verterit: Quel que soit le méchanisme de cette vision, il est certain que l'image, renvoyée par le miroir, ressemble au corps.

- § 3. Deinde cum velis speculum inesse aeri, des oportet mihi [eamdem levitatem corporis,] eamdem qualitatem, eumdem nitorem. Fickertus tria illa verba uncis, ut suspecta, inclusit; quia absunt a Codicibus BEeG, eumque secutus est Haasius. Sed neutiquam id mihi placet; nam causa, cur ea verba omissa sint, est praesto; iteratio nimirum pronominis eamdem. Et quamvis illa in bonis Codicibus non legantur, in alio optimae notae Manusc. Voss. adsunt; inque tali sententia requiri denique necessario videntur, quum hunc locum cum capitis III, § 7 verbis comparemus, ubi Aristotelem facit dicentem: Ab omni, inquit, laevitate acies radios suos replicat. nihil autem laevius aqua et aere, aut cum eiusdem capitis § 6. verbis: quia omnis circumscripta laevitas et circumdata suis finibus speculum est.
- § 4. Sunt quaedam specula ex multis minutisque conposita.... haec cum sint coniuncta et simul conlocata, nihilominus seducunt imagines suas et ex uno turbam efficiunt. Ceterum cateroam illam non confundunt. In codice G scriptum est ex uno quod turbam, in e ex uno quasi turbam, in Voss. ex uno quidem turbam. Mecum deliberanti unde illa additamenta in bonis Codicibus essent orta, nulla propior potiorque visa est causa, nisi quod genuina scriptura fuerit ex uno cateroam ut mox cateroam illam; idque commendare videtur numerale uno, quod indicat, in sequenti illa voce definitum numerum cogitandum esse, cuius notio ipsi illi voci cateroa proprie inest.

- § 8. Quid enim simile speculis habent nubes... illa eiusden materiae tota, hae divers is temere compositae. Eo valde inclinat animus, ut Codicis Voss. scripturam hae e diversis pro genuina habeam; comparet illa praepositio in tribus aliis Codd. B, G et Col.; in ceteris in describendo facillime excidere potuit, et prebatur illa scriptura a Gronovio: denique credibile est Senecam illam praepositionem haud omisisse ut consuleret perspicuitati; quin idem verbum conponere tam diversa significatione cum dative usurpatur.
- § 13. Neque enim omnia adversus specula respondent: unt quae videre extimescas... sunt quae cum videris, placere tibi viru tuae possint: in tantum lacerti crescunt.

Verba Neque enim omnia adversus specula respondent laborant corruptela et intelligi nequeunt. Duae emendandi rationes prepositae sunt. Gruterus scribendum censet adversis pro adversus, quod Fickerto valde, sed mihi neutiquam placet. Nam remondere cum dativo apud nostrum significare solet spei respondere, ut monui in Commentario ad librum I de Ira, Cap. V. § 5 editum Enchusae 1850; ut de Benef. V. I & 4. Ita fructus beneficiorum gratius respondet illis. Nec si respondere vertimus per lumen reverberare salva res erit; omnia enim specula, aliquo salten modo lumen remittunt; idque negare nec voluit nec potuit umquam Seneca. Sed altera emendandi ratio, quam Pincianus, acutissimus sane vir, proposuit, ut scribatur ad verum, pro adversus, unice vera mihi videtur. Respondere cum praepositione ad significat enim apud Senecam: congruere cum re aliqua. Sic Nat. Quaest. Lib. IV, 11 & 9. Adeo ad mensuram fluminis respondet, quam fertilem Nilus (scil. Aegyptum) i. e. Aegypti fertilitas fit similis Nili mensurae. Et tum demum ea apta oritur sententia: neque enim omnia specula, i. e. omnium speculorum imagines cum vero, seu cum vera corporum figura congruunt.

Cap. VIII. § 1. Quidam ita opinantur: sol, cum sit multo altior nubibus, a superiore illas tantum percutit parte. Sequitur, ut inferior pars earum non tangatur lumine. Seneca non imminuere voluit vim verbi percutere addendo adverbio tantum, sel locum ubi percutiuntur illo adverbio accuratius definire in animo habeus scripsit opinor a superiore tantum illas ordine inverso, que illa verba in Codd. B, G et in Voss. leguntur; nam scriptura Codicis G tamen illas deprayata videtur ex tantum illas. Porre pro tangatur corrigendum mihi videtur tingatur. Id enim de lumine multo elegantius dicetur, a bonisque auctoribus saepe usurpatur; et mox ab ipso ponitur Seneca, ubi eandem iterat sententiam ac scribit: Hoc argumentum parum potens est. quare? quis, quamvis ex superiore parte sol sit, totam tamen percutit parte. ergo et tingit. Ut ibi percutit, ita tingere quoque iterasse videtur. Accedit, quod homines, qui ita opinabantur, contendere volebant in inferiore nubium parte haud fieri arcum: sed ut arcus oriatur

nubes non illuminari seu tangi lumine, sed colorari, seu tingi debent. Similiter Lucretius Lib. II:

Ex ineunte aevo nullo contincta colore.

Alibi nubes loca lumine tingunt. Etiam percutere hic sollemne verbum est: Lucret. Lib. II.

#### Propteres quod

Recta aut obliqua percussus luce refulget.

Cap. XI. § 1. Aliud quoque virgarum genus adparet, cum radii per angusta foramina nubium tenues et intenti distantesque inter se diriguntur. Jure addidit Fickertus e Codd. particulam et ante intenti; hoc enim adiectivum seperandum erat a teuues, quod penitus diversum est.

De significatione adiectivi tenuis nemo quidem erit incertus: intenti vero quid significet equidem aliquamdiu dubitans quaesivi; quare hanc exhibeo explicationem. Sumtum mihi hoc adiectivum videtur a sagittis, quae intento arcu mittuntur. Radii intenti sunt igitur ii, qui celeriter et cum vi recta via feruntur. Similiter Seneca usus videtur verbo tendere Nat. Q. Lib. VI, 15. Tunc ille (scil. spiritus) exitu simul redituque praecluso volutatur, et quia in rectum non potest tendere, quod illi naturale est, in sublime se intendit et terram prementem diverberat, ubi se tendit, et se intendit significal: vires auget et directo cursu se in sublime emittit.

Cap. XII. § 1. Tunc solemus notare, quemadmodum huna soli se opponat et illum tanto maiorem subiecto corpore abscondat, modo ex parts, si ita contigit ut latus incurreret, modo totum.

Post latus legitur in Codice Voss. eius. Quivis videbit quam facile vox illa praecedenti latus obscurari potuerit. Reponatur ergo in textum illa vox bono Codice commendata et ad sententiae perspicuitatem plurimum conferens. Alibi in simili sententia addidit noster pronomen Nat. Q. Lib. VI, Cap. III. §. 2. luna cuius obscuratio frequentior, aut parte sui aut tota delituit.

Cap. XVI. § 4. ut ipse flagitiorum suorum spectator esset et quae secreta quoque conscientiam premunt et quae accusatus quisque se fecisse negat non in os tantum seu in oculos suos ingereret. Descripsi haec verba ex Editione Fickerti, ut ingeniosissimam Haasii coniecturam tecum, benigne Lector, communicarem. In codice E legitur fere et quae accusatus: quaeque ac sibi in e, quaeque ac si, in Voss. quaeque ac sibi: in his aliam latere melioremque scripturam facile patet, quam, ni fallor, Haasius invenit scribendo: et quae (alii) aeque ac sibi quisque fecisse se negat.

Cup. XVII. § 3. Quanvis enim orientem occidentemque eum (scil. solem) contemplari liceat, tamen habitum ipsum, qui verus est, non rubentis, seu candida luce fulgentis nesciremus, nisi in aliquo nobis humare lenior et adspici facilior occurreret.

Omnes fere editiones exhibent ante ipsum genitivum eius. — A Fickerto ex uno tantum Codice illa scriptura notata est ideoque opinor non recepta. Sed Cod. Voss. illum genitivum

cius quoque suppeditat, quum facillime excidisse potuerit et prepter sequentes genitivos rubentis et fulgentis requiri videatur, restituendum arbitror.

Neque sequentia verba qui verus est cum Fickerto pro insititiis fere habeo; quum enim orientis occidentisque solis effigies etiam pro habitu eius possit haberi, aliquid addatur oportet, quo alter ille habitus diserte distinguatur, nempe adiectivum verus.

#### Nat. Quaest. Lib. II.

- Cap. 1. § 3. Dicam, quod magis mirum videbitur: inter coelestia et de terra dicendum erit. Quod olim desiderabam, ut in Editione Fickerti pro videtur scriberetur videbitur propter reliqua futura dicam et crit et quia Codex e cam exhibebat lectienem: id confirmatum Codice Voss., receptum vero vidi in Editione Haasii. Sed plura requiro, primum ut pro magis, securdum Voss. scribatur magis tibi; nam illud pronomen facillime potuit excidisse post syllabam is vocis magis, atque in colloquie, quale hic habemus: Quomodo inquis . . . . Quare? inquis aegre potest omitti. Ut igitur locum una voce augeri, sic alteram illi detrahi volo, nempe et ante de terra. Deest illa vox in optimis Codicibus E (s. m.), e atque in Voss., efficitque, ni fallor, at languest sententia, cuius omnis vis in subita admixtione rerus diversissimarum, coeli nempe et terrae, erat sita; omne igiter verbum quod interponitur, minuit celeritatem illam, et nocet consilio auctoris.
- § 5. "Quare"? inquis. quia cum propria terrae ipsius excutimus suo loco, utrum lata sit et inaequalis . . an tota in formam pilae spectet . . . . et cetera huiusmodi, quotiens in manus venerint, terram sequuntur et in imis conlocabuntur: at ubi quaeretur, quit terrae situs sit, qua parte mundi consederit, . . . haec quaestio codet supérioribus et, ut ita dicam, meliorem conditionem sequetur. Sunt quae mutanda, sunt quae explicanda censeam. Quamvis optimi Codd. exhibeant omnes terram sequentur, Haasio tamen scribendum fuerat, ut priores fecere Editores, terram sequentur. Id suadent reliqua illa futura, id inprimis ultimum illud: condicionem sequetur. Nunc omnis sublata erit dubitatio; nam Voss. habet sequentur. Mox idem habet et in imo conlocabuntur, cui adstipulantur Codd. Ee, qui corrupte exhibent in uno pro in ime. Neque eo defenditur scriptura in imis, quod § 2 terrena ims appellavit Seneca (quia editiora (scil. sublimia) imis (= terrenis) sunt); contra, locus ille nostram tueri videtur opinionem; nam ibi loquebatur Seneca de rebus, quae terrenae, seu imae sunt, hic sermo est loco, qui terrena continet, quique imus est 1). De-

<sup>1)</sup> Similiter huius libri Cap. XII. S. 1. Duae partes mundi in imi iacent, terra et aqua.

nique in vocibus: haec quaestio cedet superioribus sensus verbi cedet videtur aperiendus. Huius vocis significatio rarior quidem, tamen haud obscura est, si reputamus Senecam, ut supra ipse declararat (§ 2. ut iurisconsultorum verbo utar), hic rursus ex eorundem disciplina petiisse verbum cedere, quod si comparamua cum dictione: in iure cessio, statim adparebit cedet superioribus idem esse atque sequetur res coelestes, concedetur iis. In ultimis similiter huiusmodi formulam iurisprudentiae adhibitam videmus.

Cap. II. § 4. Hoc cum tibi remittam, tu invicem [mihi] refer gratiam. Qua re istud? Si quando dixero unum, memineris cet. Postquam commemoraro Haasium duos huius capitis locos bucusque deploratos egregie acumine suo et Codicum ope restituisse; (nempe in § 2. ubi Fickertus edidit: "Unitas est sine commissura continuatio set duorum inter se coniunctorum corporum tactus"] et tot voces eiici vult, hic servat illas voces et explicat locum iteranda voce, quae facillime excidere potuit, commissura; hoe modo: "Unitas est sine commissura continuatio, et [commissura est] duorum inter se coniunctorum corporum tactus"; paulo post § 3. apud Fick. legimus: "Numquid dubium est, quin ex his corporibus quae videmus . . quaedam , sint composita? Illa constant aut nexu aut acervatione ut puta funis . . . Rursus non composita, ut arbor, lapis". Sed Haasius truncata illa "quaedam sint composita" sic egregie supplevit "quaedam sint [composita, quaedam non] composita? his igitur Haasii meritis commemoratis, voces illas Senecae adscriptas propius considerari velim. Facile tu mihi quidem assentieris, benevole Lector! Haasium pronomen mihi haud, tamquam suspectum, uncis circumdare debuisse, quum scies Codices E et Voss. id tueri; nam aptissime sibi invicem pronomina tu et mihi opponuntur. Sed et aliud quid volo: si auditor causam ignorasset, cur a se aliquid impetrare vellet Seneca, merito rogasset Quare istud? Hoc vero modo audiverat, sed rem, quae rogaretur, audiverat nondum. Hanc ut cognosceret usus erit, opinor, non verbis quare istud? quae nunc in textu leguntur, sed quale istud, quae idcirco duco recipienda.

Cap. V. § 1. "Terra et pars est mundi et materia. Pars quare sit, non puto te interrogaturum, aut aeque interroges, quare coelum pars sit, quia scilicet non magis sine hoc quam sine illa universum potest esse, quod cum his universum est, ex quibus [tam] quam ex hac alimenta omnibus animalibus... dividuntur". — Duo probare debet Seneca: terram esse partem mundi, tum: eamdem esse materiam mundi, sed illud tantum probare videtur, ubi incipit "Pars est... quia". Verum, ut nunc legimus, bis idem probare studet, nam post "quia...", iterum ait, "quod cum his", sed excidit ni fallor vox materia post potest esse. Id si statuamus et legamus...; pars sit, quia scilicet non magis sine hoc quam sine illa universum potest esse, materia, quod cum his universum est cet. particulae sine et cum acutissime et differentiae illi

perquam congruenter ab auctore usurpatae videbuntur, nam sine tum ad partem, cum ad materiam erit referenda.

§ 2. Tot sidera . . tam avida per diem noctemque ut in opere ita [et] in pastu. [et] omnium quidem rerum natura quantum in nutrimentum sui satis sit, adprendit. Ut priorem particulam et post its recte delesse puto Haasium, quum desit in Codd. Re et Voss., et enervet dictionem, ita alteram conjunctionem et, ante omni tueor et reiici nolo. Nam auctoritati Codd. Ee, in quibus abest, oppono Codicem Voss., qui exhibet eam, oppono Senecae moren. novam sententiam saepissime ab illa particula incipere soliti.

Cap. VI. § 6. Hoc quid est aliud quam intentio spiritus sine qua nihil validum est? In omnibus Editionibus et Codicibus, excepto P. 4, post haec addita leguntur: et contra quam nihil validum est. Aut ego fallor, aut typographi lapsu haec non legan-

tur in Haasii editione.

Ibid. Ouid autem aliud producit fruges et segetem inbecillen ac virentes exigit arbores ac distendit in ramos faut in altum erigit] quam spiritus intentio et unitas? Particula ac inter inbecillen et virentes eo nos ducere videtur, ut adiectiva illa una notione comprehendamus, et secundum Cod. Voss. scribamus inbecillem ec virentem. Ut autem adjectivum virentem sic seiungamus ab substantivo arbores, et tribuamus alteri illi segetem id nobis persuadet, quod viridis ille color segeti e terra prodeunti aptissime tribuitur; sed arboribus parum opportune tribuetur, quasi spiritus eas tantummodo, dum folia gestant, in altum erigat.

Nullam denique idoneam video causam, cur Haasius voces aut in altum erigit pro suspectis habeat, quae omnium Codd. auctoritate nituntur, atque hic, ubi Senecae placuit immorari, naturamque breviter sed eleganter pingere, perquam'apte praecipuam arborum differentiam indicant, earum nempe quae ramos non alte erigunt sed late diffundunt, aliarumque quae proceritate

Cap. X. § 2. Media pars (neris scil.) temperatior, si summis imisque conferas, quantum ad siccitatem tenuitatemque per tinest, ceterum utraque parte frigidior. In optimis Codd. E, e, Voss. legitur pertineat, in peioris notae Mss. pertinet. Id iam aliquid mihi dabat suspicionis vocem pertineat, ut alienae manus, eiiciesdam esse. Confirmant hanc opinionem Senecae loci duo: Epist. IX. § 4. Quantum ad hanc epistolam. Ep. CXXIV. § 8. Uterque, quantum ad intellectum boni ac mali, aeque maturus est.

Ibid. § 4. Adice nunc ignes, non tantum manu factos et certos, sed opertos terris, quorum aliqui eruperunt, innumerabiles e[z] obscuro et condito flagrant semper. Praepositio ex debetur ingeniosissimae Haasii conjecturae, quam finxit ex et. cujus repetitie (el obscuro et condito) in optimis Codd. E. e. Voss. (hic exhibet abscondito) offendit Hansium aliosque. Sed ex non recipere possum, nam flagrare ex obscuro significaret ita flagrare, ut ex lece

obscuro ignis cernatur, quod sane Senecae proposito contrarium esset. Equidem non aliter didici ex similibus locis: ad Marciam X. §. 1. Quicquid est hoc, Marcia, quod circa nos ex adventicio fulget, liberi, honores, opes. Ibid. XXVI. § 6. Quicquid nunc ex disposito lucet ardebit. Id sane certum mihi videtur ex omnibus locis, quae de hac praepositione collegi, ex obscuro numquam significaturum in obscuro, ita ut alibi nusquam videatur. Iteratio vocis et . . . et, me quidem non offendit, postque non tantum. . . sed, talis efficacior adfirmatio mihi perquam videtur idones.

XI. § 2. Stellae . . . modo frigora, modo imbres aliasque terris [turbine] iniurias movent. In nullo Codice, credo, deest vox turbine, aut turbidae, qualis est scriptura Voss. et E. s. m. Itaque cum Haasio illam vocem non delebo, sed scribam potius turbidae. Adiectivum turbidae haud apte interpositum videtur.

Cap. XII. §. 1. Duae partes mundi in imo iacent, terra et aqua. utraque ex se reddit aliquid . . .: aquarum habitus humidus est et in imbres et nives cedit. Huius loci ultimae partis acriptura diversissima est: Ee habent cecidit pro cedit, Ph cadit, B redit quod Fickerto valde placet. Fieri potuit ut rarior usus verbi cedit variis illis scripturis, seu coniecturis originem dederit; sed mihi quoque de tali significatione vocis cedere in Seneca nondum constat; donec igitur de huiusmodi sensu istius verbi confirmatus sim exemplis, statuo ductus Codice Voss. qui caret in ante imbres, nec non primis huius paragraphi verbis, quae descripsi supra, Senecam scripsisse et imbres et nives reddit, ex reddit ortam esse corruptelam redit, et hanc originem dedisse praepositioni in ante imbres.

Cap. XIII. § 3. Nihil enim illi (in aethere scil.) iniuria cogitur . . .: ordo rerum est el purgatus ignis in custodia mundi summas sortitus oras operis pulcherrime circumit. In Voss. B et G stat expurgatus pro purgatus, quod recipio; nam verisimillimum est ex propter antecedentem particulam et omissum esse. Augebitur insuper adiectivi vis addito ex, idque requiritur; nam levissimus ignis sit necesse est, ut ne ex aethere decidat. Similiter ad Marciam XXV. § 1. Integer ille nihilque in terris relinquens fugit et totus excessit, paulumque supra nos commoratus, dum expurgatur et inhaerentia vitia . . excutit. Verbum custodia indicat Senecam in hoc pulchro loco uti dictione a re militari sumta. In tali autem formula vox operae propria est, De Provid. Cap. V. S. 1. militare et edere operas. — Idcirco restituam priorum editionum scripturam operas pro operis, quae est plurimorum Codicum, tollitque difficultatem probabiliter explicandi oras operis, quod ego quidem desperarem.

Cap. XIV. § 1. Vos, inquit, dicitis, .. posse aliquas aëris partes ad se trahere ignem ex loçis superioribus ardore et sic accendi. Fickertus secundum Codd. Ee scripsit . . superioribus et ex eo ardore sic accendi. Haasius autem auctoritate Memm. de-

levit voces ex eo, qua in re consentientem habet Codicem Vesa. Quid autem ita significet ardore neutiquam extrico. Mihi prebabile videtur voces ex eo ardore habendas esse pro interpretamento dictionis: et sic, ideireo scribam: superioribus et sic accessi.

Cap. XVI. § 1. Quid ergo inter fulgurationem et fulmen ess? Donec exempla e Seneca allata contraria docent, non audeo statuere Senecam ita fuisse locutum, sed cum Voss. et P. 3 scribo: Quid ergo inter fulgurationem et fulmen interest?

Cap. XVII. § 1. Quidam existimant sum spiritum per frigida atque humida meantem sonum redders: ne ferrum quidem ardens silentio tingitur. Si Haasius Codicem Voss. inspexisset, ubi legimus in eum spiritum, non, opinor, illud eum ex Ee recepisset, pro ipsum, sed mecum statuisset, credo, eum prius fuisse in eum, ut in Voss., hoc scriptum esse pro in sum, quod erat corruptela pronominis ipsum, quod restituendum censemus. Tum ex Cod. Voss. ante ne scribemus nam, quae particula in comparationis initio aegre omittetur, facillimeque aequenti ne potuit obscurari.

Cap. XVIII. At quare aliquando non fulgurat et tonat? quis spiritus infirmior non valuit in flammam, in sonum valuit. Ostendi tibi Lector! priorum editionum lectionem, ut egregiam tecum communicarem certamque Haasii emendationem corruptelae, quae omnes effugit Editores, me quod non viderim fere pudet. Scripsit nempe fulgurat at tonat?

Cap. XXVI. § 3. Spumabat interdiu mare et fumus ex allo ferebatur. Nam de mum prodebat ignem. Sic ediderunt priores, aut coniecerunt pro corruptis Nam demum, Iam primum, Interdum. Sed verum, ni fallor, invenit Haasius scribens noctu demum.

Ibid. § 5 et § 6. Quod si inmensa aquarum vis flammarum ex imo subeuntem vim non potuit opprimere, quanto minus inpedire poterit ignem nubium tenuis humor et roscidus? adeo res ista non adfert ullam moram, quae contra causas ignium sit, quos non videmus emicare nisi inpendente coelo. Serenum sine fulmine est. Seneca per insulae exemplum e mari, idque flammis praecedentibus, emergentis probare studuerat: nubium humorem non posse impedire quominus fulminis ignis in nubibus oriatur ipsis; idque co evidentius statuit esse, quod fulmen non emicare videmus uisi coelo inpendente. Hanc vero sententiam ex verbis adeo sqq. haud, opinor, eliciemus, nisi primum ex optimis Codd. pro ques contra legamus: quod contra, et pro desperatis illis sit, quos, aut, ut in optimis, fit quos corrigamus fulmen. Meum vero inventum si placeat eruditis, laus eius magna ex parte penes Lagrangium erit, quum locum ita verterit: Ils sont si peu contraires a la formation des feux, qu'on ne voit au contraire paraitre la foudre, que dans un ciel nebuleux.

Ibid. § 7. Adice nunc, quod steri potest, ut nubes summae et humiles adtritu suo ignem reddant, qui in inferiora expressus in coeli sincera puraque visitur: sed st in sordide. Fruntur his its

quicunque velit; ego utor Gronovii coniectura: imae pro summae, et ex Voss. pro inferiora pono superiora.

Cap, XXX. § 1. Involutus est dies pulvere populosque subita non terruit. Illo tempore aiunt tunc propter illo tempore a Fickerto, propter tunc, rursus tunc propter illo tempore reiecta est a prioribus. Haasius omnes tres retinuit omnibus obsequens Codd. Sed Codex Voss. suppeditat lectionem, qua et Codicibus et Editoribus satisfiat, eiusque auctoritate scribendum videtur. . non terruit illo tempore. Aiunt tunc. . .

§ 4. Ita quae dixi, sive incendiis vaporantibus aera repleverunt sive ventis terras urentibus, necesse est nubem faciant ante quam sonum.

Ut haec bene intelligantur moneo voces in vertendo ita ponendas esse: ista quae dixi sive incendiis vaporantibus, sive ventis terras urentibus aera repleverunt sqq. De collocando accusativo aera aliquamdiu dubitavi, sed talem instituendum esse ordinem mihi id probat, quod aer unice locus est, ubi fulmina efficiuntur, quodque ceteroquin ista careret verbo. Quodsi vero cogitamus ista esse arida et humida, incendiis vaporantibus indicare incendia, quae humorem in aera ducunt; itaque verisimile fore, Senecam apud ventis positurum esse verbum, quo aridorum in coelum motus designetur, haud multum remanebit dubitationis ex optimorum Codicum Ee. Voss. scriptura verentibus, veram esse conficiendam cum Fortun, quae in B invenitur verrentibus. Accedit quod Seneca supra, vim venti in fulmine creando explicans, ait "Cambyses ad Ammonem misit exercitum, quem arena austro mota et more nivis incidens texit. tunc quoque verisimile est fuisse tonitruum fulminaque adtritu arenae sese adfricantis". Ad haec si in sententia, quam tractamus respexit, idque fecit procul dubio, non usus crit urentibus sed verrentibus; ut Virgilius in Aen. I. Quippe ferant rapidi secum verrantque per auras.

Cap. XXXI. § 1. integris [ac inlaesi]. Duas has voces invitis Codd. iuvito me eiiciendas censet Haasius. Diversa significant, vim dicendi augent.

Cap. XXXII. § 2. Hoc inter nos et Tuscos... interest: nos putamus, quia nubes conlisae sunt, futmina emitti. ipsi existimant nubes conlidi, ut fulmina emittantur. Quomodo ipsi hic quadret non perspicio. Scribendum videtur: isti, quod proximum est ab ipsi, et similiter usurpatum de Clem. I. VIII. § 1. Servitus est, non imperium. Quid tu? non experiris istud esse nobis, tibi servitutem?

Ibid. § 6. Auspicium observantis est. Quod Fickertus alibi ex Codd. reposuit hic ex coniectura restituere licebit, nempe servantis pro observantis, ut satisfiat formulae: servare de coelo.

Cap. XXXIV. § 1. Fatum: unum est, quod sive primo auspicio intellectum est, sive secundo, nihil intererit. Ita duo: non refert, an aliud sit, per quod quidem quaerimus, quoniam de ave quod

quaerimus idem fatum fulmine mutari non potest. Ultimorum scriptura infeliciter Haasio, ni fallor, cessit. ave ex duodus retulit Codd. Ee: reliqui eam omisere vocem, credo quod librarii absonum illud respuebant. At scribamus pro ave, eo, reducamus porre est post idem ex omnibus fere Codd. cum puncto: et incipiamus novam sententiam, ut illi praeter unum omnes faciunt, a voce Fatum: ut legatur... quoniam de eo quod quaerimus idem est. Fatum fulmine mutari non potest. Quidni? nam fulmen ipsum fati pars est. Ipsa dictionis sequentis forma diserte declarat, voces Fatum sqq. novam et absolutam debere sententiam constituere.

Cap. XXXV. § 1. Quid ergo? expiationes procurationesque quo pertinent, si inmutabilia sunt fata? Permitte mihi illam rigidam sectam tueri eorum, qui excipiunt ista et nihil esse aliud quam aegrae mentis solatia existimant. Fata inrevocabiliter ius suum peragunt nec ulla commoventur prece. Quomodo Ruhkopfius suum tuentur explicationem, "qui excipiunt, tollunt illas expiationes et procurationes", viderit ipse; nec Lagrangius loci sensum assecutus est vertens: qui, en adoptant les céremonies religieuses cet. Imo alia huic verbo excipere adsignanda videtur significatio, quam collegi e Lib. IV. De benef. Cap. XXIV. § 4. ad omnia cum exceptione venit: si nihil inciderit, quod inpediat; nam similiter dictio excipiunt ista (expiationes et procurationes) nostro loco significabit. qui statuunt expiationibus et votis illis satisfactum iri, si nihil inciderit, quod inpediat ista.

Ibid. Non misericordia flectit (scil. fata), non gratia. sciunt cursum inrevocabilem, ingesta ex destinato fluunt. Gronovius in certa coniecerat pro ingesta (i. e. "certo ordine, ut statutum est"), ego eunt pro sciunt. Sed frustra omnia! Vere mihi scribere videtur Haasius: Non misericordia flecti non gratia sciunt. Cursum inrevocabilem ingressa ex destinato fluunt.

Cap. XXXVIII. Si futurum est fiet, etiamsi vota non suscipis, sinon est futurum, etiamsi non susceperis vota, non fiet. Ergo neutro casu vota susciperentur. Dele secundum Voss. non ante susceperis.

Cap. XXXVIII. § 1. Hic dives erit, sed si navigaverit. at in illo fati ordine . . . hoc quoque protinus adfatum est, ut et naviget: ideo navigabit. Frustra contendit Gronovius adfatum significare fato constitutum, nam loco Ciceronis de Fato 13, 30, ad quem provocat, alia vox legitur, nempe confatale. Sed scribatur ex Codd. P3. et Col. iisdem litteris, sed disiunctis: ad fatum, et additum cogitetur, more Senecae, verbum aliquod, nimirum implendum. Similiter scripsit noster Ep. IV. § 8. ad supervacua sudatur (i. e. ad supervacua paranda), Ep. XXV § 1. Nemo ad haec pauper (rursus: ad haec sibi paranda).

§ 2. Ut probetur nil voluntati nostrae relictum et omne im fato traditum. In omnibus Codd. legitur ius faciendi traditum,

Ideo vocem faciondi non reliciondam esse, sed per eam alteram, fato, neglectam opinor, restituendumque ius faciendi fato traditum.

Cap. XXXIX. § 3. Etiamnunc tumen illam distinctionem video consiliarium est (scil. fulgur), quod cogitanti factum est, momitorium, quod nikil cogitanti. habet autem utraque res suam proprietatem: mudetur deliberantibus et ultro monentur. Ut vox suadetur pertinet ad consiliarium, ita monentur ad monitorium referendum esse addubitari nequit. Scribe ergo, ut distinctio illa servetur, eum antiquioribus Editoribus at ultro: tum, ut in Cod. G. correctum est manu secunda: monetur. Cum enim admonitio pendent ab eius voluntate, qui monet, non ab eius, qui monetur: ultro monere, et ultro monetur (sensu indefinito pro: ultro monenta homines) rectissime, sed ultro monentur (homines) pravissime dicatur.

Cap. XLII. § 1. In prima specie, si intueri velis, errat antiquitas. Quid nunc huc faciant verba si intueri velis non prorsus capio. Sed scribe ex Cod. Voss. et tribus, quatuorve aliis: In his, prima specie si intueri velis, errat antiquitas.

Cap. XLIX. § 2. regalia (fulgura) quorum vi tangitur vel comitium, vel principalia urbis liberae loca. Ita exhibet locum Fickertus. Sed optimi Codices pro quorum vi, habent cum eorum, nempe Ee et Voss. Quam corruptelam quis non verissime ab Hassio restitutam agnoscat? qui scripsit: cum forum tangitur. In eo quod aut principalia pro vel pr. scripsit consentientem habet, praeter E, Codicem Voss.

Cap. Ll. Revertor ad ea fulmina, quae significant quidem aliquid, sed quod ad nos non pertineat, tamquam utrum eodem anno idem homini futurum fulmen, quod factum sit. Cur Haasius, qui locum hunc ceterum bene correxisse mihi videtur, intactam reliquerit vocem utrum, ubi requiritur accusativus cum infinitivo, nec sequitur an, hanc tautum video causam, quod peiores solum Codd. ei offerebant meliorem scripturam iterum, quam nunc sane ex Voss. mecum in textum recipere non dedignabitur.

Cap. L. S. 1. Cum lapide ferroque... confligit (fulmen), quia viam per illa necesse est inpetu quaerat: itaque facit, qua effugiat. teneris et rarioribus parcit. Ita Fickertus, ita Haasius. Sed in multis Codd. stat ante teneris a, ac aut at. Prudentius igitur agere videbimur, si ex Voss. at teneris scribemus. Nam at optime hic quadrat, facillimeque propter: effugiat exciderit.

Cap. LV. § 2. Ut dem tibi et seri in nube ignem et exstingui, e spiritu nascitur et adtritu. Scribendum suerat spiritu sine e: sic edere destinaverat Fickertus, sed consilium eius impedivit typographi error, sic in optimis Codicibus Ee et Voss. legitur.

Cap. LVI. § 2. Etiamnum illo verbo utebantur antiqui correpto, quo nos producta una syllaba utimur ... fulgere .... fulgere Quum una quidam syllaba, non autem vox tota possit corripi, pro correpto scribendum videtur correpta, ut mox producta scriptum est.

Cap. LIX. § 1. "Malo, inquis, fulmina non timere quan nosse. itaque alios doce, quemadmodum fant: ego mihi metum illerum excuti volo, non naturam indicari". Ita in optimis acriptum est Codd. Sed in maiori parte et in plurimis Editionibus verisimilius, mea quidem sententia, ultima sic exhibentur: ego miki metum illorum excuti volo, quam naturam indicari. Tum volo accipiendum erit pro verbo malo ut Ep. Cl. § 14. Invenitur aliquis qui velit inter supplicia tabescere. . quam semel exhalare. Idque praeseri meretur; nam si scribatur: ego mihi metum excuti volo, non naturam indicari, illud responsum ab auditore Senecae, de ipsa rerum natura disserenti datum durius sit, neque congrust elegantis auctoris urbanitati. Hanc autem, quam commendamus, scripturum, in planiorem illam, sed praviorem quoque a librariis esse mutatam indicare videtur Cod. G, ubi prius scriptum quan naturam secunda manu mutatum est in non naturam.

(Continuabitur.)

Zutphaniae in Neerlandia.

H. C. Michaëlis.

## Zu Hyginus.

Hygin. fab. 30, Herculis athla XII: Aprum in Phrygis Erymanthium occidit, was die neuern herausgeber in Arcadia verändern wollen. Das genauere giebt Apollod. II. 5. §. 4: τοῦτο τὸ θηρίον ἦδίκει τὴν Ψωφῖδα ὁρμώμενον ἐξ ὁρους ὁ καλοῦσιν Ἐρψμανθον. Der alte name von Psophis war aber Φήγεια oder Φηγία (vergl. Paus. 8, 24): man verbessere also in Phegia oder in Phigia, wie Hygin möglicherweise geschrieben haben könnte. 8. Muncker zu Fab. 31.

Hyg. fab. 30. Leonem Nemaeum, quem Luna nutrierat in antro Amphriso atrotum necavit. (amphistomo Muncker und Berckel zu Anton. Liber. pg. 233). Die hauptstütze der verdorbenen lesart war der Schol. German. ad Arat. v. 150, wo man bisher las in spelunca Mithimon nomine fuerit quam quidam Aphriso dicunt. Nun lässt aber der beste Codex Parisinus die worte quam quidam Aphriso dicunt ganz aus, wesshalb sie Merkel ad Ovid. Fast. praef. pag. LxxxvII als interpolation aus Hygin erklärt hat, und bietet: speluncam esse, quia mihi dymon nomine fuerit, was Curtius im Peloponnesos trefflich in quae amphidymon verbessert hat. So wird für Hygin das nächste bleiben, was Diodor 4, 11 ( $\lambda \acute{o}\phi o_s$   $\mathring{a}\mu \phi \acute{a}\tau \rho \eta z o s$ ) an die hand giebt: in antro amphisreto. Einen Amphrysum Thessaliae fluvium erwähnt freilich der Mythogr. Vatic. secund. cap. 128.

Basel. E. Wölfflin

# XXIV.

# Prüfung neuerer ansichten über die Ilias.

Homer, sagt G. Hermann, ist zugleich der leichteste und schwerste der dichter. Verstanden werden seine worte von jedem leser, der einen offenen sinn für das ursprüngliche in empfinden und darstellen mitbringt, und sich ungetheilt zum objecte macht für die eindrücke, die nun durch so viele jahrhunderte fast jedes gebildeten herz bewegt, und die Homer Griechen und Römern als "den dichter" erscheinen liessen. Die arbeit, die das lesen seiner gedichte erfordert, ist verhältnissmässig gering, überreich belohnend das vergnügen, das er gewährt. Das ist es, was ihn bei den alten zum ersten schulbuch machte, was auch in unserer zeit männer von scharfem verstande und pädagogischer erfahrung auf den für uns vielleicht doch eher gefährlichen, weil verwirrenden gedanken brachte, den unterricht im griechischen mit Homer zu beginnen. Aber "was man so verstehen heisst!" Treten wir an die wissenschaftlichen fragen heran, so drängt sich uns bald die zugleich abmahnende und anspornende überzeugung auf, dass das verständniss des dichters ein verschüttetes feld ist, dessen ausgrabung nicht bloss fleiss und ausdauer, sondern einen hohen grad von divination erfordert, die doch mit nicht gehöriger vorsicht angewendet alles verderben kann. Und obenein müssen wir aus dem munde eines der grössten kritiker neuerer zeit, vielleicht des allerberechtigtsten richters, aus Lachmanns munde als eines gereiften mannes ein urtheil bören, das einem ganzen theil der homerischen forschung den lebensfaden abschneiden soll. "Ich setze mir keine bestimmte methode vor" sagt er in einem jetzt zum theil veröffentlichten briefe an Lehrs, "nur ist die poetische darstellung vor allem gegenstand meiner betrachtung, am wenigsten die leicht verwirrende grammatische beobachtung." Das schreibt er an Lehrs den grammaticissimus, dessen observationen er selbst mit dank hie und da benutzt. Das kann also nur heissen: grammatische forschungen auf homerischem gebiete sind verdienstlich und erspriesslich für die geschichte der grammatik und die kritische gestaltung unseres textes: darüber hinausgehn und aus minutiösen grammatischen ergebnissen auf den ursprung homerischer poesie und auf ihre zusammensetzung schlüsse machen führt allein jetzt zu nichts. Und mit voller überzeugung wird Lehrs ihm darin beigestimmt haben, dass das bezeichnete verfahren kein resultat für Lachmann haben kann, der darauf ausgeht, die ansicht von der nicht-einheit der gesänge im einzelnen zu begründen; denn er ist ein eifriger, wenn auch kein lauter verfechter der gegentheiligen ansicht und läugnet, dass die andre je zum ziele kommen werde. (Hinc discant Wolfiani. Ar. p. 363).

Und nicht anders, als eine einstweilige bestätigung dieses urtheils ist eine durchaus verunglückte schrift zu nennen, 1853 in Göttingen erschienen: Die allmählige entstehung der gesänge der Ilias aus unterschieden im gebrauche der präpositionen nachgewiesen von Bernhard Giseke. Nachgewiesen kat der verfasser etwas, nur nicht das auf dem pomphaften titel verheissene, und wirklich eine allmählige entstehung, nur nicht die der Ilias, sondern die der unterschiede im gebrauche der präpositionen, von der aber jeder schon vorher überzeugt sein konnte; als vollständiger index für die präpositionen bei Homer ist sein buch zu brauchen für den, der Seber und Damm nicht hat, wie ich erprobt habe.

Lassen wir nun heut die grammatische beobachtung wirklich bei seite, und beschäftigen uns mit einem von Lachmanns objecten, der structur der gesänge, da auch er in seinen "betrachtungen" das oben angegebene andere princip nicht an die spitze gestellt hat. Dass die fragen hierüber aufgeworfen sind und nicht erst angeregt zu werden brauchen, ist Wolfs unsterlliches verdienst: wo sind die merkmale in den gedichten selbst, dass sie nicht in einem guss sind? wo können wir sagen, hier hört éin dichter auf, dort fängt ein andrer an, dieses stück ist interpolirt und widerspricht früherem oder späterem, oder dient zur verknüpfung, diese stücke gehörten ursprünglich zusammen und sind durch diaskeuasten aus einander gerissen? Aber er selbst hat sie nicht beantwortet, sie auch nie zu beantworten versucht, und seine gegner sind nicht abgeneigt, das für ein bereuen seines kühnen wurfs, für ein irregewordensein an sich selbst anzusehn; doch will es mich bedünken, als sei das ein verbrechen an seinem grossen namen: leichtsinnig hatte er nicht gesprochen, sondern auf das gewissenhafteste lange vorher alles geprüft, und selbst gelehrt, was für den alten glauben angeführt werden konnte, und war sogar in sich erschrocken, als er eine überraschende ähnlichkeit seiner ideen mit eines Franzosen geschwätz entdeckt hatte, der sich die homerischen gesänge à la manière du Pontneuf entstanden dachte. Wurden nun etwa so gewichtige gründe gegen ihn vorgebracht, oder war irgend eins seiner hauptargumente unhaltbar, und merkte er selbst, dass er etwas entscheidendes übersehen hatte, das auf einmal seine gauze theorie über den haufen zu werfen geeignet war? Auf alles muss nein geantwortet werden, auch auf das letzte, denn wäre etwas dergleichen der fall gewesen, so hätte die ehrenhaftigkeit seines characters ihn auch zum widerruf gezwungen. Vielmehr war er gründlich verstimmt über die unbegreiflich küble aufnahme, die er bei deutschen und andern gelehrten fand, und über die art, wie namentlich Herder und auch Heyne die resultate seiner gedanken sich anzueignen suchten. Er wollte nun lieber seine arbeiten auf andern gebieten vollenden und der nachwelt mit der richtigen auffassung die ausarbeitende, nachweisende durchführung seiner ideen überlassen. Es ist auch gut, dass nicht éiner alles in derselben frage macht; es geschieht nicht selten, dass schüler oder nachfolger, durch den meister angeregt, seine eignen pläne mit grösserer frische und sorgfältiger, weil unbefangener im einzelnen behandelnd die keime, die er hat hervorspriessen lassen, zu schönerer entfaltung bringen, als es ihm selbst würde gelungen sein. Aber Wolf hat es auch nicht erlebt, dass einer seiner unmittelbaren schüler in dieser weise auf sein unternehmen eingegangen wäre; Lachmann musste erst die möglichkeit solcher forschung beweisen, ehe man es wagte, die hand daran zu legen: nach diesem haben sich mehre dieselbe angelegen sein lassen, einige "den von ihm betretenen fusspfad an ihrem theil zur heerstrasse zu machen bemüht", andre ihm widersprechend.

Wenn ich mir einen der letztern zu specieller besprechung ausersehe, dessen eigne worte ich schon im vorstehenden zum theil gebraucht habe, so geschieht es, weil es interessant ist, an ihm zu sehen, wie reaction in der wissenschaft nur durch eine vollständige revolution auf irgend einer andern seite, sei es an den sachen oder an der methode, zu stande kommt, und wie behutsam man zu werke gehen muss, will man männern von genialem scharfsinn mit einiger aussicht auf erfolg widersprechen. Die schrift, welche ich meine, macht sich eigentlich nur zur schildträgerin eines andern werkes, kann aber eben als eine freilich sehr geschmackvolle paraphrase desselben uns seine stelle vertreten. Sie ist verfasst von dem königsberger dr L. Friedlander, der sich durch seine im verein mit Lehrs herausgegebene recension und bearbeitung der bruchstücke des Nicanor und Aristonicus, sowie durch einige arbeiten im Philologus bedeutende verdienste um die geschichte der grammatik und die homerische kritik selbst erworben hat, und nennt sich "Die homerische kritik von Wolf bis Grote." Das grosse werk, dessen wissenschaftliches bekanntwerden und weiteres benutzen sie anbahnen will, ist die history of Greece by George Grote Esq., schon früher von Lehrs in den Grenzboten rühmend angezeigt als die einzige griechische geschichte. Und in der that ist es merkwürdig genug im vergleich mit unsern zuständen, dass ein englischer kaufmanu mitten in der geschäften den klassischen studien seiner jugend so treu geblieben ist, um so viel wissenschaftlichen ertrag und so viel schäffe des urtheils (auch über die dichter und prosaiker Griechenlands) mit so viel geschmack in der form schriftlich niederlegen zu können. Nicht kaufleute sind es bei uns, sondern staatsmänner des ersten rangs, von denen wir ein gleiches, freilich auch in etwas höherem masse, rühmen können; aber zu den seltenheiten gehört Grote nicht minder, als Niebuhr, W. v. Humboldt, Bunsen.

Es ist wahr, eine griechische geschichte, die ebenso geschrieben wäre, wie die des englischen geschäftsmannes, haben wir nicht aufzuweisen; aber wenn die frage gestellt wird, we denn mehr für die wissenschaft gethan ist und nicht für die pepularisirung der wissenschaft, bei uns oder bei den Engländern, so kann ich nicht anstehn, Niebuhrs vorlesungen über alte geschichte denn doch einen höhern werth zuzuerkennen, und es wird auch die zeit kommen, wo seine forschungen (sei es etwas modificirt) seine grossartige anschauung der antiken welt im ganzen, seine auffassung der individualitäten unter dem Griechenvolke is eine allgemein lockende form gegossen wird.

Die Friedländersche schrift hat nach ihren eigenen worten hauptsächlich den zweck, die wahrscheinlichkeit der ansicht ausführlich nachzuweisen, die Grote über die entstehung der Iliss aufgestellt hat, und ohne zweifel gehören seine thesen über Homer, die jedem imponiren müssen, zu dem merkwürdigsten in dem ganzen werke. zu diesem zwecke musste gesagt werden, aus welchen gründen die bisher aufgestellten ansichten nicht genügen, und deshalb der verfasser den Lachmannschen hypothesen fast auf jeder seite widersprechen, von deren richtigkeit ein wieder holtes studium ihn nicht ebenso hat überzeugen können, wie es ihn immer yon neuem mit ehrfurcht und bewunderung vor dem grossartigen scharfsinn dieses einzigen manues erfüllte. Nach einer kurzen einleitung über Wolfs Prolegomena wendet er sich zur betrachtung des entwickelungsganges, den während eines halben jahrhunderts die von jenen in die wissenschaft geworfenen ideen genommen haben. Er giebt zu, dass W. unumstösslich bewiesen habe, Ilias und Odyssee seien nicht ursprünglich als ganze aufgeschrieben, bestreitet aber das andre, dass lange zusammenhängende gedichte in der zeit zwischen 850 und 776 ohne gebrauch der schrift in dem noch so grossen genie eines einzigen nicht hätten entstehen können, doch so, dass auch er von der ansicht ausgeht, die Homerischen gedichte seien in gewissen sinne producte nicht eines einzigen, sondern ihres zeitalters. Wie Nitzsch nimmt er an, nachdem die immer neu zuwachgende sage sich in vieler sänger munde zu vielen kurzen unzusammenhängenden liedern nach dem bedürfniss des augenblicks umgestaltet, nachdem aber dann die sich wiederholenden gestalten Odysseus und Achill in bestimmteren umrissen herausgetreten, die auf sie bezüglichen lieder beziehung zu einander gewonnen, habe ein einziger, der grösste dichter aller zeiten, den gedanken gefasst. das in ihnen gebotene zu grossen epopöen über Odysseus' heimfahrt und Achills zorn zu vereinigen. Denn bei dem Griechenvolke dürfe man nicht fragen, ob es eine äussere veranlassung gehabt, etwas grosses hervorzubringen; daher hätten Wolf und Lachmann mit unrecht so viel gewicht darauf gelegt, dass jene alten sänger nur zu kurzer ergötzung bei schmäusen und festlichkeiten herbeigerufen, sich ihren poetischen ergüssen überlassen hätten, und daraus gefolgert, die abfassung so grosser gedichte, wie l. und O., würde gar keinen zweck gehabt haben. Diesen tadel kann ich nicht für berechtigt halten; wie der mangel der schrift für die aufzeichnung von sprachwerken, und der mangel an lesern in der blüthezeit des gesanges sich gegenseitig bedingen und erklären, so gab es auch in derselben keine zuhörer für so ausgedehnte epopöen, und niemand ausser dem dichter selbst wäre im stande gewesen oder je in die lage gekommen, sie in ihrem ganzen umfange, ihrem ganzen plan auf einmal zu geniessen. Dieser satz bliebe in seiner kraft auch wenn ich zugeben könnte, das gedächtnis eines menschen könne so ungeheuer gewaltig gewesen sein, dass es nach abzug aller als interpolationen anerkannten stücke platz für 22000 verse gehabt bätte. Aber selbst für den, der sich von der richtigkeit desselben nicht überzeugen könnte, bliebe die frage eine offene, ob denn die gedichte, welche jenes genie nach dem von ihm gefassten plane componirt, im kopfe behalten und andere gelehrt, dieselben seien, die wir haben, oder ob die in unsern gedichten unleugbar sich findenden widersprüche und nachlässigkeiten der schreiendsten art uns vielmehr zu der annahme zwingen, sie seien ursprünglich nicht nach einem umfassenden plane gedichtet worden. Müssen wir uns für die letztere eventualität entscheiden, so können wir uns die jetzige I. und O. auf zweierlei art entstanden denken: entweder so, dass um zwei feste kerne sich grössere und kleinere stücke aus gleichem sagenkreise anschlossen, die aus der einen Homeridenschule auf Chios hervorgegangen den ton jenes liederstockes, wenn auch nicht mit derselben frischen ursprünglichkeit und nicht mit genauer beziehung auf ihn leicht treffen konnten, und deshalb sich leicht in einander fügten, wie auch wegen der gemeinsamkeit des stoffes, der identität der personen; dass man gewisse stücke vor andern immer wieder hören mochte, dass andre darüber in vergessenheit geriethen und dass man sich allmählig gewöhnte, alles was von so bevorzugten gesängen über den troischen krieg und Odysseus' schicksale in der fremde und seines hauses während seiner seefahrten vorhanden war, als mehr oder minder selbständige theile zweier grosser liedercylen der einen Homer als stammhaupt verehrenden

Homeriden zu betrachten; oder so, dass mehre kürzere unzusanmenhängende lieder eines am liebsten gehörten sängers Όμηρος schon von ihm selbst und mehr von andern seiner zunft erweitert, fortgesetzt, und zu einer art von idealem, gedachtem zusammenhang verknüpft wurden, bei dem nun freilich von einer planmässigkeit, von genauerer übereinstimmung der anlage, von engerer beziehung der glieder auf einander und das ganze, von nothwendigkeit eines schlusses an dieser stelle und eines anhebens an jener nicht die rede sein konnte.

Zwischen diesen beiden vorstellungsarten, sagt F., schwankte Wolf und neigte sich nicht immer der zweiten zu, für die er iedoch in den Prolegomenen eine offenbare vorliebe hat. F. muss selbst gestehen, dass ihr ein hoher grad von wahrscheinlichkeit zukäme, in dem falle nämlich, wenn die tradition erwiesen werden könnte, vor Pisistratus seien die gedichte weder aufgeschrieben, noch in ihrer jetzigen gestalt und festgesetzten folge dagewesen. Das aber, sagt er, kann nicht bewiesen werden, und streitet sogar gegen eine andre überlieferung und gegen alle innere wahrscheinlichkeit; d. h. Wolf und Lachmann benutzen eine, wie es bisjetzt den anschein gehabt hat, ganz feststehende überlieferung, um eine hypothese auf einem gebiete, wo nur hypothesen möglich sind (F. p. 71) zu unterstützen, und Grote-Friedländer stossen eben diese überlieferung um, um einen theil der alten glaubens an die persönlichkeit Homers und an sein unbestreitbares recht auf die im ganzen in ursprünglicher integrität erhaltenen gedichte nicht auf die beste art zu begründen.

Das erste, was gegen die genannte annahme geltend gemacht wird, ist die behauptung: die für sie angeführten nachrichten der alten, die nur auf einer vagen tradition beruhen, unterstützen sie nur scheinbar, und haben nicht den sinn, dass Pisistratus in die gedichte einen zusammenhang gebracht, den sie vorher noch nicht hatten, sondern dass er einen verlornen wiederhergestellt. Der sinn, den die zweite hälfte dieses satzes bietet, ist für die meinung des verfassers gleich null; denn was mit der einen hand gesetzt wird, subtrahirt die andre im umsehn. Sollte etwas damit gesagt sein, so müsste sich zeigen lassen, dass P. oder vielmehr seine diaskeuasten Onomakritus, Orpheus, Zopyrus ganz genaue, gott weiss wie auf die welt gekommene aufzeichnungen über den ursprünglichen plan der gedichte hätten benutzen können; sie batten ja aber nichts, als die einzelnen zerstreuten gesänge, deren zusammenhang und reihenfolge sie aus ihnen selbst heraussuchen mussten, also kann doch kein mensch wissen, ob der zusammenhang, den sie "wieder hergestellt" zu haben sich überzeugt hielten, auch wirklich der verloren gegangene war, und nicht vielmehr einer, den die gedichte vorher nicht hatten. Denn dass allerdings alle homeridengesänge über den troischen krieg ciner- und Odysseus anderseits schon zur zeit des Hesiodus ven

idealer einheit umfasst waren, und im grossen auch in einer wie von selbst sich ergebenden reihenfolge gedacht wurden, das zu läugnen kommt keinem von uns in den sinn; nur eine geschriebene oder in gedanken so festgesetzte reihenfolge, wie wir sie besitzen, gab es vor Pisistratus nicht, und sie konnte also von seinen hofgelehrten nicht wieder hergestellt werden. Sondern das ganze alterthum war einstimmig darüber und brauchte also gar nicht ausdrücklicher, als wie es geschieht, sich darüber auszusprechen, die homerischen gedichte seien vorher σποράδην gesungen, διεσπασμένα, διηρημένα seien sie von P. gesammelt worden, P. ήθροίζετο τὰ Όμήρου, συναγαγών ἀπέφηνε τὴν Ἰλιάδα καὶ την Οδύσσειαν, und ich begreife nicht, wie hr. F. von einer vagen tradition sprechen kann, ein ausdruck, der am wenigsten auf das aus dem griechischen übersetzte scholion passt, während früher Wolfs gegner diese thatsache als unumstösslich anerkannten (Prolegg. 144 Küster: non caret quidem, fateor, haec sententia difficultatibus, attamen ob totius fere antiquitatis cousensum aliter statuere non licet). Selbst das kann man Ritschl (a. b. 58) zugeben, dass einzelne rhapsoden ganze gesänge oder einzelne parthien derjenigen, die sie vorzugsweise gern vortrugen, zu ihrem privatgebrauch aufzeichneten, aber die Ilias schriftlich zu fixiren hatte vor Pisistratus keinen zweck, da bis kurz vorber das gedächtniss der vielen rhapsoden ein hinlänglich sicherer depositär der gesänge war, erst kurz vor ihm die kunst des epischen gesanges zu verfallen begann, und erst er festsetzte, die Ilias als ganzes solle an den Panathenäen recitirt werden. Nur diese beiden motive konnten es sein, die die aufzeichnung veranlassten; auch die Odyssee in den plan hereinzuziehen, war ein nahe liegender gedanke. Ein divinum opus war es, wegen dessen P. hoch von den Griechen gepriesen wurde; sein verdienst musste also von der art sein, dass ohne ihn die homerische poesie untergegangen wäre: waren aber schon vorher vollständige handschriften da, wozu brauchte es der mübe jener drei? hatte nur Athen kein vollständiges exemplar, was erwarb sich P. dann um Homer für ein verdienst? Hält man sich aber daran, dass die ihm verhältnissmässig zunächst stehenden schriftsteller Herodot, Thukydides, Platon, Aristoteles darüber schweigen, so ist voran Aristoteles' poetik bekanntlich so aphoristisch und zertrümmert auf uns gekommen, dass sie für dergleichen negative einwände durchaus keine grundlage abgeben kann; Platon mochte es bei seiner abneigung gegen alle poesie absichtlich vermeiden, davon zu reden, oder man müsste erst stellen nachweisen, in denen er bei offenbarer veranlassung es unterlassen hätte, und was die beiden historiker betrifft, so war es nicht sitte bei den Griechen, in die politische geschichte litterarhistorie zu verweben, am wenigsten die allerbekanntesten data aus derselben, wozu in dem auf Pisistratus zunächst folgenden jahrhundert das unstreitig gehörte, was dieser an Homer gethan. Erst spätere zeiten, die das bestehende für ein von anfang heatehendes zu nehmen gefahr liefen, mussten es lernen, dass es nicht so war, und konsten recht begreifen und schätzen was es damit auf sich hatte. Ei geht mit Pisistratus' that, wie mit Homer selbst: erst als sich das gedächtniss dafür zu verlieren anfing musste sie aufgezeichnet werden, und erscheint so an manchen stellen als tradition, aber als eine solche, der niemand widerspricht.

Doch ja, hr. F. sagt, es widerspreche ihr eine andere nachricht. Die anordnung Solons über den vortrag der homerischen gesange an den Panathenaen lässt schliessen, dass diese gesange bereit als glieder eines ganzen zusammenhingen. το έξ υποβολής δαψφ δείσθαι, sagt Diogenes von Laerte aus Dieuchidas, habe Solon eingeführt, ein ausdruck, über den zwar Böckh mit Herman gestritten, über den wir aber noch heut nicht ebenso im klaren sind, wie über den andern, mit dem es im pseudo-platonisches Hipparch heisst, Hipparch habe το έξ υπολήψεως διιέναι verord net: das heisst, er liess an den heiligen festen die homerischen gesänge nach der auf befehl seines vaters hergestellten διασκευή vortragen, so dass jede rhapsodie ihrer bestimmten andern nachfolgte, und jedem rhapsoden ein andrer das wort abnahm: oder vielmehr Pisistratus selbst hatte das schon verordnet, und der verfasser des dialogs begeht die pia fraus, die sache dem sohne, seinem helden zuzuschreiben. Dasselbe kann Solon nicht gethan haben, denn dann brauchten es weder Pisistratus noch Hipparch zu thum; seine ὑποβολή muss etwas anderes sein, oder ist höchstens dasselbe in viel beschränkterem umfange. Bedeutet sie wirklich eine schriftliche unterlage, an die die rhapsoden sich binden sollten, so hatte er eine solche doch nur für die in Athen vorzugsweis gern gehörten gesänge zusammengebracht, denn Diogenes setzt hinzu: ήν δε μάλιστα τὰ έπη ταυτί· "οί δ' ἄρ' Αθήνας είχον" καὶ τὰ έξης (Ritschl 64 f.). Warum ware es widersinnig gewesen, über freilich unzusammenhäsgende, aber auf einen sagenkreis sich beziehende lieder. die man einem dichter zuschrieb, eine solche verordnung zn treffen, um sie in ihrem damaligen status quo zu erhalten? Und will jemand es sich durchaus nicht nehmen lassen, die ὑποβολή sei genau dasselbe, was die ὑπόληψις, so hätten unsere gegner des ungeheuern vortheil, dass Solon die erste vollständige sammlung und aufzeichnung der homerischen poesie veranstaltet habe, d. h. sie kämen doch nicht über das sechste jahrbundert hinaus. Uebrigens stände in jedem falle nur eine tradition gegen die andre, und es käme darauf an, welche von beiden besser bezeugt wäre; gegen die eine stimme des Dieuchidas hätte Pisistratus eine sehr beträchtliche majorität, und wie hoch die autorität des D. anznschlagen sei, darüber haben wir keine nachricht.

Aber hr. F. ist weit entfernt, hier in diesem sinn zu gun-

sten des Solon entscheiden zu wollen. Ritschl (52 ff.) hatte uns glauben gemacht, dass die besprochene überlieferung in sich selbst vernünftig zusammenhänge; hr. F. spricht ihr hauptsächlich, abgesehen von jenen äussern bedenken, alle innere wahrscheinlichkeit ab. Ich übergehe die kleineren einwände, wie die wiederholungen bereits früher gemachter, die jeder nachlesen kann, um sie als geringfügig und hier stillschweigend widerlegt oder vermieden zu erkennen, und berühre nur die hauptsache, die in zwei momente zerfällt. - 1. Pisistratus sagt er, verfolgte einen politischen zweck, er wollte das hauptfest Athens durch den möglichst correcten vortrag eines ehrwürdigen gedichts verherrlichen, und dazu bedurfte es nichts, als einer sorgfältig veranstalteten ausgabe, um der willkür der rhapsoden ein ziel zu setzen, er brauchte nur aus den verschiedenen formen des textes im munde der rhapsoden diejenige anordnung herzustellen, die einsichtige als eine rückkehr zur alten unverfälschten Ilias billigen konnten. Ist das nicht eine petitio principii? Dass es überhaupt vor P. eine alte unverfälschte Ilias je gegeben, soll uns bewiesen werden, und sie wird ohne weiteres vorausgesetzt als etwas, zu dem man hätte zurückkehren können. Aber weiter. Hr. F. kann sich keinen beweggrund für P. denken, verschiedene kleine gesänge, die bis dahin nur als für sich bestehend bekannt waren, zu einem ganzen zusammenzufügen, und für alle Griechen keinen beweggrund, eine durch P. mit tiefgreifenden änderungen und interpolationen aus alten bekannten gesängen auf einmal als ächt ausgegebene Ilias als solche anzuerkennen. Aber er will dabei vergessen, dass ja eben die alten ihren ganz unzweifelhaften glauben an Homer als den vater zunächst ihrer freilich als ganzes gedachten troischen lieder hatten, dass also sowohl für P. selbst alle ursache vorlag, sich ihre fixirung, und zwar in einer angemessenen reihenfelge, als ein sehr verdienstliches werk vorzustellen, als auch alle Griechen, sobald sich die kunde davon verbreitete, begierig sein mussten, den in Athen wiedergebornen ganzen Homer auch sich anzueignen: olympische spiele und amphiktyonien waren institute, die das bewusstsein ihrer griechheit rege erhielt und sie unter einander in verbindung setzte. Unmöglich ist es aber zu glauben, dass sie in jener zeit ein so feines kritisches gefühl gehabt hätten, um verhältnissmässig junge bestandtheile von den ältesten augenblicklich zu unterscheiden und ihretwegen die arbeit des P. von sich abzuweisen; von wissenschaftlichen untersuchungen liess P. und seine zeit noch nichts träumen, sagt der verf. selbst, freilich in ganz entgegengesetztem sinne. Auch die gelehrten, die mit jener arbeit beschüftigt gewesen waren, hatten kein dergleichen gefühl gehabt und eben deshalb nicht sowohl aus eigmer fabrik umfangreiche zusätze gemacht, als aus dem schatze der ihnen reichlich zusliessenden rhapsodien ohne viel auswahl herausgegriffen, was sie zur verbindung und füllung brauchten. Nicht am wenigsten muss man sich darüber wundern, dass hr. F. auch das geltend macht, Athen habe damals noch nicht den politischen einfluss geübt, den es im folgenden jahrhundert gewann; erstlich hatte die annahme eines von Athen den Griechen geschenkten Homer nichts mit politischem einfluss zu thun, und zweitens mag doch das übrige Griechenland ihn erst im folgenden jahrhundert angenommen haben, was ändert das an der sache? - Das zweite moment ist unsre angeblich gänzliche unwissenheit über diese Pisistratus-recension, die nie bei einen grammatiker erscheint. Hr. F. thut hier, als wäre er nicht er selbst, als wären ihm die venetianischen scholien unbekannt. Was waren denn die κοιναί, κοινότεραι, δημώδεις anders, als copien der attischen recension (Ritschl 58 ff.)? die mit ihrer verbreitung über ganz Hellas zum vulgartext wurde, und deren original nur nirgend angeführt werden konnte, weil es entweder im persischen kriege verbrannt oder von Xerxes nach Asien geschleppt war. Wenigstens darf er zu uns nicht von jener unbekanntschaft reden, da seit länger als zehn jahren die eben berührte annahme besteht, die er nicht widerlegen kann.

So steht es mit der polemik gegen den grund und boden, auf den die Lachmannischen untersuchungen fussen; wir kommen zu diesen selbst. Hier giebt es nun F. offen zu, dass allerdings in der Ilias nicht bloss eine ganz strenge übereinstimmung zwischen den theilen fehlt, die man jedoch auch bei planmässiger anlage and ursprünglicher einheit eines so grossen epos zu verlangen nicht berechtigt sei, sondern dass auch positive discrepanzen in ihr enthalten sind, die bei abfassung des ganzen durch einen dichter nicht hätten entstehen können; aber er erklärt diese aus der vielheit der rhapsoden und aus den onberechenbaren veranlassungen, die für jeden von ihnen in der eignen anlage, wie in den augenblicklichen verhältnissen geboten waren, an einer scene vorüberzueilen um bei einer andern so länger und lieber sich aufzuhalten, hier ein stück ganz zu übergehen, dort ein denkmal auch seines geistes kommenden geschlechtern zu hinterlassen; und er wundert sich vielmehr, dass nicht häufigere und bedeutendere spuren dieser schicksale an den gedichten zu hemerken seien. Damit sind wir ganz auf dem gebiete subjectiver entscheidungen angekommen, wo der streitende unmöglich etwas anderes thun kann, als sein subjectives gefühl dem andern gegenüber zu stellen, aber freilich darauf verzichten muss, den gegner zu überzeugen: wenn dem einen die grösste inconsequenz nicht gross genug ist, um daraus ein ursprüngliches nicht zusammenhängen zweier stücke herzuleiten, saugt ein anderer schon aus einem minimum von homerischem schlummer das gift der atomistischen kritik, beide werden immer ihrem selbsterhaltungstrieb so weit nachgeben, dass jeder sein gefühl mit allen gründen der wahrscheinlichkeit auszustatten sucht, aber von einem herüberziehen des einen zum andern wird nicht die rede sein können. Wir werden im folgenden gelegenheit haben, einzelne beweise davon zu geben.

Hr. F. macht der Wolfischen partei einen vorwurf daraus, dass sie, um ihre theorie nachzuweisen, nicht das leichtere von beiden gedichten, die Odyssee zuerst untersucht habe, um die hier gewonnenen resultate auf das schwerere anzuwenden! Das kann ich nur als einen boshaften witz verstehen; leichter nimmt er in diesem betracht die Odyssee, weil sie übersichtlicher, von einfacherer handlung ist durch weniger personen, als die llias, allein das macht sie gerade für den angedeuteten zweck zum schwereren. Wolf selbst gestand in den Prolegomenen und in einer seiner vorreden, dass sie seinem gedanken sehr widerstrebe: iam vero Odysseam nobis compara. In ea quod abundare, quod deesse videri possit, nihil est, et quod est maximum, quocumque eam loco finieris, multum ad exspectationem legentis, plurimum ad integritatem operis desiderari sentias; und Lachmann konnte über sie nie zu einer festen ansicht kommen. Es ist wahr: hätten wir die Odyssee allein, deren durchdachter plan nur an wenigen punkten sich verleugnet, so würde die zahl derjenigen, die ihren lieben Homer nicht fahren lassen wollen, viel grösser sein; aber wie kann uns das zwingen, bei der Ilias die zweifel, die sich uns in masse aufdrängen, zu unterdrücken? Die Odyssee ist in ihrer jetzigen gestalt im ganzen jünger, als die Ilias, wie namentlich kenntnisse und vorstellungsweisen, alterthümer in ihr bezeugen, vielleicht um ein ganzes jahrhundert; sie ist auch darum mit der llias gar nicht zu vergleichen, weil sie eine der róozoi ist, deren einheitlicher stoff sie viel eher zu zusammenhängenden ganzen verwachsen lassen musste. Also die betrachtung jedes von beiden epen ist ganz getrennt anzustellen, und wir dürfen kein resultat, das bei einem von beiden sich ergeben hat, auf das andre übertragen. Ohne vorurtheil gehen wir mit hr. F. an die Ilias beran, und wollen nicht belege finden für die voraussetzung, sie sei aus achtzehn kurzen liedern zusammengesetzt. Er gibt zu, dass sich in ihr einzelne theile gleichsam von selbst absondern, und widersprüche und merkmale von inconsistenz bier viel häufiger und greller hervortreten, als in der Odyssee, aber nicht weniger deutlich ist ihm in der grössern hälfte des gedichts ein zusammenhang zwischen vorausgehendem und folgendem, eine kette von ursachen und wirkungen, eine stete beziehung der theile auf einander und auf das ganze. Antworten wir, die den hier verbundenen gesängen gemeinsame basis der ilischen sage habe diese erscheinung veranlasst, so erklärt er sich nicht zufrieden damit, sondern versichert nur, die genannten beziehungen seien viel zu häufig und eng, als dass dieser grund genügen könnte, ohne znnächst ein concretes beispiel auzuführen, in dem die bestimmte beziehung des theils auf einen andern oder das ganze aus ihm sich nicht herleiten liesse. Dech nimmt er selbst gleich darauf einen theil seines einwandes zurück, um uns schnell von der entgegengesetzten seite anzugreifen. Die beziehungen kommen ihm auf einmal gar nicht so eng vor, er sagt sogar, sie brauchten es gar nicht zu sein, auch ohne sie sei der zusammenhang klar, und Lachmann habe seine forderung an symmetrie in anordnung und folgerichtigkeit viel zu hoch gespannt. Nun das mag im einzelnen hie und da richtig sein, aber bei weitem das meiste von seinen ausstellungen ist wohl begründet; was mit seinen anforderungen übereinstimmt, findet sich innerhalb der von ihm angenommenen theile, was vos symmetrie und folgerichtigkeit vorhanden ist, nach dem massstabe seiner gegner, findet seine erklärung in der einheit des sageakreises und in der einheit der Homeridenschule, der gesangsweise.

Näher nehmen Grote-Friedländer als ursprüngliches epos eine Achilleis an, die unser erstes, achtes, elftes bis zwei und zwanzigstes buch umfasste; B - H und die Dolonee hätten nicht im plane derselben gelegen, ständen ihr aber an poetischen verdienst nicht nach und wären aus demselben zeitalter mit ihr, wie auch deren fortsetzung Ψ Ω; die πρεσβεία πρὸς Άγιλλία wäre spätern ursprungs. Nun gut: acceptiren wir das einstweilen, so wird uns doch aufs neue ein verwundern sich aufdrängen müssen über die heftige polemik gegen die tradition von Pisistratus. Auch G.-F. nehmen an, dass eine fremde hand die alte Achilleis durch theils ebenso alte, theils neue zusätze zur llias erweitert habe, und wenn ibnen eine reihe von übereinstimmenden nachrichten aus dem alterthume sagt, wessen diese hand gewesen, zum theil mit bestimmter beziehung auf die Dolonee, so weisen sie dieselben von sich. Wer hat denn nun die Ilias zusammengesetzt! ist sie von selbst aus den verschiedenen bestandtheilen zusammengewachsen? die frage wird gar nicht aufgeworfen; auf diese art ist es leicht, über ein missliebiges factum hinwegzukommen. Unsere absicht ist für diesmal, die haupttheile der 'Achilleis' einer näheren prüfung zu unterwerfen.

Sehen wir zunächst, wie hr. F. die einheit des ersten buchs zu erweisen sucht. Lachmann nahm in demselben bekanntlich drei theile an; das eigentliche erste lied reichte ihm bis zur auslieferung der Briseis 347, das übrige waren nach seiner ansicht zwei fortsetzungen, von denen die erste die rücklieferung der Chryseis durch Odysseus 430—32 in die zweite — Thetis bei Achill und auf dem Olymp, götterversammlung — eingeschaltet sei. Hätte ein dichter das ganze buch verfasst, so würde v. 493 anders lauten. Der tag des streites unter den königen ist der zehnte des gedichts:

53. έννημας μεν άνα στρατόν όχετο κηλα θεοίο, τη δεκάτη δ' άγορήνδε καλέσσατο λαόν 'Αχιλλεύς,

425 verspricht Thetis auf den zwölften tag rückkehr des Zeus von den Aethiopen:

χθιζὸς έβη κατά δαίτα ---

463 δωδεκάτη δέ τοι αθτις έλεύσεται Οθλυμπόνδε, und 418 heisst es richtig

άλλ' ότε δή δ' έκ τοῖο δυωδεκάτη γένετ' ήώς, καὶ τότε δη πρὸς "Ολυμπον ίσαν θεοί αιεν εόντες.

Aber zwischen jener verheissung und dieser erfüllung wird erzählt, wie Chryses seine tochter zurückempfangen: darüber vergeht der zehnte tag des gedichts:

475.  $\tilde{\eta}\mu o_{\mathcal{G}} \delta \tilde{\eta} \ell \lambda i o_{\mathcal{G}} \times \alpha \pi i \delta \tilde{v} \times \alpha \tilde{u} \tilde{e}\pi \tilde{i} \times \nu \ell \phi \alpha_{\mathcal{G}} \tilde{\eta} \lambda \theta \epsilon r$ , und der elfte bricht an :

477. ημος δ' ηριγένεια φάνη ροδοδάκτυλος ησίς, an welchem das schiff auch zurückkehrt 484. Hierauf wird der zustand des Achill beschrieben, wie er grollend bei den schiffen weilt, weder an der versammlung, noch an den kämpfen theil nehmend, aber sich sehnend im herzen, den schlachtruf zu hören, womit nach L. verlauf mehrer tage angegeben ist. Wie kann

much mit hinweisung auf den zehnten gesagt werden άλλ' ότε δή δ' έχ τοῖο δυωδεκάτη γένετ' ἡώς?

Wollte ich auch zugeben, darin habe L. geirrt, dass er in den nur schildernden versen 488-92 eine addition von tagen ungenommen, so bleiht doch der eilfte, der tag der rückkehr des Odysseus, stehn; auf diesen muss man ex zoco beziehen. Und wenn sich hr. F. auf die meinung des ganzen alterthums und aller neuern bis L. beruft, so beruft er sich eben auf eine falsche meinung: ist das der gebrauch des artikels bei Homer, dass durch ihn auf etwas vor fünfzig versen da gewesenes, und nicht auf das nächst vorhergehende zurückgewiesen wird? So verspätet sich die wiederkehr der götter wenigstens um einen tag. Der dichter, wenn er sagte, nach zwölf tagen werde Zeus zurückkehren, zählte schon denselben tag, von dem Thetis mit Achill spricht, als den ersten der zwölf, so dass die rückkehr auf den ein und zwanzigsten des gedichts fiel; zählen wir aber die zwölf vom eilften tage an, so fällt sie auf den zwei und zwanzigsten. Es wird also vom hörer, jetzt vom leser verlangt, er soll das erstemal 325 die zwölf tage so zählen, dass der zehnte noch ausgeschlossen bleibt, und wiederum 493 nach einem bericht über den elften so, dass dieser der erste von ihnen ist, denn so kehren die götter, wie es vorausgesagt ist, am zwei und zwanzigsten des gedichts zurück. Wird man behaupten wollen, dass ein dichter in der zeit der grössten epischen kunst sein herrliches gedicht durch eine so absurde anordnung entstellt habe? Nur ebenso absurd ist freilich das andere, dass Apoll, wenn er am neunten tage mit den andern göttern zu den Aethiopen gegangen, den ganzen neunten und einen theil des zehnten aus doch nicht allzu grosser entfernung von den schiffen seine geschosse ins lager sendet, und dass es von Athene heisst, nachdem sie den Achill vor gewalttest gewarnt,

221. ή δ Οξλυμπόνδε βεβήκει

δώματ' ές αἰγιόχοιο Διὸς μετὰ δαίμονας άλλους.

(auch kann man nicht ohne anstoss an 195. ἦλθε δ' Ἀθήνη

ούρανόθεν, προ γαρ ήκε θεα λευκώλενος Ήρη

vorübergehen, wie Lachmann zuzugestehen geneigt war: können wohl die götter den streit der könige, aber nicht obes voder ins lager kommen, wenn sie bei den Aethiopen sind).

Hier meint nun hr. F., dieser widerspruch falle nicht der ersten abfassung zur last: ein rhapsode der den zweiten theil, (von 348 ab) besonders vortrug, habe wohl bei erwähnung von Zeus reise das gefolge der götter hinzufügen können, ohne : bedenken, dass einige von ihnen im ersten theil zu einer zeit erscheinen, wo sie nach dieser angabe schon abwesend sein müssten, d. h. er verdächtigt die worte θεοί δ' αμα πάντες έποπε 324, welches verses anfang χθιζὸς έβη μετὰ δαῖτα nothwendig ist. Wurde denn der erste theil immer besonders vorgetrages, dass die änderung dieses verses ganz stereotyp geworden war, als das gedicht niedergeschrieben wurde? Oder vielmehr ich kann mir gar keine veranlassung denken auch bei beständiger absonderung der beiden theile, die andern götter mit zu den Aethiopen zu schicken, wenn der dichter es nicht so gewollt hatte, dens im anfang der Odyssee hält Poseidon allein seinen schmaus bei denselben, ohne irgend einen der andern im gefolge zu haben ( $\alpha$  28). Ganz anders verhält es sich ja mit den versen  $\Pi$  793— 805. 814 f., die mit P 13, 16. 125. 187. 205 im widerspruch stehn, dessen ungeachtet L.  $\Pi$  und P von 592 an zu einem liede vereinigte. Dort wird Patroklus durch Apoll der rüstung beraubt, so dass er nackt dasteht, als ihn das geschoss des Euphorbus trifft; hier ruft Euphorbus dem Menelaus zu, er solle von der leiche lassen, er habe P. getödtet und wolle ihm nun auch die waffen nehmen: und Hektor zieht sie ihm wirklich ab. Die beiden theile des liedes sind an sich so umfangreich, dass wohl sehr selten das ganze vorgetragen wurde, und ohne eine spur zu hinterlassen, können die verse in II herausgeschnitten werden: das ist ein sehr grosser unterschied, der von hrn. F. sehr mit unrecht als ganz geringfügig fortgestossen wird; es ist aber auch die frage, ob die ganze Lachmannische Patroklee wirklich von éinem dichter ist.

Und wenn er weiter anführt, in N würden einmal, obwohl die Troer auf Polydamas rath (M 76) mit ausnahme des Asius die wagen hinter dem graben zurückgelassen, rosse erwährt, und springe Hektor vom wagen, so ist zu erwiedern, dass 683.

ζαχρηεῖς γίγνοντο μάχη αὐτοί τε καὶ ἵπποι

rar nicht Troer allein, sondern Achäer mit gemeint sind, in welhem fall es allerdings zu umständlich war, die troischen rosse uszunehmen; und

749. αὐτίκα δ' ἐξ ὀχέων σὺν τεύχεσιν ἀλτο χαμᾶζε, n einigen handschriften fehlend, wird merkwürdiger weise von rn. F. selbst als aus M 81 falsch hierher gesetzt anerkannt, vo der vorhergehende vers ebenso lautet, wie hier 748; ob er chon zu Aristarchs zeit eingeschoben war, ist unbekannt: las hn A, so gah er ihm gewiss den ἀστερίσκος mit dem ὀβελός. achmann waren diese stellen nicht ,entgangen'; er hielt es nur o sehr für eine ausgemachte sache, dass sie gar nicht in erwärung kämen, dass er nicht davon reden wollte. — Unbeachtet relassen hat dagegen hr. Friedländer, dass es A 495 heisst:

καὶ τότε δὴ πρὸς "Ολυμπον ισαν θεοὶ αίὲν ἐόντες πάντες ἄμα, Ζεὺς δ΄ ἦργε

st das auch ein müssiger einfall eines rhapsoden, der nicht aran dachte, was im ersten theile stand?

Wir haben gesehen, dass die episode von Chryseis' heimfühung durchaus nicht in den zusammenhang, wie er einmal voriegt, hineinpasst: wie soll ich nun mich dagegen wehren, dass ir. F. sie gerade an dieser stelle für unentbehrlich hält, weil uur im hinblick auf sie die reise des Zeus zu den Aethiopen rfunden sein könne? falle sie aus, so sei jene reise und der infschub von Thetis bitte rein müssig. Ich will gestehn, dass eh ihm hier völlig recht gebe, d. h. ich halte die reise für eine chlechte erfindung des diaskeasten, dem es nicht gelungen ist, eine arbeit zu verbergen. Lassen wir 423—7 mit 493—6 fort, mid schliessen an 423 mit ausscheidung des versstücks τήν ψα άκοντος ἀπηύρων sogleich 497:

422. μηνι Αχαιοισιν, πολέμου δ' αποπαύεο πάμπαν. 428. ῶς ἄρα φωνήσας ἀπεβήσατο, τὸν δ' ἔλιπ' αὐτοῦ χωόμενον κατὰ θυμὸν εὐξώνοιο γυναικός. 497. ἦερίη δ' ἀνέβη κτλ.,

o verschwindet der grosse stein des anstosses, der eine kluft die zweite fortsetzung hineinbrachte, ohne eine lücke zu lasem, und verläuft auf die planste weise bis zu ende. Mag die trate fortsetzung sein von wem sie will, und mit dem ersten liede traprünglich zusammengehangen haben oder nicht, an ihrer jetzigen stelle kann sie vom dichter desselben nicht gedacht sein; und sie kommt mir nicht so vortrefflich vor, dass ich sie der einheit des herrlichen zweiten theiles von 348 und 497 an nicht sellte zum opfer bringen: Haupts nachweisung ergiebt, dass sie zur hälfte aus reminiscenzen und gäng und gäben formeln besteht.

Wir verfolgen den faden der Achilleis weiter und kommen an das achte buch, die κόλος μάχη. Vom zweiten bis zum siebenten geschieht nichts, die im ersten erregte erwartung von niederlagen der Achüer zu befriedigen, im gegentheil wiederholte

siege derselben bestätigen, was Agamemnon entgegnete auf de drohung Achills, er werde nach Phthia heimkehren:

Α 174. πάψ ξμοιγε καὶ άλλοι,

οι κέ με τιμήσωσι, μάλιστα δε μητίετα Ζεύς. Achill und sein zorn sind wie vergessen im lager der Grieches, wie auf dem Olymp. Nun aber wie eng schliesst sich das  $\theta$  an A: mit dem beschluss, Thetis bitte zu erfüllen, ist Zeus eingeschlafen, am morgen beruft er die versammlung und bedroht die götter, wenn sie der einen oder andern parthei holfen wolles; der ausgang des kampfes ist nach dreimaligem wechsel sehr ugünstig für die Achäer, nur die nacht hindert Hector am verfolgen des siegs, auf dem schlachtfelde selbst lagen die Troer bei wachtfeuern, und morgen, so hofft Hektor, wird Diomed, der ihn am hartnäckigsten widerstanden, ihn nicht mehr aufhalten. Das wäre alles recht schön, wenn nur nicht gerade dieses buch gar zu verschieden sich zeigte in der darstellungsweise vom ersten, und sachen darin vorkämen, die zu späteren sich nicht füges wollen, auf der andern seite aber bestimmte beziehungen zunächst auf das siebente, an das also der verfasser angeknüpft haben muss. Zwar der abstand des stils zeigt sich nur in der ersten hälfte, die zweite sticht hervor durch gleiche ruhige klarheit mit A, aber daraus sieht man eben, dass die beiden hälften nicht zusammen gehören. Hermann erkannte im letzten theile von H und im ersten von O den ächten nachahmerstil, Lachmann nemt € 1-253 armselig, und die rechtmässigkeit dieses urtheils mag man abschätzen aus v. 40, wo Zeus geradezu lächerlich erscheint: vorhin drohte er jeden in den Tartarus zu schleudern, der sich einfallen lasse, Troern oder Achäern beizustehen, und nun sagt er, er habe nicht πρόφρονι μύθφ gesprochen; dass er das dennoch gethan, zeigt er nachher, als Athene im vertrauen auf dies abschiedswort den versuch macht, mit Here sich an der schlacht zu betheiligen. Aber beide, H. und L. haben auch die unerträgliche hast bemerkt, mit der zu anfang die sachen umspringen und die scene wechselt. Mit der mitte des tages wenden sich die Achäer zur flucht durch donner und blitz geschreckt, von allen helden bleibt nur Diomedes zurück 91 zu Nestors schutze, den er auf seinen wagen nimmt 115: Hektorn tödtet er einen wagenlenker, der gleich ersetzt wird, und unmittelbar darauf, ohne dass von einer umkehr der fliehenden etwas gesagt wäre, heisst es:

131. καί τύ κε σήκασθεν κατά "Ιλιον ήύτε άρνες.

Ein zweiter blitzstrahl muss erst wieder den verfolger zum verfolgten machen, der auf Hektors schmähworte sich umzuwesden nur durch abermaligen dreifachen donner und blitz zurückgeschreckt wird 170; von allen andern kein wort; 138 ff. ein kurzes gespräch zwischen Here und Poseidon, dann sind die Achäer auf einmal schon bis an das schifflager zurückgeschlegen,

denn Agamemnon feuert sie am schiffe des Odysseus unter ausbreitung eines purpurtuches durch beschämende worte zu neuer anstrengung an; sein gebet an Zeus wird sogleich erhört 245, es erscheint ein adler, der ein hirschkalb auf Zeus' altar herabwirft. Unter anführung des Tydiden jagen sie die feinde zur stadt zurück, bis Zeus den Troern wieder muth eingiebt 335, and jene in schleuniger flucht den graben überschreiten, um zu den göttern zu flehen. Auch hr. F. kann nicht verhehlen, dass durch diesen dreimaligen umschlag in so kurzer zeit der epischen ruhe eintrag geschehe, und weist nach, dass ein grosser theil nicht bloss zwischen Zeus' rede und Nestors noth aus versen besteht, die an andern stellen wiederkehren, ohne gerade zu den gangbarsten formeln zu gehören; allein er glaubt auch nicht, dass uns die erste hälfte in ursprünglicher gestalt erhalten sei. Sie sei vermuthlich unter den stücken gewesen, die weniger gern gehört, darum aber auch seltener gelernt und vorgetragen worden; so sei sie wahrscheinlich nur bruchstückweis überliefert gewesen, und beim ersten aufschreiben der zusammenhang durch eine ausfüllung hergestellt. Gab es aber eine Achilleis, so ist es schwer zu denken, dass ihr zweiter gesang, in dem es sich zeigen musste, was Achäer ohne Achill vermocht hätten, zu den weniger beliebten gehört haben sollte; noch weniger ist aufzufinden, wie das nur vom anfang gelten könnte, ohne den das lied sich gar nicht vortragen liess. Und was hr. F. in den büchern B - H mit recht vermisste, eine erwähnung Achills, beschränkt sich auch hier auf folgende zwei stellen: Athene spricht

370. νῦν δ' ἐμὲ μὲν στυγέει, Θέτιδος δ' ἔξήνυσε βουλάς, η οἱ γούνατ' ἔκυσσε, καὶ ἔλλαβε χειοὶ γενείου λισσομένη τιμῆσαι 'Αγιλλῆα πωλίπυρθον,

verse, die in der that ebenso gut fehlen könnten, und von denen die beiden letzten bei Zenodot sich gar nicht fanden, von Aristarch gleichfalls verworfen wurden; die worte ἔλλαβε χειρὶ γεείου nehmen sich im munde der Athene sonderbar aus: sie erinnern an die schilderung von Thetis bitte im ersten buche

500. καὶ λέβε γούτων

σκαιἢ, δεξιτερῷ δ' ἄρ' ὑπ' ἀνθερῶνος ἐλοῖσα. Athene hat diese nicht mit angehört, woher weiss sie die geberde, die Thetes dabei gemacht? Und Here kann wohl an Zeus die frage stellen:

A 540. τίς δ' αὐ τοι, δολόμητα, θεῶν συμφράσσατο βουλάς; da sie nicht ihren bestimmten verdacht auf eine bitte der Thetis gleich aussprechen will, aber hier sind die βουλαὶ unpassend. Man lese 373 gleich nach 369, und frage sich, ob nicht die rede an sehärfe gewinnt. "Ich hätte wissen sollen, wie hoch Zeus jetzt meinen willen achtet, als Herakles den Kerberos heraufzuholen hatte: es wird die zeit wiederkommen, wo er mich seine iebe Glaukopis mennt", d. h. wo er mich braucht und dann werde

ich mich an jetzt erinnern. Die drei verse dazwischen halten bloss die spitze in 373 auf und treten das schon 360 f. gesagt unnöthig breit. Die erwähnung scheint mir an dieser stelle gewaltsam und absichtlich; in der andern, in Zeus' prophezeiusg 474 ist sie nicht zu bestreiten. Aber wo gedenken die Griechen des Achill mit einer sylbe? eine so gewaltige niederlage an ersten schlachttage nach seiner beleidigung, die wiederholten kundgebungen von Zeus' willen mussten sie doch durchaus auf den gedanken bringen, Achills entfernung sei der grund ihrer leiden, und den musste sie der dichter aussprechen lassen, oder er musste sagen, dass sie ihn hatten.

Der zweite punkt, worauf es ankommt, betrifft die vereinbarkeit des  $\Theta$  mit den übrigen theilen der Achilleis. Dreierlei ist es hier, worauf hr. F. zu antworten hat. 1. kann Zeus, der jetzt entschieden sieg der Troer will, den Peliden zu ehren, nicht wie vor Hektors tode unparteiischer vollstrecker des schicksals sein wollen, d. h. er darf die todesloose nicht abwägen, wie er doch thut 69 ff. Diese stelle erklärt er für eingeschohen, sagt aber nicht, welcher vers der erste, und welcher der letzte us ächte sein soll. Wir können nirgends anfangen auszuwerfen, als 66, und nirgends aufhören, als bei 77; dann aber hängt

78 ένθ' ουτ' Ιδομενεύς τλη μίμνειν in der luft, denn es fehlt die ursache des schreckens der Achäer. Wir kommen also nicht durch mit der athetese, ohne eine weitere corruption anzunehmen. Oder soll man etwa 75 gleich nach 65 lesen, und Zeus unter avròs ohne schwierigkeit zu verstehen sein? Nach meiner meinung haben wir in diesem abwägen der todesloose einen neuen beweis dafür, dass dieser zuvor besprochene erste theil des buches mit den übrigen nicht zugleich gedichtet sei. - 2. stimmt Zeus prophezeiung mit den ereignissen nicht überein, denn nicht ἐπὶ πρύμνησι (475), sondern im felde und am graben fern vom schifflager fällt Patroklus und wird um seine leiche gekämpft, und zwar gleich am folgenden tage (sonnenaufgang A 1, untergang erst  $\Sigma$  239), während der dichter διὰ τοῦ ,, ηματι τῷ" πλείονος χρόνου ὑπέρθεσιν σημαίνει. Dass schon morgen die niederlage sich vollenden werde, sagt aber auch nows 470 voraus, und Aristarch strich mit gutem rechte 475 f. - 3. aber, worauf ein hauptgewicht fällt, verwundet Hektor den Teukros durch einen steinwurf so bedeutend 324 ff., dass dieser unmöglich schon am folgenden tage wieder kampffähig sein sollte, und doch erscheint er M 336 (350. 363) 371. 387. 400, ohne dass seiner blessur erwähnung gethan würde, denn in νέον κλισίηθεν ἰόντα ist wenigstens nicht nothwendig eine solche enthalten. Ein anderer ausweg bleibt nicht übrig. als eine verderbniss des textes in O anzunehmen; der dichter, sagt hr. F., hatte vermuthlich Teukros nur leicht verwundet der gestellt, und 332-4, in denen die verwundung als schwer bezeichnet wird, sind eine ungeschickte wiederholung aus N 421-3. Aber die verwundung an sich dort,

όθι κληὶς ἀποέργει

αὐχένα τε στῆθός τε, μάλιστα δὲ καίριόν ἐστιν, wird doch dadurch nicht aufgehoben, wenn ich den verwundeten nicht βαρέα στενάχοντα forttragen lasse. Und wo wäre dann die veranlassung gewesen, aus einer leichten schramme eine erhebliche blessur zu machen?

Es ist noch eins übrig, was der ansicht des hrn. verf. einen stein in den weg legt, und das hat er nicht beachtet. Der dichter der ersten 250 verse von  $\Theta$  nimmt bezug auf den schluss von H, in welchem die herrichtung der mauer und des grabens vor den schiffen erzählt wurde. Hektor ruft

177 νήπιοι, οι ἄρα δη τάδε τείχεα μηχανόωντο άβληχο ουδενόσωρα τὰ δ' ου μένος άμον ἐρύξει· ἵπποι δὲ δέα τάφρον ὑπερθορέονται ὀρυκτήν,

worte, in denen mir ein kürzlich ausgeführter bau angedeutet zu sein scheint. Weil die erste erwähnung desselben gerade so lautet und aus dem munde des Hektor kommt, setzt sie einen zuvor geschehenen bericht darüber voraus; sonst könnte man allenfalls annehmeu, die befestigung gelte als längst vorhanden, und ihr entstehen brauche in der Achilleis nicht besonders berichtet zu werden. Und doch weiss ich nicht, ob man auch

213 τῶν δ' δσον ἐκ νηῶν ἀπὸ πύργου τάφρος ἔεργεν ohne bezug auf H 433 ff. sich gefallen lassen könnte, wenn jene worte des Hektor fehlten. — Eine andere stelle, die auf das fünfte buch anzuspielen scheint, hat hr. F. wohl unschädlich zu machen gewusst. Diomedes sagt zu Nestor:

105 άλλ' ἄγ' ἐμῶν ὀχέων ἐπιβήσεο, ὄφρα ἴδηαι, οίοι Τρώιοι ἴπποι, ἐπιστόμενοι πεδίοιο κραιπνὰ μάλ' ἔνθα καὶ ἔνθα διωκέμεν ἠδὲ φέβεσθαι

ούς ποτ' απ' Αίνείαν έλόμην, μήστωρε φύβοιο, nämlich E 324. Dies ποτέ, meinte Aristarch, χρονικήν έχει έμφασιν, und verwarf den letzten vers, weil die besiegung des Aeneas durch Diomed erst in der letzten schlacht sich ereignete; wenn aber Aristonicus hinzusetzt; της άφαιρέσεως γεγονυίας τη πρό ταύτης ήμέholpha, so verstehe ich das nicht, da in H ausser dem tage, der B 48 anbricht (293), wenigstens noch einer vorgeht (381. 421. 433. 465), soll aber v. 433 einigermassen vernünftig sein, zwei. Das mittel der athetese verschmäht hier der verf. unserer schrift, und erklärt vielmehr die erzählung E, wo Aeneas zu Pandarus die drei ersten jener verse spricht (221-3), für unserer stelle nachgedichtet. Dass er darin unrecht habe, kann ihm kein mensch beweisen, da er nie zugeben wird, alle 250 verse des anhangs von O seien sehr späten ursprungs, zur ausfüllung einer lücke augesetzt; wäre er aber nicht so auf seine Achilleis aus, so wirde er gewiss mit Aristarch denselben vers tilgen, und auf

7 8

die frage, wie ein rhapsode so gedankenlos den zusammenham habe zerreissen können, wie vorhin bei ηματι τῷ antworten, es sei das zu entschuldigen, denn man müsse doch erst eine besondere berechnung anstellen, um herauszubekommen, dass die schlacht, in welcher Aeneas seine rosse verloren, vor zwei tagen geschlagen sei.

Vergegenwärtigen wir uns den gang der ereignisse in Λ, so hebt das buch bekanntlich mit Eris' absendung durch Zeus us, um den Achäern muth einzurufen, und mit der prachtvollen beschreibung von Agamemnons rüstung, dem zu ehren Athene und Here ἐγδούπησαν (45). Die von den Achäern sonst zu wugen auszuziehen gewohnt sind, setzen sich zu fuss in bewegung, nachdem sie den wagenlenkern den befehl gegeben, am graben zu halten:

49 ήνιόχφ μεν έπειτα εφ επέτελλεν εκαστος, Ιππους εθ κατά κόσμον ερυκέμεν αθθ' επὶ τάφρφο αθτοὶ δε πρυλέες σθυ τεύχεσι θωρηχθέντες ρώοντ', ἄσβεστος δε βοή γένει' ήωθι πρό.

Am graben angelangt ordnen sie sich, ihn zu überschreiten, und da die Troer ihnen schon entgegen rücken, beginnt der kampf unmittelbar in grösster heftigkeit, die wagen folgen ihnen nur auf eine geringe entfernung vom graben:

> φθά» δε μεγ' ίππήων επὶ τάφρφ κοσμηθέντες, ίππητς δ' όλίγον μετεκίαθον.

Wer sich hier den ausdruck  $i\pi\pi\tilde{\eta}$ eç für  $\tilde{\eta}$ e/o $\chi$ o $\iota$  gefallen lassen wollte, der müsste doch anstoss genommen haben an v. 48: was hat das adverb  $\alpha \hat{v} \partial v$  hier für einen sinn, da der befehl an die wagenlenker noch im lager ergeht, und auch sie olivor jenseit des grabens sich aufstellen? 47 f. werden im M 84 f. von den Troern gesagt, die auf Polydamas rath beim überschreiten des grabens die wagen zurücklassen, αὐθι ist also dort ganz an seiner stelle, hier passt es wirklich wie die faust aufs auge; ausserdem ist 49 = M 77. Zu entbehren sind die bezeichneten verse nicht, aber der dichter unserer stelle kann nicht derselbe sein, wie der des anhangs von M, sondern er hat sach diesem gedichtet und ihn benutzt ohne die nöthige überlegung. Ein vernünftiger grund, warum dies einzigemal alle Achäer sollten zu fuss kämpfen wollen, ist gar nicht zu erfinden. Wie schnitter einander entgegen mähen, so springen Troer und Achäer auf einander und rasen wie wölfe. Eris freut sich, denn sie allein von allen göttern wohnt dem kampfe bei, die andern sind jeder in seinem hause auf dem Olymp, alle voller grimm gegen den Zeus, der die Troer begünstigt: der achtet ihrer nicht, son dern setzt sich vooge liaodeig

82 εἰσορόων Τυρώων τε πόλιν καὶ νῆας Ἀχαιῶν, d. h. auch auf dem Olymp, denn 182 steigt er, um genauer se sehn, auf den Ida herab. Aristarch strich 78—88, wie Aristarch

nicus sagt, ότι ψεύδος· οὐ γάρ δύνανται πάντες τον Δία αίτιασθαι βοηθούντα τοις Τρωσίν, άλλ' οι των Ελλήνων βοηθοί. καὶ τὸ ,,ό δὲ νόσφι λιασθείς" ώς ἐπὶ ταὐτὸ συνηθροισμένων λέγει, προείρηκε δε ,,οι δ' άλλοι ου σφιν πάρεσαν θεοί" (75). από τε του Ολύμπου ου παρεισάγεται θεωρών την έπι της Τροίας μάχην, άλλ' από της 1δης, οθεν δια των έξης μεταβαίνει είς αὐτήν (cod. αὐτόν). zu 183 ή διπλη, ότι διὰ τούτων συνίστησι τὸν Δία ἐπὶ την Ύδην πεπορευμένον έχ τοῦ Ὀλύμπου. Lachmann dehnte die athetese rückwärts bis 72 aus, weil die schnitter auf einmal zu wölfen werden, und von den göttern, die in ihren gemächern sein sollen, nicht nur Here und Athene eben gefesselt, sondern auch die letztere 438 eine tödtliche verwundung des Odysseus hindert, und Iris 185 bei Zeus ist (O 144 aber wieder auf dem Olymp), welchen gründen hr. F. nichts als die negation entgegensetzen kann. - Um die zeit, da der holzschläger sein mahl bereitet, durchbrechen die Achäer die feindlichen reihen, vor allen ausgezeichnet Agamemuon. Nun heisst es

150. πεζοὶ μὲν πεζοὺς ὅλεκον φεύγοντες ἀνάγκη, ἱππεῖς δ' ἱππῆας —

ich frage, wo kommen die wagenkämpfer auf einmal her, da nach 47 ff. die wagen ausserhalb der schlacht blieben? Streichen wir hier 150-2, so bleiben

527. ἔνθα μάλιστα

ίππῆες πεζοί τε κακὴν ἔφιδα πφοβαλόντες ἀλλήλους όλέκουσι,

und die stellen 273. 395, wo von Agamemnon und Diomedes gleich nach ihrer verwundung gesagt wird ἐς δίφρον δ΄ ἀνόρονσε, mit der exposition im widerspruch, wie auch 512. 517, wo Nestor den verwundeten Machaon auf den wagen nimmt, in einem stücke, das Lachmann aus andern gründen für interpolirt erklärte; genauer steht von Odysseus

487. ήτοι τὸν Μενέλαος Αρήιος έξαγ' ὁμίλου χειρὸς έχων, είως Θεράπων σχεδὸν ήλασεν ίππους.

Weiter wird Hektor durch Zeus den geschossen entrückt, von Agamemnon verfolgt, bei llus' grabmal μέσσον κὰπ πεδίον παρ' ἔρινεὸν fliehen die Troer der stadt zu, und machen erst am Skäischen thore und an der φηγὸς halt 170, während die letzten noch κὰμ μέσσον πεδίον von Agamemnon gejagt werden. Da derselbe ganz in der nähe der stadt ist, lässt sich Zeus auf den Ida nieder οὐρανόθεν καταβάς, und entsendet Iris zu Hektor: er selbst solle sich vom kampf enthalten, bis er Agamemnon verwundet sehe, dann werde er ihm kraft verleihen,

198. 208. πτείνειν, εἰσόκε νημς ἐυσσέλμους ἀφίκηται

δύη τ' ήέλιος καὶ ἐπὶ κνέφας ἰερὸν έλθη (P. 454 f.).

Das könnte man wohl allenfalls mit dem rathschluss, den
Zeus O 232 ff. gegen Apollon ausspricht, in übereinstimmung denken:

Philologus. VIII. Jahrg. 3.

τόφρα γὰρ οὖν οἱ ἔγειρε μένος μέγα, ὅσρε ἂν Αχαιοὶ φεύγοντες τῆάς τε καὶ Ἑλλήσποντον ἵκωνται. κείθεν δ' αὐτὸς ἐγὸ φράσομαι ἔργον τε ἔπος τε, ὡς κε καὶ αὐτὶς Αχαιοὶ ἀναπνεύσωσι πόνοιο.

(nicht mit dem ausführlichern 59 ff.), denn es ist ja dort nicht gesagt, dass die sonne untergehn solle, ehe die Achäer erleichterung bekämen, aber nicht mit den wirklichen ereignissen, dens an demselben tage ersteht. Patroklus an den schiffen und jagt Achill die Troer durch seine stimme in die flucht; und das ist ein eardinalpunkt in dem plane des gedichts, den keine rhapsedenwillkür ändern durfte: der von hrn. F. viel gebrauchte schild der mündlichen überlieferung möchte also hier am wenigsten ausreichen.

Hektor stellt die schlacht wieder ber, und es beginnt eine neue thatenreihe des Agamemaon, der endlich von Koon durch die hand gestochen zwar fortkämpft, as lange die wunde blutet, als aber schmerzen sich einstellen, auf seinem wagen die schlacht verlässt.

275. ηνσεν δε διαπρύσιον Δαναοίσι γεγωνάς Ω φίλοι, Αργείων ηγήτορες ηδε μέδοντες, υμείς μεν νύν νηυσιν άμύνετε ποντοπόροισι φύλοπιν άργαλέην, έπει ούκ έμε μητίετα Ζευς είασε Τρώεσσι πανημέριον πολεμίζειν.

Die schiffe sollen sie vertheidigen: das sieht wirklich so aus, als wäre es in enger beziehung auf den schrecklichen tag von O gesagt, als wäre sogleich das schlimmste zu fürchten, wenn die Achäer jetzt aus dem felde geschlagen werden, als wäre durch einen sieg in der ebene eine dringende gesahr für die schiffe abzuwenden, nicht als würde gekämpst, um die stadt einzunehmen. Die Achäer erscheinen in der desensive, die eben noch in der allerkräftigsten offensive waren, und 311 sagt der dichter selbst:

καί νύ κεν έν νήεσσι πέσον φεύγοντες Αχαιοί, 569. πάντας δὲ προέεργε θοὰς ἐπὶ νῆας ὁδεύειν, Odysseus 315: δὴ γὰρ ἔλεγχος

Wenn aber Diomedes 317 ff. fürchtet, seine und des Odysseus anstrengungen werden vergeblich sein, da Zeus den sieg der Treer volle, so sehen wir uns auf einmal in eine ganz andre scene versetzt. D. besann sich im achten buch auf Zeus donners und blitzen (133) dreimal (169), ob er vor Hektor weichen sellte, und nur dreimal wiederholter donner konnte ihn dazu bewegen; wo hat hier Zeus den Achägen seinen willen so kund gegebeb, und was Hektor gethan, dass die ausgesprochene furcht gerschtfertigt wäre? Die schlacht steht noch auf das allerbeste, nur dass Agamemnon sie verlassen hat. War aber die niederlage des vorigen tages in erinnerung, an dem Zeus allerdings land genug geredet hatte, und glaubte man, Achill zu ehren babeise

έσσεται, εί κεν νηας έλη κορυθαίολος Έκτωρ.

sie verhängt, so musste man auch denken, sie werde sich so lange wiederholen, bis diesem genug gethan sei, und dann war es eine gottlose verwegenheit, das lager überhaupt zu verlassen 1). Kurz wir haben hier eine art teichomachie eder gar eine μάχη ἐπὶ ταῖς νανοί vor uns, wie abermals aus 557 hervorgeht.

ος Αΐας τότ ἀπὸ Τρώων τετιημένος ήτος ήιε πόλλ' ἀέκων περί γαρ δίε νηυσίν Αγαιών (vgl. P 66). War die ebne vor der stadt schauplatz des kampfs, und fürchtete Aias schon jetzt für die schiffe, so musste er ja gerade durch den hartnäckigsten widerstand die Troer bis abend in der ebne zurückzuhalten suchen, wie vorhin Diomed und Odysseus, während er sie durch sein weichen den schiffen immer näher bringt; war dagegen die schlacht schon ziemlich in der nähe der flotte, so konnte er als allein von den bedeutenden helden noch im kampfe umgangen werden, wenn er sich nicht mit allem volk unmittelbar vor und auf den schiffen aufstellte: dann war besorgniss für die schiffe ein grund zum weichen. So fällt das buch auseinander: abgesehn von dem letzten theile von 596 an besteht es aus zwei ungleichen hälften, von denen die eine in der ebne vor sich geht, die andere dem scheine nach ebenda zu denken ist, in der sache aber an und in dem lager. Das lied, das Agamemnons, Odysseus' und Diomeds hierher gehörige verwundung erzählte, und dessen verfasser von mauer und graben nichts wusste, spielte dort, wo sonst die mauer gedacht wird; die diaskeuasten aber hatten noch ein anderes, das sie ganz opfern wollten, und für das sie doch keine stelle wussten, die an sich schöne Άγαμέμνονος άριστεία, die in der ebne vorging; sie combinirten also beide, indem sie dem einen das ende, dem andern den anfang nahmen, und setzten sie in mässige übereinstimmung. Aus der Άγαμέμνονος άριστεία, die aber später als M gedichtet wurde, sind die verse 1-17. 84-149. 153-62. 166-78. 211-7. - 72-83 müssen auch auf diese weise fallen, sie sind nur zugesetzt, um den schein eines zusammenhangs zu erregen, dgl. 163-5. 181-210, beide stellen vielleicht aus der ersten hälfte des liedes von der verwundung der drei helden, die letzte ins besondre, um ausser Hektors unthätigkeit v. 288 zu rechtfertigen:

hat derselbe eine ganz specielle badeutung, die ihm sonst nicht zukommt:
nrolipoo γεφινη ist dort der theil der ebne, der in der nähe des grabens liegt, denn dass hier die Troer ihr nachtlager halten, ist eben das abnorme; an andern stellen, wie 4 371 und auch in unserer, erscheint der plural nur im allgemeinem sinne "die gassen des krieges".

<sup>1)</sup> Eine andre übereinstimmung mit Θ könnte man geneigt sein in dem nicht gerade häufigen ausdruck ανα πτολέμοιο γεφίψας 160 zu suchen. Allein

Θ 553. Οἱ δὲ μέγα φορνέοντες ἐπὶ πτολέμοιο γεφύρη είατο παννίγιοι

## inol de nir elvoc édons

Zeve Kooribne.

über 150-2 ist gesprochen, durch deren verwerfung 179 f. nick erhalten bleiben; denn Aristonicus sagt zur stelle: acerovera άμφύτεροι καὶ άστερίσκοι παράκειται, ότι κατά την Πατρόκλου άριστείαν τάξιν έχουσι, νον δε ού προείρηται γάρ ,,πολλοί δ' έριαυχένες ιπποι - γεφύρας" 159; das argument der überflüssigkeit ist richtig, aber ein parallelvers findet sich in II nur zum zweiten: 699; 397 lantet 370 πρητές, έξ οχέων, δίσροι δ΄ ανεκυμβαλίαζον.

Das lied von der verwundung der drei helden 2) fängt alse \* für uns 218 an: wie weit es reicht, werden wir sehen. Wäre meine zerlegung nicht richtig, so könnten nur die verse 317 von άλλα μίννεθα — 319 absichtlich den ächten worten untergeschoben sein, wofür ein grund undenkbar ist. - 273 ff. 310 ff. 399 f. 438 geben nun keinen anstoss mehr; auch nicht

496 ws egene ulosews nedior rive quidipos Alas, denn da der dichter von graben und mauer nichts weiss, so kaus er den raum, der sonst als zwischen beiden liegend angenommen und στείνος genannt wird (M 66), zum πεδίον rechnen. Doch haben die diaskenasten sorge getragen, durch ortsbestimmung die ebne als scene erscheinen zu lassen:

371 στήλη κεκλιμένος, ανδροκμήτω έπὶ τύμβω

Ίλου Δαρδανίδαο, παλαιοῦ δημογέροντος können an dieser stelle nicht gedichtet sein, so wenig wie 499-520. Alles bisherige ist in der mitte des schlachtfeldes vor sich gegangen; an derselben stelle, wo Agamemnon thaten verrichtete,

2) Dass diese verwundung, eine grundvoraussetzung der lieder von A durchgängig festgehalten werde, darauf legen Grote - Friedlander einen bauptaccent. Aber ich sollte meinen, zur erklärung dieses umstandes reichte die einheit der Homeridenschule vollkommen aus. Sege war, die Griechen seien in noth gerathen, weil ihre besten helden eine zeit nicht kämpfen konnten; nun waren ferner nach übereinstimmender sage, die in einzelheiten oft am eigensinnigsten ist, ausser Achill, dem Telamonischen Aias, der in allen liedern thätig ist, und Agamemnon die besten helden Diomed und Odysseus, gegen die der eigentlich nur wegen schneller füsse gerühmte lokrische Alas mit dem schon μεσαιπάλιστ Idomeneus billig zurückstand, wie auch Menelaus mehrfach als nicht allzukriegerisch bezeichnet wird. Also ist es eine petitio principii zu sigen, "es handle sich hier nur um zahl und namen". Und übrigens beschränkt sich die namentliche anführung der verwundeten ausser Aselbst auf 17 24-6, während Achill selbst 72 nur von Agamemnon und Diomed weiss, £ 29 (380), T 47 f. 51; die erzählung der Thetis bei Hephästus 2 444 ff. sagt bloss:

αὐτὰς 'Αχαιούς Τρώες έπὶ πρύμνησιν εφίλεον οὐθε θύρωζε slav iliévus.

Endlich woher wissen wir denn so genau, dass den diaskeuasten keine lieder vorlagen, die hierin von den uns erhaltenen abwichen? Solche widersprüche konnten sie wohl vermeiden.

haben später Diomed und Odysseus, jetzt Aias gekämpft. Von Hektor, der nicht lange vorher von Diomed durch einen speerwurf an den helm betäubt gewichen ist, hiess es 360 nur:

αψ ές δίφρον όρούσας

έξέλασ' ές πληθύν και άλεύατο κῆρα μέλαιναν.

jetzt wird gesagt: H. wusste nichts von Aias' thaten, denn er kämpfte

498 μάχης ἐπ' ἀριστερὰ πάσης ὅχθας πὰρ ποταμοῖο Σκαμάνδρου·

Das ist noch unverdächtig und stimmt zu dem, was Kebriones sagt:

528 Έκτος, τῶι μὲν ἔνθάδ' ὁμιλέομεν Δαναοῖσιν ἔσχατιῆ πολέμοιο δυσηχέος.

was nun aber folgt:

499 τη όα μάλιστα ἀνδρῶν πὶπτε κάρηνα, βοὴ δ' ἄσβεστος ὀρώρει Νέστορά τ' ἀμφὶ μέγαν καὶ ᾿Αρήιον Ἰδομενῆα,

steht in directem widerspruch mit:

0 οἱ δὲ δὴ ἄλλοι Τρῶες ὀρίτοτται ἐπιμὶζ ἵπποι τε καὶ αὐτοί. Αΐας δὲ κλοτέει Τελαμώτιος:

527 άλλὰ καὶ ἡμεῖς κεῖσ ἴππους τε καὶ ἄρμὶ ἰθύνομεν, ἕνθα μάλιστα ἱππῆες πεζοί τε κακὴν ἔριδα πρυβαλόντες. άλλήλους ὀλέκουσι

(der dichter kennt also auch hier nicht 47-55). Ein unterschied zwischen der person des dichters und einer handelnden des epos kann hier nicht so statuirt werden, dass die letztere sich und andre täuschen dürfte über etwas, das klar zu tage liegt: machte Idomeneus auf der linken seite Hektorn wirklich so viel zu schaffen, dass von hier mit recht gesagt werden konnte, was ich ausgeschrieben habe, so war es nicht bloss widersinnig, sondern ganz unmöglich, dass sich Kebriones einbildete, anderwärts gehe es schärfer her. Und auch der einwand kann uns nicht gemacht worden, es seien die worte des K. gerechtfertigt durch Nestors und Machaons erfahrung: die zeit, da Nestor thaten gegen die Epeier that, liegt weit zurück, und Machaon ist zwar πολλών ἀντάξιος ällor, aber als arzt, nicht als held. Paris, der den M. verwundet, traf vor hundert versen mit dem pfeile Diomedes in der mitte des feldes, wo er nach hundert versen wieder den Eurypylus trifft: das nennt hr. F. eine veränderung, welche die erzählung des ausgedehnten, vielfach hin und her wogenden kampfes bei der mündlichen überlieferung erfahren musste.

Hektor begiebt sich dahin, wo die grösste gefahr für die Troer ist. Wer ist die ursache derselben? Aiss, wie Kebriones sagt, der einzige namhafte held, der im kampfe ist (Menelaus aus dem spiele gelassen) <sup>5</sup>); H. kann also kainen anders zweck haben, als ihn zu erlegen ader zurückzadrängen; wollte er sich darum nicht bemühen, so war es lächerlich, aich won der ἐσχατιὴ weg zu begeben. Verfolgt er aber diesen zweck? nein, sondern wir erfahren;

540 αὐτὰς ὁ τῶν ἄλλων ἐπεπωλεῖτο στίχας ἀνδοῶν ἔγχεῖ τ' ἄοςί τε μεγάλοισί τε χεςμαδίδισιν. Αΐαντος δ' ἀλέεινε μάχην Τελαμωνιάδαο.

Zev, γάο οἱ τομεσᾶθ', ὅτ' ἀμείτοτι φωτὶ μάχοιτο.
Welcher andern männer στίχας kann er denn angreifen? Die schaar, die den Aias begleitet hat, muss jedenfalls sehr gering gewesen sein, denn gleich darauf wendet sich derselbe zur flucht, um zum heere zurück zu kommen,

570 αὐτὸς (er allein) δὲ Τρώων καὶ ᾿Αχαμῆν, βνῦνε μεσηγὰ ἱστάμενος

und 595 στη δε μεταστρεφθείς, ἐπεὶ ἴκετο ἔθνος ἐταίρων (also können wohl die verse 534—9 an dieser stelle nicht ächt sein). Vermied Hektor den kampf mit Aias, so vermied er jeden; Zeus aber konnte ihm nicht missgönnen, ἀμείνοι φωτί zu kämpfen, da er ihm nach Agamemnons verwundung uneingeschränkten ruhm zu geben verheissen hatte. Wozu brauchte H. die kraft von ihm, wenn er sie nicht anwenden sollte, wenn Z. den Aias ohne sein zuthun flucht senden wollte?

544 Ζεύς δε πατηρ Αΐανθ' ψψίζυγος εν φέβην ώρσεν. Lachmann streicht 540-3, und man kann nach meiner meinung auch nicht das geringste dawider sagen. Hr. F. hat folgendes dawider: "die voraussetzung L's, dass hier ein kampf zwischen H. und A. erfolgen musse, ware gerechtfertigt in einem gedicht, des so kurz wie sein zehntes lied und dech in sich abgeschles: sen sein sollte. In einem längere, das auf diesen kampf im freien felde einen audern bei den schiffen folgen lässt, ist sie nicht gerechtfertigt". Ich habe geneigt, dass nur Ains des Treesn gefährlich, und streng genommen aussen. A. keiner de war, mit dem H. kämpfen konnte, H. shes kämpfen musste. "And sehn ich nicht ein, wie sie hätte grfüllt worden sollen. Hektor durfte der dichter, Aias wollte er vermuthlich nicht unterlieger -lussen; nuch mussten beide unverwundet bleiben, um den kanp bei den schiffen fortzusetzen". Wer verlangt denn gleich ble au sehen! Hi konnte ja fehlen oder den A. ohne wunde treffen Warum der kampf zunächst unterbleibt, ist gang klare Ains verme-

worauf nur Alas tind Menelius als dem Odysseus zu hülfe kommend genasst werden, so kömpft Archachher sogar allein vom allen Grischen, denn such M. wird nicht wieder grwähnten

det ihn; was erfolgen müsste, bliebe die lage, wie sie ist, wird hinausgeschoben durch Aias' flucht, die ein ende hat 595. Eurypylus, der von 575 ihm zur seite gestanden, muss durch Paris verwundet ihn verlassen 585; auf dessen ruf, A. schwebe in gefahr, vom schlachtfelde gar nicht wiederzukehren, eilen aber nunmehr viele herbei:

οί δὲ πας' αὐτὸν πλησίοι ἔστησαν σάκε' ὅμοισι κλίναντες δούρας' ἀνασχόμενοι.

Jetzt haben wir ein recht, von Hektor weiter hören zu wollen: grosse erwartungen sind über ihn erregt, er ist der von Zeus begünstigte, und jetzt ist der augenblick, da er etwas entscheidendes thun kann. An diesem knotenpunkt soll der dichter abgebrochen haben, um auf Nestor und Machaon zu kommen, die auf den gang der handlung gar keinen einfluss üben, oder um mit ein paar worten Achill zu berühren, der jetzt bereits die Griechen ihm zu füssen sehe? Das glaube ich nicht, und suche lieber mit L. in den kriegerischen begebenheiten, wo sich ein stück finde, das zu dem hier gerissenen faden passt. Wenn keins passt; so ware das lied hier in der mitte zerbrochen und uns nur zur hälfte bekannt. Der anfang des M passt nicht. denn dort brechen die Troer schon über den graben, während die kämpfe in A entweder, wenn sie in der ebne zu denken sind, damit schliessen, dass die Achäer noch weit vom graben unter Aias' anführung den Troern widerstand leisten, oder aber von keinem graben etwas wissen, weil sie schon in der nähe der schiffe vorfallen. Es passt eher nichts, als die stelle, die L. bezeichnet hat, wo wir uns bei den schiffen finden:

Ξ 402 Αἴαντος δὲ πρῶτος ἀχόντισε φαίδιμος Εκτωρ ἔγχει, ἐπεὶ τέτραπτο πρὸς ἰθύ οἱ, οὐδ ἀφάμαρτεν. In allem vorhergehenden hatte A. dem H. titrgend den rücken gewandt, als oben in Δ, wo es hiess

Zεὺς δὲ πατηρ Λίανθ' ὑψίζυγος ἐν φόβον ὧρσεν.

Durch die zerlegung des elften buchs vor 599, und dadurch,

dass ich erst bis 595 (596—8 fallen natürlich fort), nicht schon bei 557 halt mache, bin ich nun zwei einwürfen des hrn. F. begegnet, die er mit grossem jubel geltend macht. Wer sich nicht überzeugt, dass der grössere theil der kämpfe im A bei den schiffen selbst vorgeht, und wer daran festhält, graben und mauer werden im elften buche so vorausgetzt, wie im achten, der kann freilich nicht zu der verbindung von £ 402 mit dem aufhören der schlacht in A ja sagen, denn er muss im geiste plötzlich vom offnen felde vor dem graben zu den schiffen springen, und wer auf

ώς Αΐας τότ ἀπὸ Τρώων τετιημένος ἦτορ 557 ἦια πόλλ ἀέκων, περὶ γὰρ δία νηυσίν Αχαιών folgen lässt Αΐαντος δὲ πρώτος ἀκόντισε φαίδιμος Εκτωρ έγχει, ἐπεὶ τέτραπτο πρὸς ίθύ οἱ,

macht gleichfalls einen sprung, da Aias erst zu fliehen aufhören und zu befreundeten gekommmen sein muss, ehe er sich umwenden und Hektor nach ihm werfen kann. "Endlich" aber "wost hätte Zeus dem Aias flucht gesandt, wenn er zulässt, dass gleich darauf A. Hektor durch einen steinwurf betäubt?" Das ist ein einwand, der allerdings des namens werth scheint. leicht kann er durch eine bemerkung, die Lachmann hier gemacht und hr. F. wiederholt, Grote zur rettung des achten buchs angewandt hat, beseitigt werden. Ueberall ist der dichter dieses liedes griechisch gesinnt, Hektors ruhm verschiebt und schmälert er, wo er kann, "es ist als ob er es gar nicht nachdrücklich genug glaubt sagen und nicht oft genug wiederholen zu können, dass Zeus wille und Zeus wille allein den Troern sieg verleihen konnte". In dieser patriotischen und sehr liebenswürdigen befangenheit scheint er einen umstand erfunden zu haben, den er gar nicht im sinne hatte von Zeus willen abhängig zu machen, sondern trotz dem willen des Zeus sich hinzudachte, den aber die diaskeuasten für ihre Διὸς ἀπάτη sehr gut brauchen konnten.

Welche theile weiter noch zu diesem liede gehören, darüber kann ich mit L. ( $\Xi$  402—25. 427—9. 432—507. O 220 f. 232—57. 262—9. 271—80. 306—27. 515—90) nicht ganz einverstanden sein:  $\Xi$  402—507. O 220 f. 232—59. 262—80. 306—43. 345—51. 500—14). Es geht uns ja nichts an, dass  $\Xi$  426 unter Hektors beschützern Glaukus steht, der beim ersteigen der mauer 387 ff. von Teukros kampfunfähig gemacht wurde:

389 παυσε δε χάρμης 392 Σαρπήδοντι δ' άχος γένετο Γλαύκου ἀπιόντος,

ohne dass seine wiederherstellung und rückkehr später gemeldet wäre. Und auch 430 f. zu streichen sehe ich keinen grund, da das, was sie sagen, in őpp îxeb înnovç doch schon enthalten ist, und übrigens durchaus nicht beweist, der verfasser setze hier das zurücklassen der wagen hinter dem graben voraus, den er gar nicht kennt. So kann er sich auch jetzt nicht die Troer bis über diesen graben zurück verfolgt denken, sondern nur bis über die linie hinaus, an der er sonst angenommen wird, und wir entgehen wieder dem einwande, eine solche veränderung der scent dürfe nicht unangegeben bleiben, den hr. F. wegen übergehung von

O 1 αὐτὰρ ἐπεὶ διά τε σκύλοπας καὶ τάφρον ἔρησαν erhebt. O 260 f., die in beziehung zu 335 ff. stehn, bleiben ohne schaden fort, doch können wir beide vorausgehenden, so wie 270 unangetastet lassen. Ueber das räthselhafte stück 281—305 finden wir bei hrn. F. kein wort. Er hat es wahrscheislich nicht der mühe für werth gehalten, nachdem er bewieses, dass L's zehntes lied ein unding sei, ausser den disiectis membris desselben die angeblich dazwischen geschobenen theile mit

ihm zu betrachten. Aber er müsste doch zeigen, dass sie im zusammenhang des fünfzehnten buches nothwendig seien oder wenigstens sehr wohl in denselben hineinpassten. Sie enthalten nach einer verwunderung des Thoas, der als ein bis jetzt ganz unbekannter in fünf versen porträtirt wird, über Hektors wiedererscheinen einen rath desselben, man solle das volk zu den schriften zurückgehen heissen, die helden avroi d'osson agisto — sollen dem ersten anlauf allein die spitze bieten; es bleiben die

ἀμφ' Αΐαντα καὶ Ἰδομενῆα ἄνακτα, Τεῦκρον Μηριόνην τε Μέγην τ' ἀτάλαντον Άψηι ἀριστῆας καλέσαντες, αὐτὰρ ἀπίσσω

ή πληθύς έπὶ νῆας 'Αχαιών ἀπονέοντο. Nicht nur sind Aias Oileus', in diesen büchern fast immer mit dem Telamonier vereint, und Menelaus ausgelassen, die doch neben Meges und Meriones des nennens werth waren, sondern es könnte nur die kopflosigkeit einen solchen rath eingeben und befolgen, wie er auch nachher nicht als befolgt erscheint; jetzt, wo alles darauf ankommt, die Troer nicht wieder über den graben zu lassen, ihnen mit allen kräften zu widerstehen nicht nur, sondern sie selbst anzugreifen. Die that sieht der grosssprecherei der Römer ähnlich, die von Galliern belagert brod vom capitol warfen, dergleichen generosität hier aber übel angebracht, und aus der llias an vernünftigkeit nur mit dem zu vergleichen ist, was Poseidon 2 376 rath: der tapfere, der einen kleinen schild habe, solle ihn dem schlechtern manne geben und selbst den grössern nehmen; der überall griechisch gesinnte dichter konnte die Griechen nicht so lächerlich machen. Und Thoas, der weise rathgeber, musste sich doch nun vor allen auszeichnen, um die entlassene menge zu ersetzen: das hat sich wohl so ganz von selbst Verstanden, dass es geschwätzigkeit gewesen wäre, davon zu reden; er wird gar nicht weiter erwähnt. Auch vergleiche man, wie sich gegenüber stehn:

306 Τοωες δε ποούτυψαν ἀολλέες, ήρχε δ' ἄρ' Έκτωρ 312 'Αργεῖοι δ' ὑπέμειναν ἀολλέες, ὡρτο δ' ἀντή,

und ob dazu der eben angeführte rath des Aetolerführers passt.

Das nun folgende verzeichniss von einzelkämpfen fand L. hier unpassend, weil nur Troer siegen und Apollon doch die ägis nicht immer schüttelte:

318 δφρα μεν αἰγίδα χεροὶν ἔχ ἀτρέμα Φοῖβος ᾿Απόλλων, τόφρα μάλ᾽ ἀμφοτέρων βέλε᾽ ἤπτετο, πὶπτέ τε λαός. αὐτὰρ ἐπεὶ κατένωπα ἰδών Δαναῶν ταχυπώλων σεῖσ᾽, ἐπὶ δ᾽ αὐτὸς ἄυσε μάλα μέγα, τοῖσι δὲ θυμὸν ἐν στήθεσσιν ἔθελξε, λάθοντο δὲ θούριδος ἀλκῆς.

Hr. F. wendet nicht ganz richtig dagegen ein, ἐπεὶ σεῖσε heisse wicht "so oft er schüttelte", was ἐπεὶ oder ὁσσάχι σείσειε wäre, sondern ; ex quo, von dem augenblick an, wo er schüttelte".

Bridge Min

81-

iest

Müssen wir uns denn den gott, seitdem er einmal angefangen, unablässlich schütteld denken, kann er niemals absetzen, um von neuem anzufangen! Vielmehr war zu sagen, es werde auf de Lachmannsche weise jeder gegensatz zwischen beiden mit όρρκ und αὐτὰψ ἐπεί eingeleiteten gliedern aufgehoben; sollen auf dem schütteln der ägis und in den doch nicht sehr groußen pausen während desselben Achäer fallen, so war das erste überflüssig; und in dem letzten gleichniss von einer heerde rieder oder schafe, in die zwei raubthiere eingebrochen, welchem angefügt wird:

326 ως ἐφόβηθεν 'Αχαιοὶ ἀνάλκιδες ἐν γὰς 'Απόλλων ἡκε φόβον, Τυωσὶν δὲ καὶ Εκτορι κῦδος ὅπαζεν, scheint bestimmt angedeutet, dass zunächst nur Troer siegen sollen. Darum halte ich die folgenden verse für ächt bis 351, und nur

344 τάφρω καὶ σκολόπεσσιν ἐνιπλήξαντες ὀρυκτῆ für eingeschoben. Was dann aber kommt, gehört nicht zu unserm liede, da graben und mauer durch Apollon darin zerstört werden; und an die letzte rede des Hektor schliesst sich erst:

500 "Ως είπων ωτρυνε μένος και θυμόν έκάστου.

H. drohte dem den tod, den er lässig hemerke, und rief allen 21:
 343 Νηνοίν ἐπισσεύεσθε, ἐᾶν δ΄ ἐναρα βροτοέντα.
 Genau passen dazu die folgenden worte des Aias:

502 Αίδως, Άργειοι νῦν ἄρχιον, ἢ ἀπολέσθαι, ἢ ἐ σιωθῆναι καὶ ἀπώσασθαι κατὰ νηῶν ἡ ἔλπεσθ', ἢν νῆας ἔλη κορυθαίολος Έκτωρ, ἐμβαδὸν ἴξεσθαι ἢν πατρίδα γαῖαν ἔκαστος; ἡ οὐκ ὀτρύνοντος ἀκούετε λαὸν ἄπαντα Έκτορος, ὸς δὴ νῆας ἐνιπρῆσαι μενεαίνει;

während in der rede 486—99 H. gar nicht vom nehmen der schiffe spricht, sondern im gegentheil zum rüstigen kampf au denselben ermahnt, damit die Achäer zur rückkehr auf ihnen gezwungen werden:

493 ἀλλ' ἄλοχός τε σόη καὶ παίδες ὀπίσσω, καὶ οἰκος καὶ κλῆρος ἀκήρατος, εἴ κεν 'Αχαιοὶ οἰχωνται σὺν νηυσὶ φίλην ἐς πατρίδα γαῖαν. der schlussvers fehlt auch für sie nicht:

514 " είπων ωτουνε μένος και θυμον έκάστου.

Ich glaube also, dass bei einfügung des stücks, dessen anfant L. 328 annahm, die diaskeuasten eine engere verschmelzung vornahmen; auch dies stück begann mit einem verzeichniss von einzelkämpfen und einer rede des Hektor, die sie jedoch beide autliessen nebst der gegenrede des Aias auf 486—98; erst 352 gehört dazu. Den schluss unsers liedes nehme ich aber 514 sa, und dehne es nicht mit L. bis 590 aus, bis wohin nichts mehr von entscheidung geschieht. Hektor dringt jetzt unter Apollow

1111

unmittelunrem schutze und beistande vor, und es ist unzweiselhaft, dass nun der rathschluss des Zeus sich erfüllen wird.

Gegen die einheit des zwolften buchs ist im wesentlichen nichts einzuwenden; es ist mit einigen athetesen L.'s elftes lied. Dass es mit A nicht zusammen gedichtet sein kann, habe ich geneigt, auf A beruht aber sein zusammenhang mit O: unmittelhar auf O kann man sich M nicht folgend denken, da die drei helden, die von jetzt an nicht mehr im kampf erscheinen, erst werwundet werden müssen. Bis uns also bewiesen wird, in der Achilleis habe ursprünglich zwischen @ und M ein untheilbares und für sich befriedigendes lied von dieser verwundung gestanden, das mauer und graben voraussetzte, und die diaskeuasten seien so thörig gewesen, diese schöne suite durch unterschiebung des jetzigen stückwerks zu zerreissen, wollen wir von jetzt nicht mehr zückwärts schauen, sondern nur fragen, ob das erforderliche mass von congruenz mit den spätern büchern vorhanden ist. Dieselbup erkennen bekanntlich nur ein thor in der griechinehen maner an, wie Aristarch zu bemerken nicht unterlassen hat (Lehrs p. 130), aber nicht κατά άριστερά του καυστάθμου (Ariston. M 118), sondern in der mitte, wie es natürlich ist. Maktor, der nicht auf der linken seite kämpft, sprengt es mit einem steinwarf M 457 ff., und später wird die lage ausdrücklich angegehen. An der stelle im N, wo Idomeneus und Merienes sich in die schlacht begeben wollen, und der letztere zweifelhaft ist, ob auf die rechte oder linke seite, antwortet Idomeneus; . 312 νησοί μέν έν μέσσησιν αμύνειν είσι και αλλοι,

Αΐαντές τε δύω Τεθκρός &, δς άριστος Αχαιών το ξοσύνη, άγαθος δε και έν σταδίη ύσμίνη οι μιν άδην ελόωσι και έσσυμένον πολέμοιο, Εκτορα Πριαμίδην κτλ

1 326 + 100 + 8' 608 8n' aptoreg' exe στρατού,

₹pd 679 heisst es von Hektor:

\*,\*: .

άλλ' έχεν η τὰ πρῶτα πύλας καὶ τεῖχος ἐσᾶλτο. Aber in M ist ein thor auf der linken seite, denn links kämpft Asius, gegen den die Lapithen Leonteus und Polypoites das thor vertheidigen, und der von Idomeneus erlegt wird. Folgt nicht hieraus, der verfasser des buches kenne zwei thore 4), deren eines bei der mangelnden einheit des befehls leicht offen stehn kunate, während das andre geschlossen war, und er sei deshalb ein andrer, als der des N! Ich muss mich zu dieser ansicht hakennen, obwohl es hrn. F. sehr gelegen ist, dass L. die erahlung von den Lapithen nur nicht geradezu für interpolirt gehalten; dass die Lapithen sonst in der Achilleis, und dieser name

überhaupt in der Ilias nicht weiter vorkommt, kann ich ebense wohl als grund für zweifelhaften ursprung des ganzen gesanges vorhalten. "Die verwirrung in den ortsangaben, die sich bei der beschreibung des kampfs längs der mauer diesseits und jesseits finden", erklärt hr. F. wiederum daber, dass "ohne hälfe der schrift die vorstellung eines ausgedehnten locals und aller auf dessen einzelnen punkten gleichzeitig handelnden personen ungetrübt und ungeschwächt zu bewahren - eben nur dem diebter möglich gewesen, der dies local für seine erzählung erfunden hatte"; bei mündlicher und stückweiser überlieferung hätten abweichungen und folglich widersprüche nicht vermieden werden können. Mag doch das local so ausgedehnt gewesen sein, wie es wollte; darauf kommt es nicht an bei der frage, ob es meglich oder unmöglich gewesen, die vorstellung davon ungetribt zu erhalten, sondern auf die grössere oder geringere menge von einzelheiten, die darauf zu merken waren: dergleichen war hier ausser einem andern punkte, den wir nachher berühren werden, nichts als das einzige thor in der mitte der mauer hinter den graben; das zu behalten war nicht sehr schwierig. Hr. F. scheint ganz dieselbe betrachtung angestellt zu haben: darum riss er dem zwölften buch das eine auge aus, denn mit ihm konnte auch er es nicht in das himmelreich der Achilleis eingehen lassen. -Desto bereiter könnte man sein, anzuerkennen, dass er einen andern widerspruch genügend gelöst habe, der genau genommen freilich keiner zu nennen wäre. An einer dritten stelle der mauer nämlich macht Sarpedon den versuch einzudringen, wo der thurm des Menestheus steht, 332: M. schickt seinen herok Thootes um hülfe an Aias, den er ἐγγύθεν stehen sieht: A. lässt Oileus' sohn mit Lykomedes zurück, und begiebt sich nebst Tenkros und Pandion zu M., wo er nun den Lykiern die waage hält, obwohl Sarpedon die ganze έπαλξις herabreisst 397. Doch ist jetzt Hektor gegenüber die vertheidigung zu schwach, er wirft das thor ein, und darum hiess es

290 Οὐδ' ἄν πω τότε γε Τρῶες καὶ φαίδιμος Εκτωρ τείχεος ἐρρήξαντο πύλας καὶ μακρὸν ὀχῆα, εἰ μὴ υἱὸν ἑὸν Σαρπηδόνα μητίετα Ζεύς ώρσεν ἐπ' Άργείοισι.

Nun aber befinden sich im dreizehnten buch beide Aias nebst Teukros (von 170 an) und Menestheus in der mitte gegen Hektor kämpfend. Dieser widerspruch fällt fort, sobald man an jenes  $\hat{\epsilon}\gamma\gamma\hat{v}\partial\epsilon v$  denkt, aus dem sich auch ohne sehr subtile interpretation ergiebt, der thurm des M. sei nahe an der mitte gelegen; diesen brauchten die Lykier nun nicht erst zu erstürmen, sondern konnten bequemer durch die von Hektor gemachte bresche eindringen, wo auch die besten streitkräfte der Achäer sich jetzt sammeln mussten. Doch bleibt es ein sonderbarer ausdruck, wenn hr. F. sagt, der dichter habe das thor und den tham

"nicht als zwei von einander getrennte punkte gedacht." Im zwölften buch ordnen sich die Troer vor dem überschreiten des grabens in vier colonnen 88 ff.: unter Hektor, Polydamas, Kebriones; Paris, Alkathous, Agenor; Helenus, Deiphobus, Asius; Acneas, Archelochus, Akamas. Asius fährt vor allen andern durch den graben begleitet von lamenus, Orestes (fallen 193), Adamas, Thoon, Oinomaus 139 f., und kämpft auf der linken seite: hier stehn im N auch Paris 490, der erst 766 von Hektor in die mitte geholt wird, Alkathous 428, Agenor 490, Helenus 576, Deïphobus 402, Aeneas 464; also bleibt nur die colonne der bundesgenossen für den rechten flügel der Achäer, auf dem der thurm des Menestheus sich besinden muss, und die entfernung von ihm bis zum thor kann nicht auf null sinken. -Etwas anderes unerklärliches findet sich auf derselben seite (80) der Friedländerschen schrift: "bis Hektor auf die mauer springt 438 und dann das thor erbricht." V. 438 steht:

δς πρώτος έσήλατο τείχος Αγαιών. Heisst ἐσήλατο τεῖχος "er sprang auf die mauer?" Dann waren die kräfte des Hektor wirklich übernatürlich: er musste sich von der mauer herab bücken, um den stein, der πρόσθε πυλάων lag, in die höhe zu heben, und schleuderte ihn dann mit unbegreiflicher geschicklichkeit von oben her zugleich seitwärts und nach vorn. Ich denke, der erfolg des steinwurfs, das hineinspringen in und hinter die mauer ist in jenem verse vorausgesagt.

Wie ist aber Asius, der den äussersten linken flügel einnahm, mit seinen genossen Adamas (N 560), Oinomaus (506), Thoon (545) hineingekommen? haben die Lapithen aufgehört ihm zu widerstehn? das ist nicht gesagt. Sich vorstellen, er sei durch das von Hektor gesprengte thor gefahren, will auch hr. . F. nicht, muss vielmehr annehmen, dass auf der linken seite irgendwo die mauer dem boden gleich gemacht war, und die stelle, ia der dies erzählt wurde, verloren ist. Doch widerruft der nächste satz den eben ausgeschriebenen, denn er spricht nur von einer vorstellung, die mauer sei nicht bloss erstürmt, sondern auch zerstört gewesen, die sich desto leichter bei den vortragenden bilden und befestigen konnte, je öfter die kämpfe des dreizehnten buchs besonders vorgetragen wurden. Zum beweise dafür werden citirt:

Ν 737 Τρώες δε μεγάθυμοι έπει κατά τείχος έβησαν (aach analogie von

0 384 Τρώες μεγάλη ίαχη κατά τείχυς έβαινον, ίππους δ' είσελάσαντες έπὶ πούμνησι μάχοντο); 至 15

έρέριπτο δε τείχος Άχαιῶν

55 τείχος μέν γάρ δή κατερήριπεν.

Ganz richtig, die mauer ist zum theil zerstört, schon ehe sie Apollon in O niederwirft, und zu den genannten versen lässt sich eine ganz bestimmte stelle beibringen, die es erzählt; aber nicht auf der linken seite, sondern auf der rechten, wo Sarpedon die  $\tilde{\epsilon}\pi\alpha\lambda\xi\iota\varsigma$  heruntergerissen hatte:

M 399 τείχος έγυμτώθη, πολέεσοι δε θηκε κέλευθας, freilich nicht für rosse. Und in der mitte war es nicht nöthig, die mauer zu stürzen, denn dort war sie am niedtigsten und wurde leicht überstiegen:

N 673 ἀλλ' ἔχεν ή τὰ πρῶτα πύλας καὶ τεῖχος ἐσάλτο 682 αὐτὰρ ὅπερθεν

τείχος έδέδμητο χθαμαλώτατον

Μ 469 αυτίκα δ' οι μεν τείχος υπέρβασαν που

Ν 87 τοι μέγα τείχος υπερχατέβησαν ομίλο.

Wollen wir annehmen, dass alles, was zur einheit der Ilias sehlt, verloren ist, so müssen wir aufhören zu streiten, wie in dem undern falle, wenn alles, was sie stört, interpoliet sein solle.

Wie im vorigen gesange hr. F. die athetese der Lapithererzählung acceptirte, so steht er nicht an, Lachmann in der verwerfung von N 92 f. 156-68 beizutreten. Poseidon ermuthigt zuerst beide Aias μεμαώτε καὶ αὐτώ, dann diejenigen, welche παρὰ νηνοὶ θοῆσιν ἀνέψυχον φίλον ἦτος, und die Troer, dieselt der mauer sehend ὑπ' ὀφρύσι δάκρυα λεϊβον.

91 Τεῦκρον ἐπι πρώτον καὶ Λήττον ἢλθε κελεύων Πηνέλεων θ' ἤρωα Θόαντά το Αηίπυρόν το Μηριόνην τε καὶ ᾿Αντίλοχον μήστωρας ἀυτῆς:

Diese belden werden nicht als in der mitte der schlachtreibe befindlich genaunt, — wie hr. F. Lachmann nachzusprechen scheint, sondern ausserhalb der schlacht bei den schiffen (84) sieh erholend, also steht damit nicht in widerspruch ), wenn Deïpyrus 478 links steht (und fällt 576), gleich wie Antilochus 400; sondert das ist das ungenügende und zweifel erregende, dass uns nicht gesagt wird, was sie auf Poseidon-Kalchas' ermunterung gethas an welchen punct der schlacht sie sich begeben. Und Meriones, der allerdings erst mit Idomeneus 329 auf den linken flügel geht, zersplittert 159 ff. eine lanze auf Deïphobus schilde, der

156. ἐν τοῖσι μέγα φορνέων ἐβεβήκει,
d. h. in Hektors nähe, 402 aber nach Idomeneus wirft. Geben
sich nun bei diesem widersprach die verse 156-65 wefehlbar
als interpolizt zu erkennen, damit bei 246 ff. nicht erst nach dem
factum gefragt werde, das den Meriones gezwungen, sich eine
neue waffe aus dem zelt zu holen, so könnte man 92 f. doch
zweifeln; wenigstens müsste mit ihnen auch 91 fallen: denn was
hätte πρῶτον noch für einen sinn, wenn überhaupt nur zwei ge-

<sup>5)</sup> Dass nachher Poseidon dem Idomeneus (316) in Thoas' genalt erscheint, kommt gar nicht in betracht; denn es wird nicht gesagt, dass Idomeneus seinen verwundeten freund von der linken seite forlühre, vielmehr fällt sein gespräch mit dem gotte unmittelbar nach der erlegung des Amphimachus durch Heetov, die für Poseidon ein neuer antrieb web die Troer zu verderben.

nannt werden, zu denen Poseidon gekommen sei? Man könnte zweifeln, sage ich, ob nicht N 1—155 ein stück sei, das mit allem ursprünglichen nicht zusammengehaugen habo; und dieser verdacht würde vielleicht noch dadurch unterstützt werden, dass Idomeneus, der schon 210 hinter der schlachtreihe von Poeeidon getroffen wird, 518 dennoch weiss, Tenkros kämpfe in der mitte, obwohl derselbe eben erst, vor der erlegung des Imbrius und Amphimachus daselbst angelangt sein kann (160). Doch will ich lieber glauben, der übergang von

90 ψεῖα μετεισάμενος κρατερὰς ἄτρυτε φάλαγγας.

auf 94 τοὺς ὄγ ἐποτρύνων ἔπεα πτερόεντα προσηύδα

sei einem interpolator zu sylleptisch vorgekommen, und er habe
die ihm erscheinende lücke mit den ersten besten namen ausgefüllt <sup>6</sup>). — Ἰάονες (685) heissen die Athener im kataloge nicht,
wo es keine andere Φθῖοι gicht, als die des Achill (β 683);
von den 693 anführern der Phthier ist Medon im kataloge (723)

stellvertreter des Philoktet, wie Podarkes für Protesilaus (704).

Des letzteren schiffe liegen nach () 705 in der mitte, und zwar

mach N 681 mit denen des Aias zusammen; in der mitte aber

sollen nach Λ 6 (vgl Θ 223) die des Odysseus gedacht werden,
und Aias und Achill

έσχατα εῆας ἐίσας
εἴουσαν ἡνορέη πίσυνοι καὶ κάφτεῖ χειρῶν
(vgl. Κ 112 ἀντίθεὐν τ' Αἴαντα καὶ Ἰδομενῆα ἄνακτα,
τῶν γὰρ νῆες ἔασιν ἐκαστάτω αὐδὲ μάλ ἐγγύς
mit Ariston. Κ 53 Γ 230 Δ 273). Darauf antwortet hr. F.,
Θ 223 ff. seien interpolirt, die einleitung des elften buchs für den abgesonderten vortrag desselben später hinzugedichtet, und Κ sei kein buch der Achilleis 7). Er hat dabei übersehen, was auch L. nicht anführt, dass die odysseischen schiffe auch im vierzehnten buche nebst denen des Diomed und Agamemnon die mitte einnehmen:

28 πὰρ νηῶν ἀνιόντες, ὅσοι βεβλήατο χαλκῷ,
Τυδείδης Ὀδυσεύς τε καὶ ἀτρείδης ἀγαμέμνων.
πολλὸν γάρ ὁ ἀπάνευθε μάχης εἰρύατο νῆας
δὶν ἐφ' ἀλὸς πολίῆς τὰς γὰρ πρώτας πεδίονδε
εἴρυσαν, αὐτὰρ τεῖχος ἐπὶ πρύμνησιν ἔδειμαν,

6) Zu der berufenen stelle von Harpalion und Pylämenes 643—59 (£ 576) kann man vielleicht auch hier (vgl. über P 306. 347 Lachm. p. 77) ein seitenstück aufstellen. Im elften buche sind das dritte opferpaar des Agamemnon die beiden Antimachiden Pisander und Hippolochus 122; ein Pisander, über dessen persönliche verhältnisse nichts angegeben wird, hat mit Menelaus einen hartnäckigen zweikampf N 601 (auch ein Thoon fällt A 422 und N 545; vgl. M. 140).

7) "Glatt ausschneiden" lassen sich K 113—5 nicht; nur 113 kann man übergehen, die andern sind nothwendig wegen der folgenden theile des gesangs. Ueberdies giebt hr. F. sonst nicht allzu viel darauf, wenn

womit überhaupt im widerspruch steht, dass sich der kampf 275σίν ἐν μέσσησιν entspinnt gleich nach dem einbruch des theres; dem widerspricht abermals

656 'Αργείοι δε νεών μεν έχωρησαν και ανάγκη τῶν πρωτέων

vgl. auch A 807: Patroklus kommt zu des Odysseus schiffen, ίνα σφ' άγορή τε θέμις τε

ήην, τη δή καί σφι θεών έτετεύχατο βωμοί (das wird doch wohl in der mitte sein?). Wer behauptet, das dreizehnte und vierzehnte buch seien als theile eines und dessel ben epos éinem dichtermunde entflossen, von dem verlangen wir, dass er diese für uns unvereinbaren punkte nicht verschweige, sondern als einbar darthue in solcher nähe, wie sie hier sich

zeigen. Es ist wohl dies ein zeichen mehr dafür, dass Z 26-

152 ein "füllstück" ist.

Nach X 722 kommt ein abschnitt, der mir in seiner jetzigen gestalt sehr bedenklich erscheint und den verdacht erregt, er sei von den diaskeuasten sehr variirt auf uns gekommes, vielleicht weil alles, was auf 685 folgt, erst von ihnen mit dem vorhergehenden verbunden war; denn dieser abschnitt nebst 674 ff. 8) ist wirklich die brücke, die einen zusammenhang her-Verhielte es sich so, hätten sie aber ihr werk sehr ungeschickt gethan. In der mitte, auf der wir uns seit 674 befinden, fangen die Achäer an ein so starkes übergewicht zu gewinnen, dass 723 gesagt wird:

ένθα κε λευγαλέως νηῶν ἄπο καὶ κλισιάων Τρώες έχωρησαν προτί Ίλιον ήνεμόεσσαν,

εί μη Πουλυδάμας θρασύν Εκτορα είπε παραστάς.

P. will, H. solle alle besten hierher zusammenrufen, um eines rath zu halten, ob der kampf fortzusetzen oder abzubrechen sei. Ist jetzt die zeit dazu, die helden in unthätigkeit zu versetzen, jetzt bei der grössten gefahr, dass die fast reif herabhängende frucht des sieges verloren gehe? und ist es wahrscheinlich, dass H. sich damit einverstanden erklären werde, der im vorigen gesange durch ein drohendes zeichen des Zeus sich nicht hatte schrecken lassen? wahrlich nicht. Und dennoch

άδε δ' Έκτορι μῦθος ἀπήμων.

Thut er aber, was ihn P. geheissen? er befiehlt diesem, alle besten auf dem platze zurückzuhalten, er selbst will an andern stellen sich in den kampf mischen, aber zurückkehren, sobald er die nöthigen befehle gegeben: das ist etwas anderes, und das

stellen, auf die unitarische ansichten zu bauen anlass gefunden wird, glatt ausgeschnitten werden können.

8) Die anknüpfung Εκτωυ δ' ουκ επέπυστο κτλ. erinnert an A 395-

οὐδέ πη Έκτως πεύθετ', ἐπεί ψα μάχης ἐπ' ἀριστερά μάρνατο πάσης.

vgl. N 521

wort hat ihm also sicht gefallen. Thut er denn aber nun nach seinen eignen worten? er fliegt durch Troer und bundesgenossen suchend Deïphobus und Helenus, die verwundet die schlacht haben verlassen müssen, Asius und dessen sohn Adamas, die getödtet sind. Den allein gefundenen Paris führt er an, und fragt auch nach Othryoneus (fiel 373); nachdem sich der bruder vertheidigt, ihm das geschehene gemeldet, und ihn durch muthige versicherungen besänftigt, gehn sie beide dahin,

ένθα μάλιστα μάχη καὶ φύλοπις ήεν,

ἀμαί τε Κεβοιότην καὶ ἀμύμονα Πουλυδάμαντα, und nieht bloss die berathung, über die Polydamas kein wort mehr hört oder sagt, sondern auch die befehle, die H. geben wollte, sind ins wasser gefallen. Waren auch die oben genantten nicht mehr anzutreffen, so fanden sich doch links ausser Agenor noch Aeneau Archelochus Akamas, rechts Sarpedon und Asteropäus im treffen, die befehle empfangen konnten. Und was geschieht denn, die am anfang citirten verse 723—5 zu rechtfertigen? was hat die rede des Polydamas bewirkt? verstärkung des mitteltreffens durch — Paris. Nun ist es zeit, dass Here Zeus einschläfert, denn gegen diesen helden muss Poseidon sein möglichstes thun, und darf nicht jeden augenblick bedroht sein, dass Zeus ihn gewahr werde. Zu den schöneren theilen der llias kann ich diesen abschnitt nicht rechnen.

Die meisterhafte art, mit der L. den faden seines dreizehnten liedes durch die bücher  $\Lambda \Xi O$  aufzusinden und von der oft verwirrenden umgebung zu befreien weiss, sindet bei hrn. F. eigentlich keine beurtheilung. Die ersten 153 verse von  $\Xi$  waren für L. nach einem etwas stark betonten ausdruck so schlechte poesie, dass er nichts damit zu thun haben und auch nicht wissen wollte, wo sie herkämen. Sie sind aber auch für sich nicht im zusammenhang, sondern die ersten 26 müssen ausgeschieden werden: denn während Nestor die anknüpfung an A 803 im ansang aus seinem zelte  $\hat{\epsilon}_S$   $\pi \epsilon \varrho i \omega \pi / \nu$  geht den verwundeten Machaon zurück lassend, fragt ihn Agamemnon 43, warum er aus der schlacht komme; er muss es längst wissen, was ihn zurück geführt, denn ihre beiderseitigen schiffe liegen dicht am meere gar nicht weit von einander, wie A 622 von N. und M. gesagt wird:

τοὶ δ΄ ίδοῶ ἀτεψίχοντο χιτώνων στάντε ποτὶ πνοιήν παρὰ διν' άλός

(Ariston. ή διπλη ὅτι σαφῶς οἶτοι πρὸς τῆ Φαλάσση νεντωλκήκασιν); d. h. die freilich zu den "unbestreitbarsten" gehörende beobachtung des Aristarch, dass man zwischen den äusserungen der personen des gedichts und denen des dichters selbst unterscheiden müsse, findet hier gar keine anwendung. Ferner erscheint in dieser zusammenkunft der könige fast auch Nestor

verwundet: der vielredende alte herr sagt nichts von Machaes, sondern ganz allgemein

πόλεμον δ' οὐκ άμμε κελεύω 62

δύμεται· οὐ μέν γὰο βεβλημένον ἔστι μάγεσθαι, wie Diomed 128: δεῦτ' ἴομεν πόλεμόνδε καὶ οὐτάμενοί πεο ἀκάγκη ένθα δ' έπειτ' αὐτοὶ μὲν έχώμεθα δηιοτήτος

έχ βελέων, μή πού τις έφ' έλκει έλκος άρητας. άλλους δ' οτρύνοντες ενήσομεν, οι το πάρος περ θυμιο ήρα φέροντες άφεστασ' ούδε μάγονται

ideren wurde bisher nicht mit einer sylbe gedacht ausgenommen N 84; vgl. O 672. 675; warum duldet denn Poseidon, dass sie müssig stehn?). Endlich gehn sie, ohne dass einer ausgenommen wird,

ίργε δ΄ άρα σφιν άταξ άτδρων Αγαμέμνων, und Machaon ist vergessen; aber auch Nestor im verfolg: 379 τους δ' αυτοί βασιλήες εκόσμεον ουτάμενοί περ.

Τυδείδης 'Οδυσεύς τε και Άτρείδης 'Αγαμέμνων. er kommt erst wieder vor O 370, wo er zu Zens betet, und 659, wo er

λίσσεθ' ύπλο τοκέων γουνούμενος ανδρα έκαστον.

Hr. F. hat selbst erinnert, dass v. 14.

τάχα δ' είσιδεν έργον αεικές, τούς μέν όρινομένους, τούς δε κλονέοντας οπισθεν. Τρώας ύπερθύμους

nicht passt zum schluss von A':

'Αργείοι δ' έτερωθεν επίαχον, οὐδ' ελάθοντο άλκης, άλλ' έμετον Τρώων επιόντας άρίστους,

und den widerspruch erklären zu können vermeint aus geschehener hinzudichtung einer einleitung für abgesonderten vortrag des Z. Aber das hilft nichts; dieselbe vorstellung, die im obigen verse enthalten ist, und die Διὸς ἀπάτη überhaupt erst als nëthig erscheinen lässt, herrscht da, wo zuerst in diesem gesange von der schlacht die rede ist: Poseidon ruft

364 'Αργείοι, και δ' αύτε μεθίεμεν Έκτορι νίκην Πριαμίδη, τνα νηας έλη και κύδος άρηται;

und 508 werden die Musen angerufen, sie sollen sagen,

υςτις δή πρώτος βροτόεντ' ανδράγρι' Αγαιών ήρατ, έπεί ο έκλιτε μάχην κλυτός έννοσίγαιος.

Doch wird es wohl nicht angehn, diese letzten verse bis 522 dem dichter der Διὸς ἀπάτη zuzuschreiben; würde dieser so abgeschmakt gewesen sein, von dem lokrischen Aias zu sagen, es sei ihm niemand gleich gekommen έπισπέσθαι ποσίν άνδρών τρισσάττως, wenn Zeus flucht erregte! Zeus, der jetzt vielleicht nicht einmal träumte von Troia. - Noch etwas anderes ist auffallend genug in diesem schlusse, der uns einerseits durch die namen Phalkes und Hippotion an N 791 f. erinnert, anderseits durch Hyperenor auf P 24 weist: durch dus blosse patronymi-

kon 'Aroxidys 506 ist Menelaus bezeichnet, während das sonst nur von Agamemnon gilt. - O 110 ff. erzählt Here dem Ares. was N 518 sich ereignete, den tod seines sohnes Askalaphus, worauf Athene den gott mit gewalt zurückhalten muss, dass er sich nicht denselben zu rächen, in die schlacht menge. Es ist sonderbur, dass Here davon kenntniss hut, die andern götter aber nicht, da sie doch gleich ihnen bis 2 153 in ihrem gemach verborgen gewesen, und dann mit Zeus geschlafen. Ich möchte vermuthen, diese erzählung, so hübsch sie ist, sei nachträglich eingeschoben, und der eigentliche übergang von 109 auf 143 verwischt worden. Darauf wird aber nicht nöthig sein weiter einzugehn, dass der rathschluss des Zeus O 63 lautet, die Griechen sollen fliehend in die schiffe des Peliden fallen, was allem übrigen widerspricht (nur Achill selbst stellt das als bedingung seiner rückkehr 1 650. vgl. II 63); das ist wieder ein cardinalpunkt im plane, und ihn zu ändern konnte keinem rhapsoden einfallen, der noch dazu "die fertige Ilias ohne zweifel wirklich gekannt hat".

L's vierzehntes lied hebt mit 1497 (für uns 493)-520 an. dem stück, das uns oben aus mannigsachen gründen in das zehnte nicht passte, und wird 558 fortgesetzt, für uns aber erst 599. da wir 558-95 zum zehnten rechnen konnten. Doch müssen wir, ehe wir dieses lied auch in seiner zertrümmerung anerkennen, auf einen widerspruch aufmerksam machen, der sich in sei nem ersten theile findet, dem "sinnreichen beiwerk zu einer tei chomachie," wie L. sagt. Dass Achill zwar den zurückkehrenden Nestor bemerkt, aber nichts von Agamemnon Diomed Odys seus weiss, ist insofern als mit der mehrfach erwähnten stellung der schiffe zu einander übereinstimmend zu denken, wenn die des Nestor denen des Achill verhältnissmässig am nächsten lagen; wie kann aber dann Patroklus auf dem wege von N. zu A. zurück bei denen des Odysseus vorbei kommen und dort den Eurypylus treffen (806)? in dem einen theil ist eine voraussetzung festgehalten, die in dem andern vernachlässigt wird. Ich gestehe, dieser umstand scheint mir so viel beweiskraft zu haben, dass ich die ganze erzählung von Patroklus und Eurypylus einen zusatz der diaskeunsten nennen möchte: sie mussten bemüht sein, die so späte rückkehr des P. zu motiviren, und fanden dazu eine veranlassung in der verwundung des Eurypylus. Hingegen die episode von P. bei Nestor scheint zugedichtet von einem sehr begabten rhapsoden, der den haupttheil von A mit der Paktroklee verknüpfen wollte. Machaons verwundung, woran sie scheinhar angeknüpft, bleibt verworfen. Ob diese verbindung der beiden lieder schon alt oder verhältnissmässig jung ist, lässt sich nicht bestimmen: der, welcher 27-153 des E gemacht hat, kann sie nicht gemacht haben; sonst würde er Nestor nicht auch als verwundet erscheinen lassen, er würde durch ihn von M. und

auch vom besuche des P. reden <sup>9</sup>). Es bliebe also das vierzehnts lied auf die reste im O beschränkt, zunächst den rath des Theas 281—305, über dessen motivirung wir im dunkel schweben, dann nicht 328, sondern 351—66. Dann folgt ein vers, mit dem gar nichts anzufungen ist: im vorigen hat Apollon durch stürzen der mauer den gespannen der Troer einen weg gebahnt, und mit der ägis die Achäer in die flucht gejagt (αὐτοῖσι δὲ φύζαν ἐνῶρσαι), und urplötzlich heisst es:

ῶς 10) οἱ μὲν παρὰ τηυοὶν ἐρητύοντο μένοντες erst 381 passt wieder. Lussen wir nun 390—405 nach unsrer obigen annahme aus, so wird niemund im ernst daram anstoss nehmen, duss zu

387 οἱ δ' ἀπὸ τηῶν ὕψι μελαιτάων ἐπιβάντες ausser dem vorausgegangenen μάγοντο

406 Τοῶας ἐπτοχομένους μένον ἔμπεδον ein zweites für οἱ μὲν ἀφ' ἴππων 386 nicht gültiges verbum anfügt, da zwei vers 388 f. dazwischen stehn. 500—13 zählten wir ohen zum zehnten liede, es folgt also 514 auf 493, und das vierzehnte reicht bis 590.

Mit 592 beginnt ein neues, die Patroklee, eins der herrlichsten, das nach L. ausser dem schlusse von O beide gesänge  $\Pi$  und P umfasst  $^{11}$ ). Nicht nur haben die auf 591 zunächst fel-

9) P. spricht II 24—7 genau so, wie N. A 659—62, als verwunde anführend Diomed Odysseus Agamemnon Eurypylus, Achill 74 ff. ner D. und A. Wäre es zu gewagt, 26 f. als nachträglich interpolirt und is A übertragen zu streichen, ebenso wie 36—9 = A 794—7 (Bernhardy litt. 2. 27 umgekehrt)?

10) Was Fäsi sagt, es beziehe sich das auf 344 τάφρω καὶ σκολόπεσσιν ἐνιπλήξαντες ὀρυκτῷ, verstehe ich nicht.

11) Aber der umstand, dass in \$II\$ Apollon dem Patroklus die rüstung von haupt und schultern nimmt, während sie ihm in \$P\$ Hektor ahzieht, wird uns doch wohl nöthigen, eine theilung unter zwei verfasser vorzunehmen. Dass ausser dem gotte noch zwei sterbliche in bewegung gesetzt werden, damit P. unterliege, will mir wenig würdig und zwei lieder von P., deren eins mit seiner betäubung durch Apoll und seinem tode durch Hektor endete, und der waffen nicht weiter gedacht, das andre den gott aus dem spiele liess, und erst mit des Euphorben versuch und Hektors sieg begann. Dann wären die worte:

τότε δε Ζεύς Εκτορι δώκεν
βκεφαλή φορέειν, σχεδόθεν δε οί ήεν δλεθρος,
die abgerissen genug dastehn, mit unterdrückung des schlusses von 739
erst durch die diaskeussten eingeflickt, die damit den widerspruch getilgt glaubten, und 806—53 würde eine aus beiden liedern gemische
darstellung sein. Der verfasser des zweiten hat das erste gekannt, wi
aus Glaukus' rede an Hektor P 140 hervorgeht, aber das seine sich
allen andern punkten ihm gefolgt sein. Es ist auch auffallend, der
Hektor sich nicht sogleich der wassen bemächtigt, die doch sicherm of
warten nach Euphorbus ihm streitig machen würde, sondern den reut

genden verse ganz den charakter einer einleitung, sondern sie bieten zuverlässige merkmale, dass das frühere nicht mit ihnen zusammen gedacht wurde. Den rathschluss des Zeus (Atòs & έτέλειον έφετμάς 593) geben sie verschieden von allen ähnlichen stellen an : er erwartete, ein schiff brennen zu sehn, dann wollte er παλίωξι παρά τηῶν verhängen; und die schlacht wird zu unfang nicht in der nähe der schiffe gedacht (schon 387 οἱ δ' ἀπὸ τιών ύψι μελαιτάων έπιβάντες), sondern die Troer nur τηνοίν έπεσσεύοιτο (vgl. 347), und erst

653 είσωποι δ΄ έγένοντο νεών, περί δ' έσγεθον άκραι νηες όσαι πρώται είρυατο, τοι δ' επέχυντο.

d. h. die Achäer wurden der schiffe ansichtig, weil sie jetzt den Troern den rücken wendend sich in das schifflager stürzten. den halbkreis, dessen beide endpunkte in der näbe der mauer die axpai ryes sind, und in den nun auch die Troer entreprise. 668 entfernt Athene einen nebel von den augen der Achäer, von dem wir bisher gar nichts gewusst haben; dasselbe factum, aber durch Zeus, wiederholt sich P 649, und kommt überhaupt nur E. 27 in diesem funfzehnten liede vor. Unerklärlich wäre es, wenn das verbot des Zeus an alle götter, sich unders als auf befehl an dem kampfe zu betheiligen, vorausgegangen wur, wie Athene so etwas wagen oder Zeus es dulden konnte; mag man auch zugeben, dass A. um es zu thun nicht den Olymp zu verlassen brauchte. Aias endlich ist bis 674 unter denjenigen, welche άφέστασαν, hinter der schlacht unthätig standen, aber kurz vorher 560 hatte er selbst noch die worte gesprochen:

况 φίλοι, ανέρες έστε και αίδω θέσθ' ένι θυμώ, άλλήλους τ' αίδείσθε κατά κρατεράς ύσμίτας κτλ...

worauf es von den angeredeten heisst:

οί δε καὶ αὐτοὶ άλεξασθαι μενέαιιοι, έν θυμφ δε βάλοντο έπος φράξαντο δε εξας ξοκεί χαλκείφ.

Wie wir vergeblich fragen, warum denn Patroklus' rückkehr zu Achill nicht erzählt ist, und warum er denn keine botschaft von Nestor ausrichtet, so klafft uns meiner meinung nach ein andrer unheilbarer widerspruch 17369-72 entgegen: die fliehenden Troer

αέκοντας όρυκτη τύφρος έρυκεν, πολλοί δ' έν τάφρφ έρυσάρματες ωχέες ιπποι άξαντ' έν πρώτο ορμο λίπον άρματ' ανάκτων, 0356 δεί όχθας καπέτοιο βαθείης ποσοίτ έρείπων

\*\*echjagt; Apollon bringt ihn davon zurück nach des E. tode, Menelaus weicht von ihm und sagt zu Aias auf einmal:

P 122 drug raye renge' exer noguoniolog "Enrug. de 13 noch bei der leiche liegen. Diese inconvenienz hat der dichter wohl desshalb begangen, weil er den Euphorbus noch eine rolle spielen wollte.

ές μέσσον κατέβαλλε, γεφύρωσεν δε κέλευθον μακρήν ήδ' εύρεῖαν

(vgl. 260 f.). Und von Sarpedon wird gesagt
II 558 ος πρώτος ἐσήλατο τείχος Άχαιῶν,

was vielmehr auf Hektor passt M 438. Das letztere führe ich nur an, weil hr. F. die athetese von 555—62 nicht anerkenst, es also in übereinstimmung mit dem aus M citirten denken muss; denn für L's fünfzehntes lied giebt es sonst bekanntlich keine mauer:

O 735 ἢε τιτάς ημεν εἶναι ἀοσσητῆρας ἀπίσσω, ἢε τι τεῖχος ἄρειον, ὅ κὰ ἀνδράσι λοιγὸν ἀμύται 12); und wenn dennoch eine solche noch in einem zweiten verse vorkommt:

τεῖφε γὰς αὐτὸν ἔλχος, ὁ δή μιν Τεῦκρος ἐπεσσυμένον βάλεν ἰφ̄ 512 τείγεος ὑψηλοῖο,

so liegt der verducht nicht fern, 509—31 seien zugesetzt, damit man sich nicht wundere, Glaukus nicht thätig zu sehen, der seit seiner verwundung M 388 nicht vorgekommen, als in dem einen verse  $\Xi$  426, der ebenso gut fehlen kann. Beide stellen also, in denen die mauer genannt ist, streiten nicht gegen L, sondern bestätigen seine beobachtung. Hr. F. sagt, es war keine veranlassung, die mauer zu erwähnen, denn der flucht der Troer 366 stand sie nicht im wege, da sie Apollon eingestürzt hatte: aber so gut wie der von demselben gotte ausgefüllte graben war auch sie ein hinderniss; und in jedem falle gieht es keine unverdächtige stelle, die von ihr spräche.

Andres, was L. von seiner Patroklee geschrieben, wird von hrn F. nicht angefochten; nur darüber sagt er gelegentlich zwei worte, dass er πατημέριος falsch übersetzt habe. Äber wenn L. auch darin unrecht hatte, in

P 384 τοῦς δὲ πατημερίοις ἔριδος μέγα τεῖκος ὅρωρεν (Σ 453 πὰν δ΄ ἡμαρ μάρναντο περὶ Σκαιζοι πύλησιν) einen schreienden widerspruch mit der chronologie der Ilias zu erkennen, so wird doch den übrigen gründen nichts abgebrochen, die ihn zur verwerfung von P 366 – 423 trieben. Die athetese des hrn F. selbst von 593 – 92 wage ich so anzugreifen, ausgenommen dass nichts entgegensteht, noch

543 "Αψ δ' ἐπὶ Πατρόκλο τέτατο κυατερή ὑσμίνη.  $^{13}$ ) mit 593 καὶ τότ' ἄψα Κυρνίδης ἔλετ' αἰγίδα θυσσατόεσσαν zu verbinden. Neben dem hauptgrunde, der zwecklosigkeit von

12) Ich würde darauf nicht so viel gewicht legen, und mir die erklärung gefallen lassen: "wir haben keine mauer ausser der gestürzten" wenn nichts andres die ursprüngliche inconsistenz der Patroklee mit den frühern gesängen darthäte; da wir aber namentlich gesehen haben, dass das ebnen der bahn durch Apollon hier unbekannt ist, so muss man auf der zunächst liegenden interpretation bestehen.

13) Nach diesem verse fängt die interpolation an, wie die gehäußes epitheta ἀυγαλέη πολύδακυνς zeigen dürften.

Athene's herabkommen war aber das gegen L. (p. 66) zu bemerken, dass Zeus allerdings 595 auf dem Ida sitzend dargestellt wird, womit nicht übereinstimmt:

545 οὐφανόθεν καταβᾶσα· προῆκε γὰς εὐςύοπα Ζεύς.

Dass übrigens Apollon die ägis zurückgegeben, die er 229 cmpfangen, steht nirgend zu lesen.

Kin grundverschiedenes resultat von dem der Lachmannischen betrachtungen hat kürzlich hr. dr. Koch in Putbus über die besprochenen mittlern theile der Ilias bekannt gemucht (Philologus VII, 4); und da methodische forschungen von einem grundgedanken ausgehend im ganzen eigentlich immer zu demselben ziel führen müssen, ist nur das sie speciell leitende princip ein gesundes, so wird es an solchen nicht fehlen, die ein frohlocken erheben über unser bemühen, das es zu nichts anderem bringe, als zu sehr von einander abweichenden subjectiven meinungen. Wir werden uns das gefallen lassen müssen, wenn wir jedes princip, das bei der arbeit zur anwendung gebracht wird, als zureichend gelten lassen, und nicht vielmehr dem untergeordneten nur in zweiter linie beweiskraft zuschreiben wollen; das des hrn Koch wird aber wohl vielen auch ausser hrn Friedländer, der es schon längst bekämpft hat, etwas zu mikrologisch scheinen, als dass sie es vorzugsweise zur reconstruction homerischer lieder gehandhabt sehen möchten. Lachmann p. 73 sagt: "auszugehen von kleinen aprachbemerkungen, ist bei der beurtheilung so veränderlicher poesie eine thorheit", worin der begriff des "kleinen" wohl nicht gar zu eng gefasst werden soll. Hr. Koch ist dadurch nicht abgeschreckt, "die zusammengehörigkeit gewisser parthien unseres jetzigen textes durch die wiederkehr derselben oder ähnlicher, so wie die unvereinbarkeit andrer mit ihnen aus dem fehlen der in jenen häufigen redewendungen und ausdrücke entdecken" zu wollen. Dies princip, nicht der schwierigsten eins, können wir seiner grössern oder geringern zufälligkeit wegen nicht für das erste annehmen, und müssen wenigstens das durch es gefundene erst an dem höhern, dem zusammenhange der sachen, der folge von ursachen und wirkungen messen.

Hr. K. fängt damit an, L. zu beschuldigen, er habe  $\Xi$  153 — O 366 für ein einheitliches ganzes angesehen, obgleich gedruckt zu lesen ist, und hr K. auch theils selbst nachber davon spricht, dass ausser anderm erstlich ein theil des zehnten liedes,  $\Xi$  402—508 nebst der fortsetzung — 522 als dreizehnte eingeschoben betrachtet wird, das bis O 235 reicht, dass dann zweitens wieder das zehnte kommt (schon von 220 an) bis 387 mit auslassung der zum vierzehnten gehörigen verse 281—365, und drittens 328—66 (380—514 fortgesetzt) das vierzehnte. Wie damit jene beschuldigung bestehen kann, wird vielleicht hr. Cauer besser wissen, als ich, da er L. in der "vereinigung von  $\Xi$  153— O 366" beistimmt. Sei dem aber, wie

ihm wolle: sehen wir, was hr. Koch an die stelle setzt. Das hauptsächliche ist, dass auch er L's zehntes lied sprengt, und von M 11 123 (mit ausnahme nicht dazu gehöriger bruchstücke und interpolationen) einen durch eine hand zu einem grössern epischen ganzen verslochtenen liedercomplex erkennt: diese hand habe zwei lieder von der durch Poseidon bewirkten niederlage der Troer vorgefunden, "deren eins weitläufigen kriegsschilderungen sich hingab, das andre die berückung des Zeus durch Here zum motiv der glücklichen wirksumkeit des meergottes machend gunz im kreise der götter verkehrte"; beide, so gut es thunlich war, mit einunder verwebend und an das letztere anschliessend habe sie nun sich zur aufgabe gesetzt, den durch Zeus' erwachen erfolgenden umschlag zu schildern, zugleich aber hinweisungen auf das folgende einslechtend ein früheres die erstürmung der achäischen mauer behandelndes lied in den kreis gezogen.

Das erste der zwei ursprünglichen lieder von Poseidon nimmt den raum von N 39—832 (mit auslassung von 521—5. 679—722) nebst  $\mathbb{Z}$  402—507 ein. Aber durch beibehaltung von N 345—60, die L. von  $\mathbb{Z}$  153 stellte, kommt ein riss hinein. Offenbar den Achäern beizustehen, scheute sich Poseidon, heisst a. 356

λάθης δ' αιεν έγειρε κατὰ στρατον ἀνδρὶ ἐοικώς (λάθης ὑπεξαιαδὺς πολιῆς ἀλός 352), aber doch nicht in so strengem incognito, dass ihn nicht die menschen als gott erkennen sollten:

66 rour & Eyro nooder Oikhos rayes Ams warum bemerkt ihn also Zeus nicht, der nicht zu den Thrakers herübersieht (4)? und wie ist die niederlage der Troer, die doch diesem nicht verhorgen bleiben kann, überhaupt zu vereinigen mit der wirksamkeit desselben 345-50. 358-60? Und wollte man auch diese verse auslassen, so bliebe dieselbe frage in ibrer ganzen kraft bestehn, denn es ist nirgend gesagt, dass Zeus sich abgewendet habe von der schlacht, und er musste also nothwendig merken, dass ihm ein anderer gott entgegen arbeitete; hatte er aber das etwa nicht verboten, dann brauchte in P. nicht in menschengestalt zu handeln: erschien er als er selbst, se musste der muth den Achäern viel höher steigen. - Und nun sollen in 832, Hektors erwiederung auf Aias' drohen, er werde noch seine rosse schneller als habichte wünschen, mit voller gewissheit passen die an ihrem jetzigen orte 5 402 14) übel eingefügten verse:

14) Ich bekenne nicht zu verstehen, und hitte um aufklärung, was hr. K. darunter meint, wenn er sagt, es sei in N das motiv der betäubung des Hektor enthalten, das nicht der verfasser des ersten liedes zum ersatz eigner erfindung von da gehorgt, aber der fortsetzer zur schilderung der durch Zeus' erwachen bewirkten veränderung benutzt habe.

Αΐαιτος δε ποώτος ακόττισε φαίδιμος Έκτως έγχει, έπει τέτραπτο πρός ίθυ οί.

damit sei Lachmanns ansicht völlig widerlegt. Wer hat sich wenn gerade zugewendet? weder Hektor noch Ains ist auf der flucht gewesen, sondern A. wehrt den angreifenden Hektor ab, seitdem Poseidon ihn dazu aufgefordert, und wenn H. vorher auf dem linken flügel gewesen ist, so stand doch schon

Ν 800 ως Τρώες πρό μεν άλλοι άρηρότες, αυτάρ έπ' άλλοι

χαλχφ μαθμαίθοντες αμ' ήγεμόνεσσιν έποντο. Εχτωρ δ' ήγειτο βροτολοιγφ Ισος Αυηι.

Extup ο ήγειτο ρφοτολοίγφ τους Δίητ. Lor redet zu Ains 824-32 unf derson nuffenderun

und er redet zu Aias 824—32 auf dessen aufforderung 810 Δαιμότιε, σχεδὸν έλθέ,

also wäre es thörig, jetzt noch einmal zu sagen, er habe sich gerade auf ihn los umgewandt. Glücklicher ist hr. K. in der bezeichnung dreier interpolationen innerhalb des buches A. Wenigstens ist es nicht unwahrscheinlich, dass 521-5 auf veranlassung von Here's worten O 110 ff. zugesetzt seien 15), und 687

ωσαι άπὸ σφείων φλογὶ εἴκελον Εκτορα δίον steht im widerspruch mit

21 οὐδέ τι χάρμις

Τυῶες μιμνήσκοιτο, συνεκλόιεον γὰο οἰστοί.
Aber ein gewinn wird dadurch nicht erzielt, wenn wir 679—722 auslassen; 723—5 bleibt so albern, wie es war, wenn die verstärkung

τάχα δ' αν και κύδος 'Αχαιώς ἔπλετο τοῖος γὰρ γαιήσχος ἐννοσίγαιος ὥτρυν' 'Αργείους, πρὸς δὲ σθένει αὐτὸς ἄμυνεν

auch unmittelbar vorausgeht. Hr. K. sagt, diese worte stehen zusammenhanglos da; ganz richtig, aber der zusammenhang wird durch seine athetese, die an sich ganz wohl begründet ist, nicht hergestellt. Ich habe schon die verse von 674 an bezweifelt.

Dus sweite soll aus  $\Theta$  1—27. 41—51 N 4—38  $\Xi$  153—369. 378. 384—401. 508—22 bestehn. Die an sich gewiss sehr schöne parallelisirung von Zeus' fahrt auf den Ida  $\Theta$  41, nuchdem er allen göttern theilnahme am kampfe verboten, mit Poseidons meerfahrt im anfang des N (so wie die verbindung von N mit  $\Xi$  153) ist ein gedanke von Hermann (de interpoll. Homm. opusc. V 52), gegen den nach unsers verf. meinung wegen seiner innern wahrheit durchaus kein zweifel aufkommen kann. Bei aller ehrfurcht gegen den grossen mann, der ihn aufgestellt, können wir uns nicht entbrechen, ihn in dieser form

15) Auf dieselbe weise bezeichnet er M 50-198 als interpolirt auf das motiv N 384, indem er ἐταίρους 49 in ἐταίρων ändert; innerhalb dieses stückes seien aber moch besonders die von Lachmann angefochtenen stellen unächt, so dass zwischen 174 (doch wohl 162?) und 182 etwas ausgefallen wäre.

einstweilen noch für bedenklich zu halten. Zeus wird der schlacht abgewendet dargestellt:

Θ 51 αὐτὸς δ' ἐν κορυφίζοι καθέζετο κύδει γαίων

N 4 rόσφιν ἐφ' ἰπποπόλων Θορικῶν καθορώμενος αλαν κτλ., denn er glaubte, seinem mit schrecklichen drohungen ausgesprochenen verbote werden alle götter gehorsamen. Äber er täuscht sich:

- 10 Οὐδ' ἀλαοσκοπιὴν είχε κρείων ἐνοσίχθων.
  καὶ γὰρ ὁ θαυμάζων ἦστο πτόλεμόν τε μάχην τε ὑψοῦ ἐπ' ἀκροτάτης κορυφῆς Σάμου ὑληέσσης Θρηικίης κτλ.
- 15 ετθ' ἄρ δγ' εξ άλὸς εζετ' ιών, ελέαιρε δ' 'Αχαιούς Τρωσίτ δαμταμένους, Διὶ δὲ κρατερώς ετεμέσσα.

Diese verse enthalten, was gegen hrn. Kochs zweites lied zu sagen ist. Der tag ist angebrochen 9 1, von einem gegeneinanderziehen der feindlichen heere haben wir noch nichts gehört, und doch staunt Poseidon schon an πτόλεμόν τε μάγην τε, und bedauert die Achäer, die den Troern unterliegen. Rechnen wir auch dem dichter einige schnelligkeit, damit er zu seinem thema komme, sogar als schönheit an, so darf er doch nicht solche schritte nehmen. Er muss uns doch sagen, dass Zeus' wille auf das unterliegen der Achäer ging, und dass derselbe sich zu erfüllen angefangen, obwohl Zeus dem kampf nicht zusah. Und aus v. 10 f. sollte ich meinen ginge hervor, dass Poseiden schon lange auf ein wegsehen des Zeus wartet, also eine unmittelbar vorausgegangene götterversammlung, auf der πάντες τε θεοί πασαί τε θέαιται waren, undenkbar ist. Wir können die anfänge von  $\Theta$  und N, wenn auch  $\Theta$  42—4 und N 24—6 ganz gleich lauten, nicht zusammenschieben. Mögen die götterfahrten unter andern umständen sich irgendwo neben einander vertragen haben, hier ist es unmöglich. — Und giebt denn nun dieses lied, dessen schlussvers

Z 522 ἀνδρῶν τρεσσάντων, ὅτε τε Ζεὺς ἐν σύβον ὅρση so unpassend ist wie möglich, dessen thema die schilderung der durch Poseidon bewirkten niederlage der Troer gewesen sein soll, das aber davon bis hierher noch fast gar nichts enthalten hat, ein genügendes bild für sich? verlohnte es sich der mübe, kurz vor dem schlusse die Musen anzurufen, damit sie acht namen von gefallenen Troern angeben? oder erregen die letzten verse 508—22 erst rechte erwartung auf die folgen der κλίσις durch Poseidon? Ich muss immer noch dabei bleiben, dass sie nicht hierher passen, und dass Ξ 153—401 einem grössern liede angehören von der einschläferung und dem erwachen des Zeus, kann also auch nicht zugeben, dass O—380 eine fortsetzung von fremder hand sei.

Ausser dieser fortsetzung erkennt hr. K. sechserlei bestandtheile in O: 1. bruchstücke eines liedes, zu welchem gehören

381-5. = 27-134. O 653-87. 733-II 101. - 2. ein ganzes lied 592-622 (oùð eðúrarro statt egrsorro). 407-514. 696-727. II 103-23 (auch L. p. 68 sah in O 727 ff. und II 102 ff. zwei verschiedene darstellungen desselben momentes). 3. füllstücke 688-95. 727-32. - 4. bruchstücke eines kampfs an den schiffen 515-91. - 5. zur verbindung mit der Patroklie gedichtet 390-405 (wie 1 von 597 an und 2-26). 6. ganz in der luft schwebend 622-52. Diese theile ergeben sich ihm, indem er gleich Lachmann von 592 an ein neues lied rechnet, dessen ende er II 124 annimmt wegen des feuers, das in die schiffe geworfen werden soll und wird. Zunächst seien II 101-24 an ihrer jetzigen stelle ungehörig, woran man nuch Bernhardys bemerkungen nicht mehr zweifeln könne. Bernhardy sagt, das feuer lodre gleichsam hinein in die unterredung der beiden freunde, die durch 101 kalt abgeschnitten werde, und die anrufung der Musen 112 sei aus A 218 Z 508 unwahr übertragen. Um mit dem letztern anzufangen, so wüsste ich nicht, was unwahrer wäre, als dies. Das letzte moment, das den Achill zu augenblicklicher absendung des Patroklus zwingt, der anfang der katastrophe, ist es wohl werth, dass darum die Musen angerufen werden, mehr, als ein hersagen von acht Troernamen; und die anrufung bleibt ja bestehn auch für hrn. Koch. Richtig ist das andre und sehr glücklich ausgedrückt, aber gerade hierin wird für viele sein geringer reiz liegen, in dem zerreissen des gesprächs durch das auflodern der flammen. Weiter findet hr. K. einen widerspruch in

622 ως Δαταυί Τορως μέτον έμπεδον, οὐδ' έφέβοντο

mit 629 ως έδαίζετο θυμός ένι στήθεσσιν Άχαιων

und 636 θεσπεσίως εφόβηθεν ύφ' Εκτορι καὶ Διὶ πατρί,

welche beide letztern verse gleichnisse einleiten, in denen zuerst Hektor, dann die Achäer die verglichenen sind. Allein soviel steht fest: der widerspruch, wenn es einer ist, bleiht derselbe, wenn wir auch mit hrn. K.

622 ως - οὐδ' ἐδύναντο

vor 407 παυροτέρους περ ἐόντας ἀπώσασθαι παρὰ τιῶν setzen. Denn obgleich die schlacht eigentlich seit 592 nicht vorgeschritten ist, wo die Troer noch nicht bei den schiffen sind, und obgleich es ausdrücklich heisst:

408 οίτε ποτε Τρώες Δαναών εδύναντο φάλαγγας ξηξάμενοι κλισίησι μιγήμεναι ήδε νέεσσιν,

und immer noch

413 ως μεν των έπὶ Ισα μάχη τέτατο πτόλεμός τε, heisst schon der folgende vers:

άλλοι δ' άμφ' άλλησι μάχην έμάχοντο νέεσσιν.

Für die verbindung von 514 mit 696 macht hr. K. besonders geltend, es seien die worte:

708 οὐδ΄ ἄρα τοίγε
τόξων ἀικὰς ἀμφὶς μένον οὐδέ τ' ἀκόντων,
ἀλλ' οῖγ' ἐγγύθεν ἱστάμενοι ἔνα θυμὸν ἔχοντες
ὀξέσι δὴ πελέκεσσι καὶ ἀξίνησὶ μάχοντο

(wozu aber nicht passen will:

καὶ ξίφεσιν μεγάλοισι καὶ ἔγχεσιν ἀμφιγύοισιν)
mit beziehung auf Aias' aufforderung an Teukros gesagt (472),
er solle sich um die gerissene sehne nicht kümmern, sondera
kämpfen

χεροίν έλων δολιχον δόρυ καὶ σάκος ώμω.
Könnten diese stellen in beziehung gesetzt werden, so wäre es doch eine kleinliche, denn es versteht sich eigentlich von selbst. dass, nachdem Hektor schon das schiff gefasst hat, der kampf zum handgemenge wird; aber es ist jede beziehung zwischen ihnen unmöglich, da die eine vorschreibt, sich der lanze zu bedienen, die andre dieselbe ausschliesst. Doch will ich zuletzt nicht läugnen, dass die nähere folge von

416 τω δε μιῆς περί τηδς έχοι πότον — 704 Έκτωρ δε πρύμνης τεὸς ῆψατο ποντοπόροιο καλῆς ωκυάλου, ῆ Πρωτεσίλαοι έτεικει,

sowie das zusammenrücken der stellen, die das feuer theils verkünden, theils wirklich heranbringen, etwas empfehlenswerthes hat: 600. 420. 507. 702. 718. II 113. 123.

Durch die vereinigung von Z 134. O 653 ist hr. K. genëthigt, den ausdruck είσωποὶ δ' έγέτοντο τεῶν nicht auf ein erster ansichtigwerden der schiffe, sondern mit dem schol. AD. er ome τας ναύς έβλεπον, ο έστιν είσηλθον είς αὐτας καὶ ὑπὸ τὴν στέγην avzor ererorzo zu deuten. Aber bei dieser erklärung, die wohl unmöglich die Aristarchische gewesen sein kann, wird der zusatz περί δ' έσχεθον ακραι νηες, όσαι πρώται είρύατο völlig müssig, und die worte τοὶ δ' ἐπέχυντο unerklärlich. Wenn sich männer, die schon innerhalb des θεατροειδώς aufgebauten schiff-hemicykels sich befinden, vom hintergrunde desselben weiter nach vorn begeben, um die hier kämpfenden anzufeuern, was gehen uns dann die an den durchmesser stossenden beiden enden an? von denen auch nur das eine, die schiffe des Aias enthaltend, schauplatz der schlacht ist, da an dem andern die des Achill liegen. Denn um es nur zu gestehn, es ist mir fremd, wenn hr. K. von einzelnen schiffsreihen spricht, durch nicht zu gering zu denkende zwischenräume getrennt, und wenn hr. Friedländer zu Ariston. O 655 sagt: apparet plures navium ordines fuisse, non duos. Bei Ariston. Ξ 31 steht: ὅτι οὐκ ἐτ διστιχία ήσαν, ώς φησι Κράτης. είπε γάρ αν προτέρας. και ,, τηων μεν έχωρησαν και ανάγκη Haben die schiffe nicht zwei reihen gebildet, folgt daraus, dass sie mehre bildeten? keineswegs, sondern sie bildeten einen halbkreis, in welchem immer die πρύμνη des eines schiffs vor der des folgenden etwas vorstand. Das sagt auf des

allerdeutlichste Aristonicus zu 35, und diese vorstellung ist überall festgehalten; πρῶται τῆες sind die am weitesten vom meere entfernten, der mauer am nächsten, aber nicht gleich nahe liegenden, nur einmal (im munde des Agamemnon, nicht des dichters, Ξ 75) die dem meere zunächst befindlichen, die von der ehne aus ἔσχαται heissen müssten. Und wer stürzt den königen nach, als sie auf Diomedes' rath nach vorn gehen? so dass gesagt werden könnte τοὶ δ' ἐπέχυντο. — Das lied des hrn. K., zu dem das jetzt besprochene ein bruchstück ist, würde einen kampf beschreiben, in dem es sich nicht um éin schiff handelt, sondern um mehre zugleich, darum braucht er 743 ἐπὶ τηνοί nicht in περὶ τηός (das wollte auch Lachmann nicht, sondern χοίλη ἐπὶ τητί) zu ändern; aber II 1

"Ω, οἱ μὲν περὶ νηὸς εὐσσέλμοιο μάχοντο
muss er für verändert erklären nach einschiebung von O 696—
726. Es wäre doch sonderbar, dass man an der einen stelle
die einschiebung sollte verdeckt haben, und vier verse nachher
etwas stehn lassen, was sie verrathen musste. War der kampf
auch speciell nur um éin schiff gewesen, so konnte dennoch recht
gut der plural χαταχρησειχῶς gesetzt werden, aber nicht der sin-

Da ich überbaupt nicht vorhatte, die Grotesche ansicht in allen ihren theilen zu besprechen, sondern nur gegen ihre begründung im allgemeinen und gegen seine Achilleis einiges zu sagen, so kann ich hier aufhören. Die letzten bücher (mit ausnahme des schlusses von  $\mathcal{Y}$  und  $\Omega$ ) sind wirklich viel mehr aus einem guss, als alle andern, weil in ihrem thema einheit ist, und liefern dem widerspruch weniger material ausser verschiedenheit in darstellungs- und ausdrucksweisen, über die sich nicht zu ende kommen lässt. Und wer durch das bisher gesagte nicht überzeugt ist, den würde ich auch durch das, was ich etwa noch

beizutragen hätte, nicht gewinnen können.

gular, wenn nicht nur um eins gestritten worden.

W. Ribbeck.

Berlin.

## XXV.

## Dionys der Thraker.

(Vgl. s. 231-254.)

Lohrs in den analect. gramm. s. 438 behauptet, dass die zwei namhaften grammatiker Theon und Tryphon längst gelebt hätten, ehe die techne verfasst worden sei. Woraus er das folgert, giebt er mit gewohnter kürze nicht an. Vermuthlich, dass ihn dazu s. 635, 18 inducirte, wo als beispiele der πατρωτυμικά: Θέων und Τούφων gewählt sind, und die scholien auch noch Houselfor in einer weise hinzufügen, als ob in ihrem texte auch dieser name sich als beispiel vorgefunden hätte. Theodos. Ill p. 988 Bekk. Ob aus demselben grunde Gräfenhan, gesch. der class. philol. bd. 1. s. 402 den Thraker zum zeitgenossen der Tryphon macht weiss ich nicht. Aus s. 632, 11 kommt endlich noch der beliebte namen dior als beispiel binzu. Wenn nus auch die benutzung dieser namen an sich gar nichts gegen das alter der techne beweisen könnte, da der Dions, Theons, Tryphons genug vor dem Thraker Dionys gelebt haben, so bleibt doch der umstand bedenklich, dass jene beiden namen Ofwr und Toύφωr, zweier berühmten grammatiker nach Dionys, in einer grammatischen schrift neben einander genannt werden: und dass der träger des namens Dion, welcher ebenfalls so oft honoris caussa in grammatischen schriften genannt wird, wohl ebenfalls nach Dionysios lebte.

Ueber letzteren spricht mit grossem aufwand von gelehrsamkeit Elink Sterk a. a. o. fasc. VIII p. 9. 10: über Theon Lobeck zum Phrynichos p. 58, weleher jedoch diesen gebrauch der namen Dion und Theon schon aus Chrysipp bei Philo quod mundincorr. p. 951 C nachweist. (S. auch Diog. Laert. V, 4, 8 et. m. 421 "/1050;). Also — Dion und Theon genannt zu finden liesse man sich allenfalls gefallen, aber dass auch Tryphon daneben erscheint, welcher sonst allüberall den berühmten grammatiker bedeutet, erregt allerdings einiges bedenken. Da nun das schriftchen so viele spuren von alter trägt, ist es auffallend, dass noch niemand lieber an den ausweg gedacht hat, es einem der nach Theon und Tryphon lebenden berühmteren Dionyse zu-

zuschreiben, bei denen solche aufführung der zwei nichts anstössiges gehabt hätte, als alles mit Dionys' des Thrakers autorschaft unverträgliche späterer interpolation zur last zu legen. Unter diesen Dionysen aber war leicht auf den Acorvocos Tovporos zu verfallen, von dem Meier comm. Andocc. VI 4 s. 3 IV s. xii bandelt, der nur irrthümlich geneigt ist ihn mit dem atticisten Aelius von Halikarnass zu confundiren, während Egger Longin. praef. p. Lx wirklich in diesen irrthum verfällt. Derselbe schrieb bekanntlich ein werk περί όνομάτων in wenigstens zehn büchern, worin er über geschlecht, endung und declination der nomina besonders der eigennamen gehandelt zu haben scheint. Athen. V p. 255 C. (XI p. 503. XIV 641 B. Harpocr. 50, 20. 86, 16. Steph. Byz. 12, 14. 63, 27. 116, 31. 147, 15. 205, 25. 214, 13. 283, 12. 310, 30 W. vielleicht auch Bekk. AG. I 362, 25 während ebend. 362, 4 Ala nicht zusammenzuwerfen ist mit Steph. 214, 13. őa. Der mann war ohne zweifel ein treuer anhänger und schüler Tryphons, kann sein auch sein sohn. In einem werke dieses mannes würde denn eine anführung beider namen nichts störendes haben, da auch Theon in Tryphons zeit gehört. - Es versteht sich von selbst, dass ich deshalb weit entfernt von der vermuthung bin, als ob unsre Tryn vielleicht das werk dieses Dionys sei: eher könnte man wegen Quinctil. Inst. Or. II, 4, 20 darauf verfallen, sie dem Palämon zuzuschreiben. Ob der name Tovowr überhaupt hand des verfassers sei, macht schol. 658, 20 sehr fraglich. Es ist vielleicht denkbar, dass wie a. a. o. z. b. ξένος durch Πέτρος verdrängt wurde, hier später der minder gangbare Ηρακλέων dem Τρύφων weichen musste.

Doch diese Lehrs'sche bemerkung war es nicht, welche schou einige alte, und nach ihrem vorgange neuere critiker bewog, das büchlein dem Thraker Dionys aus den händen zu spielen und aus der feder eines gleichnamigen Byzantiners fliessen zu lassen, sondern wie die hauptstelle 672, 10 sagt 1) ozi oi zegriκοὶ μέμνηνται τοῦ Διονυσίου τοῦ Θρακός, καὶ λέγουσιν ὅτι διεχώριζε την προςηγορίαν ἀπὸ τοῦ ὀνόματος, dass er das nomen appellativum vom nomen proprium abgeschieden habe, 2) καὶ συνήπτε τὸ ἄρθρον καὶ τὴν ἀντωνυμίαν, artikel und pronomen als einen redetheil zusammengefasst, 3) weil ούτος μέν το όημα ορίζεται. όῆμα— παριστώσα. ὁ δὲ Διονύσιος (ὁ Θρᾶξ Barocc. p. 1140 Bekk.), ως φησιν Απολλωνιος έν τῷ ἡηματικῷ, οὖτως ωρίζετο· όημά έστι λέξις κατηγόρημα σημαίνουσα. Mit 2) vgl. Apollonius de pronom. p. 4 B. καὶ Απολλόδωρος ὁ Αθηναίος καὶ ὁ Θράξ Διονύσιος καὶ ἄρθρα δεικτικά τὰς άντωνυμίας έκάλεσαν. Diese bedenken hat jedoch Schömann in der wissenschaftlichen abhandlung zu den Greifswalder lectionskatalogen 1833. 41. theils in umständlicher widerlegung entkräftet, theils mit der überlieferung der techne zu vereinbaren gesucht, und ist danach p. 5 zu dem

resultate gelangt: dass weun sich auch in einzelnen punkten eine diaskeue kund gebe, wie das bei einem jahrhunderte lang für den elementarunterricht zu grunde gelegten schulbuche selbstverständlich sei, doch der anerkennung der ächtheit nichts im wege stehe.

1) Was die vom schol. p. 672 bezeugte trennung des nenworts vom eigennamen betrifft, so sei es, — sagt Schömann nicht glanblich, warnm ein schüler des Aristarch darin den steikern hätte folgen sollen, wenn er auch sonst wohl vom Aristarch abweiche.

Wir dürfen berichtigend hinzusetzen, dass, wenn in der techne für die προσηγορία auch keine besondere nummer sich findet, die trennung des appellativs vom eigennamen doch in wahrheit vollzogen wird, und schon von Aristarch beliebt war, wie wir aus Quinctilian I, 4, 20 erfahren. Nach Diogenes Laer. tios VII 58 vol. II p. 124 Huebn. hatten die stoiker Diogenes und Chrysippos 5 redetheile angenommen: ὅτομα ρῆμα προςηγορία σύεδεσμος άρθρον, Antipater 1) noch die μεσότης hinzugefügt, und όνομα und προςηγορία, wie folgt, definirt: έστι δε προςηγορία μεν κατά τον Διογένην μέρος λόγου σημαίτον κοινήν ποιότητα, οίον άνθρωπος ίππος, όνομα δέ έστι μέρος λόγου δηλούν ίδίαν ποιότητα οίον Διογένης Σωκράτης. Wie weit entfernt sich denn aber von diesen worten des stoikers die techne §. 14. őropa di έστι μέρης λόγου πτωτικόν, κοινώς τε καὶ ίδίως λεγόμενον, κηινως μέν, οίον ανθρωπος ιππος, ίδιως δε οίον Σωκρατης Πλατων! Wenn es aber in §. 13 heisst: τοῦ δὲ λόγου μέρη ὀκτώ — ή γάρ προςηγορία ώς είδος τῷ ὀνόματι ὑποβέβληται, d. h. denn des appellativum ist unter dem nomen proprium, wie wenn es eine species desselben ware, untergebracht worden; so meine ich, der schreiber dieser worte verräth, dass er zwar nicht übel lust gehabt, in manier der stoa beide redetheile als genera aufzuführen, aber, gerade wie Aristarchos, um nicht über die einmal recipirte achtzahl hinauszugehen, das appellativum unter dem öropu unterbruchte - zumal in einem für den schulbedarf berechneten compendium, welcher punkt nicht oft genug hervorgehoben werden kann. Von den stoikern war die techne influirt, das ist nicht hinwegzudisputiren, wie oben gezeigt wurde und weiterhin noch hervortreten wird.

2) Was die verbindung des pronomens und artikels angeht, so bezeugt Apollonios de pronom. p. 4 B. von ihm und dem Athener Apollodoros: καὶ ἄρθρα δεικτικὰ τὰς ἀντονυμίας ἐκάλεσαν. Auch dies mahnt an die ston, welche das fürwort nicht als besondern redetheil aufführt. M. s. Apollonios a. a. o. Aristarchos trennte ἄρθρα und ἀντωνυμίας; er definirt letztere bei

<sup>1)</sup> Aus der nämlichen stelle ist ersichtlich, dass Bekk. AG. II p. 647, 25 λόγος κατ' ἀνάγκην ein schreib – oder gedächtnissfehler ist, in κατ' ἀνάλυπον ἀπαφτοζόντως zu emendiren.

Apoll. de pron. p. 1 C. λέξεις κατά πρόσωπα συζύγους (wiederkehrend hei Apollonios in der syntax II 5 p. 100 Bekk.) und schloss mithin die demonstrativa von den fürwörtern aus. "Ein gleiches, meint Schömann, thue augenscheinlich auch Dionysios --wenn auch seine definition von den fürwörtern anders und wohl von fremder hand sei - und sein ausleger Theodosios p. 86. Dionys zähle die demonstrativa also den artikeln zu, die interrogativa den nominibus. Und in diesem sinne definire auch unser Dionys (d. h. die techne) nur dass er die artikel wie wir definire und sich von den demonstrativis keine spur sinde. Da nun ein Byzantiner die demonstrativa nicht vergessen, Dionys, d. h. der unverfälschte, eine solche begriffserklärung der untverfalschte, eine solche begriffserklärung der untverfalschte, ben haben würde, dass auch die hinzeigenden fürwörter darin bedacht gewesen, so habe auch hier eine übernrbeitung platz gegriffen." - Man übersehe vor allem bei dieser frage ein kleines wörtchen nicht, das bei einem so genauen schriftsteller, wie Apollonios Dyskolos, welcher jedes seiner worte auf die goldwage legte, nicht müssig dastehen wird: καὶ ἄρθρα δωκτικά τας αντωνυμίας εκάλεσαν. "Sie nannten die pronomina anch αμθρα δεικτικά", auf diese irgendwo leichthin geworfene nebenbezeichnung offenbar dadurch geführt, dass sie so gut wie Apollonios die zwischen artikel und fürwort wahrnehmbaren ähnlichkeiten entdeckt hatten, und so gut wie noch die Byzantiner herausfühlten, dass, eine identität beider redetheile angenommen, das wesentliche unterscheidungsmerkmul nur in der aragogá (relution) als ausschliesslichem merkmale und eigenthume des aogovor und der deiles, welche zwei drittheile der fürwörter beanspruchen dürfen, gesucht werden könne. Vielleicht sollte auch aptpor hier gar nicht artikel in unserm sinne heissen, sondern gleich λέξις, membrum orationis genommen werden. - Dass jedoch beide grammatiker, pronomen und artikel verbunden hätten, kann aus Apollonios worten unmöglich gefolgert werden. Denn sein angriff richtet sich s. 6 Aexteor de nicht direct gegen die beiden, sondern gegen die stoiker, deren definition sich die anschauungsweise des Dionys und Apollodor ihm theilweis soweit anzunähern schien, dass er sie beiläufig ad vocem "stoiker" berühren zu dürfen glaubte. Auf die bezeichnung deinzina geht daher Apollonios gar nicht ein, ein beleg, dass sein KAI und un δεεχτικά nicht durch sogar ά. δ. zu übersetzen ist. Und wenn der scholiast p. 672 Bekk. als argument für die unechtheit der techne diese vermeintliche verbindung der zwei redetheile beibringt, so hat er nicht die kraft eines zeugen, sondern verdient den vorwurf seinen Apollonius missverstanden, mehr in ihm gelesen zu haben, als er sagen wollte und sagt. Wenn also dem Thraker nicht einsiel die αντωνυμίας als αρθρα δεικτικά zu desiniren oder richtiger: zu fassen (dieses falls hätte er ja die pronomina als eine species der αρθρα unter diese subsumiren müssen,

also ganz unaristarcheisch weniger als acht redetheile gezählt). so haben wir keine dionysische definition des redetheils desservpia bezeugt, welche der der techne im wege stände. In der techne aber §. 21 heisst das fürwort eine leste arri oronarm παραλαμβατομένη προςώπων ώρισμέτων δηλωτική. Hiermit vergleiche man nun Apollon. de pronom. p. 2 A. εί τὰ ώρισμέτα σεσπαείωται, αί δε άντωνυμίαι ώρισμένα πρόςωπα παρίστησιν, οὐχ unidaros o Tugarrier ormeienders autas exalectes. all icos elle πές τὸ τοιουτον ατέ. (S. Planer de Tyrannioue p. 29). Findet dieser passus etwa an unsrer techne nicht seinen festen stützpunkt? und scheint nicht Tyrannion der schüler des Dionys sich mit seiner knappen terminologie auf den lehrer zu steifen? Man vergleiche auch Apollon. pron. p. 2 Β άντώνυμον έστι μέρος λόγου άττ δτόματος παραλαμβατόμειος. p. 4 A. αυτό τε το άττ ονόματος παραλαμβανόμενον αντωνυμία αν κληθείη. (de adverb. 531, 3) und die definition des A. Dyskolos p. 10 A. Dagegen sehe man die byzantinische definition des pronomens s. 906, 31 der scholien. — In der betrachtung über die αρθρα ist ein sichtbarer fortschritt im Apollonios, dessen erfindung der gegensats: ώς αί μεν άντωνυμίαι άντι όνομάνων, τὰ δε άμθρα μετ όνομάτων zu sein scheint. pron. p. 8 B. de synt. II 1 p. 95, 3 Bekk., wovon keine spur in der techne. Sollten Byzantiner, deren machwerk doch die kleine grammatik sein soll, verschmäht haben einen das gedächtniss so unterstützenden gegensatz anzubringen, wie 898, 19. 904, 14 wirklich geschieht? - Dass das demonstrativum in der techne weder §. 20 noch §. 21. 22 seinen platz findet ist richtig, gilt aber auch von andern wie auth; ällog. Wo er es hingehörig gedacht hat, wäre ganz interessant zu wissen, ist aber eine frage, deren beantwortung hier ganz gleichgültig ist, da nicht berichtet wird, dass er das pronomen demonstrativum als artikel angesehen habe, sondern dass er für die pronomina die bezeichnung ἄρθρα δειχτικά auch nicht uneben gefunden habe. Uebrigens sind die demonstrativpronomina keineswegs ganz übergangen, wie behauptet wird. Denn s. 632, 16, wo von den endbuchstaben der hauptwörter sächlichen geschlechts gehandelt wird, heisst es: τιτές δέ προςτιθέασι και το ο οίον έχεινο τουτο άλλο. Nur bleibt die frage offen, ob der verfasser der techne die ansicht der rives nicht getheilt habe, weil er exeiso, τοῦτο und ἄλλο nicht als hauptwörter ansah, oder weil er wie Apollonios pron. p. 38 B (vgl. 36 B) die katalexe auf o als ein ίδιον παραγωγης ansah. Die scholien vermuthen das erstere 819, 3 ούκ έστι τοῦτο άληθές, άλλ' άντωνυμία έστί, indem sie die ansicht ihrer zeit auch dem Dionys unterlegen; allein auch das letztere ist glaublich, da die worte τηλικοίτος τοιούτος τοσούτος (welche auch Apollonius a. a. o. nach eingehender untersuchung für nomina erklärt) trotz ihrer neutralcatalexe auf o bei Dionys als nomina [ονόματα αναφορικά] auftreten. Soll also kein widerspruch zwischen 632, 16 und 637, 12 stattfinden, muss auch Dionys das o nur als ίδιον παραγωγής angesehen haben (dies galte zunächst freilich nur von ούτος, wenn nicht παραγωγή hier "abweichung von der regel" bedeutet) und wie Apollonios gedacht haben (38 B) ίσως δε και είς ον λήγουσιν αι οὐδέτεραι έκφοραί. Das ist glaublich, möglich, sagen wir: zumal die mehr zahl der in unsern grammatiken aufgeführten pronomina bei ihm als nomina auftritt, als έρωτηματικά: τίς. ποίος πόσος πηλίκος, als αύριστα: δστις ύποιος όπόσος ύπηλίκος, als έπιμεριζόμετα: έπερος έκαστος έκατερος — allein es kann auch Schömann recht haben, dass Dionys, obschon in der techne selbst keine spur davon weiter erhalten ist, mit Aristarch ovzog und exercog (ob auch αὐτός?) als ἄρθρα ansah. Zum schluss halte ich nicht für überflüssig wiederholt darauf hinzuweisen, dass §. 22 ächt dionysisch zu sein scheint, aus den oben §. 4 angeführten gründen, zu welchen noch kommt, dass Tryphon, der auch konst (§. 25. 641, 23) an die techne sich anlehnt, nach Apollonios pronom. p. 19 B (Velsen de Tryph. p. 27 fr. 28) der eintheilung in πρωτότυποι und παράγωγοι (κτητικαί) folgte. Die verfechter der unechtheit des büchleins werden freilich behaupten, dass der §. 22 nach Apollonios gemacht, aus aus ihm zusammengestoppelt sei, allein ein byzantinischer nachbeter des Apollonios konnte s. 641, 8-10 wegen Apoll. pron. 14 C. 15 A nicht wohl schreiben (syntax. 1. 4 p. 23, 10). Bis auf ihn aber war σύιαρθρος άrτωτυμία gangbar. Schol. Il. A 219.

3. gebe sich auch, sagt Schömann, in der definition des ψημα eine solche diaskeue kund. Die techne s. 638: ὑημά ἐστι θέξις απτωτος επιδεικτική χρόνων τε και προσώπων ή άριθμων έτέργειαν η πάθος παριστώσα. Nach Apollonios beim schol. 672, 34 definirte Dionys: ὁῆμά ἐστι λέξις κατηγόρημα σημαίτουσα, ähnlich wie die stoiker (Diogenes bei Diog. La. VII, 58) μέρος λόγου σημαίνον εζούν θετον κατηγόρημα. Du wir Dionys, wohl in folge seines aufenthalts in Rhodos, der pflanzstätte der ston, oft auf stoischer fährte erblicken, so fällt es uns nicht ein jener nachricht des scholiasten, welche er leicht der angegebenen schrift des Dyskolos, dieser hinwieder einer für gelehrte kreise bestimmten schrift des Thrukers verdanken konnte, irgend wie zu misstrauen; aber der definition, welche die für schüler geschriebene grammatik vom όημα giebt, thut das keinen eintrug. Zum glück wissen wir aus Chörobosk Bekk. AG. III p. 1279 (= 638, 18-22), dass Apollonios grade §. 15 des büchleins in der heutigen gestalt vorlag und der δρος δήματος von Ap. selbst schol. 882, 21: ήγμα έστι μέρος λόγου εν ίδίοις μετασχηματισμοῖς διαφόρων χυύτων δεκτικὸν μετ' ένεργείας ἢ πάθους προσώπων τε και άριθμών παραστατικόν, ότε και τας της ψυχης δια-Héoric dyloi erscheint nur als eine berichtigende revision der dienysischen begriffsbestimmung in der techne, in den punkten, wo επταισται ὁ δρος. Das wissen die Byzantiner sehr wohl, sie machten auf die mängel des δρος aufmerksam und sollten aus dem unangetasteten δρος des Apollonios wieder erst einen mangelhaftern gedrechselt haben, um ihn da cape zu widerlegen? Das wäre doch zu abgeschmackt!

Alles erwogen genügen doch die aufgeworfenen bedenken in keiner weise, dem Thraker Dionys sein verjährtes autorrecht an der techne abzusprechen, und wenn der verfässer dieses aufsatzes die vielleicht noch nicht erschöpfte masse der in den frühern §§ zusammengestellten für die echtheit sprechenden gründe dagegeuhält, so kann derselbe nicht umhin sich zu der ansicht zu bekennen, dass die techne dem Thraker zum eigenthum zugesprochen werden dürfe, jedenfalls älter als (Varro) Didymus, Trypho und Quinctilian sey; wodurch indess der annahme nicht allzatief greifender diaskenen kein zwang angethan werden soll. Das buch hat seine mängel, war aber eben isagogisch und verdiente wohl, wie J. Classen noch neuerdings wünschte, bei der verhältnissmässig geringen verbreitung von Fabricius bibliotheca gracea. und den Bekkerschen Anecdotis, einen leicht käuflichen separatabdruck mit dem nöthigen commentare.

Hiermit könnte füglich die versprochne behandlung des Dionys schliessen, wenn nicht die vollständigkeit wenigstens eine kurze hinweisung auf ein andres grammatisches opusculum verlangte, welches mit geringerm oder gar keinem rechte, den namen des Dionys an der stirne trägt, ich meine die erotemata grammatica et rhetorica, aus denen Villoison in der Diatr. p. 101. 2. unter berufung auf Fabric. VII p. 34 eine nicht gerade verächtliche probe giebt, über deren werth im ganzen jedoch richtiger zu urtheilen und abzusprechen, ich durch die gütige nachfolgende mittheilung des herrn director Al. Capellmann in Wien in den stand gesetzt bin. Die poetische einleitung in schlechten versen wäre noch das geringste argument gegen die echtheit, aber ein blick auf den anfang des machwerks lehrt, wes geistes kind der verfasser ist; dass wir nichts als eine confuse redaction der scholien zur techne (vgl. 676, 16) vor uns haben.

Der codex, welcher die Erotemata grammatica cum commentario (Nessel Philos. et Philolog. LXXIX) enthält, ist vollständig wohl erhalten, zierlich und rein geschrieben, hat wenige schreibfehler auf dem rande verbessert (z. b. μέθος — verbessert μέθοδος) und auch tiefer eingreifende bemerkungen, berichtigungen, änderungen, kritische emendationen: er besteht aus 182 bl. kl. fol. oder gr. 4. Auf dem ersten blatte steht die bezeichnung Ex libris Sebastiani Tengnageln J. U. D. Caes. Biblioth. n. 22 uunten LXXIX, 4. Die initialen sind hie und da wieder mit kleinen verzierungen und arabesken ausgestattet. Der anfang lautet:

Αρχή σύν θεῷ ἀγίφ τῶν ἐρωτημάτων τοῦ Διονυσίου τοῦ Θρακός, μετὰ διεξηγήσεος (ως) στίνο:

Της γραμματικής είμι τέχνης πυξίον,
εύληπτον εύσύνοπτον έστενωμένου,
σαφές καθαρόν εύκρινες γεγραμμένου,
πρός πεύσιν ίθύνουσαν είς ἀποκρίσεις,
ό γὰρ τρόπος φέριστος είς τὸ συνέχειν
ἄπαν λόγου μάγημα τοὶς (sic) λογεμπόροις.

Τι έστι προσφδία; ποια τάσις έγγραμμάτου φωνής τριώς (? ύγιους Υύγιως) κατά το έπαγγελτικόν της λέξεως έκφερομένης μετά τινος των συνεζευγμείων περί μίαν συλλαβήν. ήτοι κατά συνήθειαν διαλέκτου υμολογουμέτη. ή κατά τον αναλογητικόν δοον και λόγον: καὶ άλλως τότος φωτής κατά διάλεκτον ή κατά άναλογίαν κατοςθούμενος, καὶ άλλως τύνος πρὸς ον ἄδομεν καὶ τὴν φωνήν εύρντέραν (εὐρ.) ποιουμεν. καὶ άλλως καὶ τὸ κρούμα, τὸ έν τῷ φωνῆ σημαινόμειον τί λέγεται προ - (dieser zeile gegenüber am rande ein fragliches compendium/ etwa τί τόμος zu lesen nach Capellmann, der τι λέγεται νόμος προσφδίας; vermuthet, während mir die nachgemalten züge, in denen roueror nicht zu verkennen ist, eine bemerkung zu dem voraufgehenden σημαινόμενον zu enthalten scheinen) σφδία; τὸ κροῦμα καὶ ἐκφώνησις τοῦ αὐλοῦ. τί έστι ποιά; μίμησις ληκτική (λεκτική C) ποιότης ήχου. καὶ άλλως ή πεποιημένη και μεμαλαγμένη όδος. ήγουν ή τετριμμένη και καταπεπατημένη γη. η ή πεποιημένη φωνή και μεμαλακισμένη γνώσις τί έστι τάσις; φωνής έξάπλωσις τί έστιν δρος; ὁ τὸ τὶ ήν είαποτελών: τί έστι λόγος; σύνθεσις λέξεων κατάλληλος διώνοιαν άπαρτίζουσα: καὶ άλλως πεζης τε (τε С.) καὶ έμμέτρου λέξεως σύνθεσις, διάνοιαν αὐνοτελη δηλούσα: τὶ ἐστι πεζη λέξις; ή εἰς πάντα διήκουσα: καὶ οὐ κλίτεται ή πρόθεσις τῆς προθέσεως καὶ τὸ ἐπίζόημα τοῦ ἐπιζφήματος καὶ ὁ σύνδεσμος τοῦ συνδέσμου. καὶ: άλλ' αί περιοχαί μέν κλίνονται. ήγουν αί όνομασίαι. ή πρόθεσις, τὸ ἐπίρριμα, καὶ ὁ σύνδεσμος τὰ δὲ περιεγόμεται οὐ κλίνοιται.

Der schluss dieses frage - und antwort-büchleins à la Secundus lautet:

ρῆμα ὁριστικὸν ἐνεργητικὸν συζυγίας τετάρτης τῶν εἰς μι. ἄγνυμι ποῖ (sic) συζυγίας; τετάρτης τῶν εἰς μῖ πόθεν δῆλον; ἡ δὲ τετάρτη ἀπὸ τῆς ς΄ τῶν βαρυτόνων, ὡς ἀπὸ τοῦ ζευγνύω γέγονε ζεύγνυμι. τὸ δὲ ζευγνύω παρὰ τὸ ζεῦγος, ἀπὸ τοῦ ζυγός. τὸ δὲ ζυγὸς παρὰ τὸ δύο ἄγειν τὸ τι(ξ) ῦ ψιλὸν διὰ τί; τὰ διὰ τοῦ υῶ ὑήματα διὰ τοῦ ῦ ψιλοῦ γράφονται πλὴν τοῦ οἴω τὸ ὑπολαμβάνω: (wohl ἰτω gemeint. Man beachte die byzantimische, doch auch früher schon eingerissene aussprache des οῖ als ῦ.) καὶ ἄλλως τῶν εἰς μι (ein micht zu entzifferndes compendium) καὶ δευτέρα συζυγία: μακρὸν διὰ τί; ὁμοίως. διὰ τὶ (τί) τὸ ζεύγνυμι καὶ κήγνυμι ἄχρι τοῦ παρατατικοῦ κλίνονται; οἰω

όλλίω όλλυμι. εί δε ώσι δισσύλλαβα κλίνονται και μετά τον παστικόν. Οίον κλύθι, κλύσω έκλυον κλύς, κλυντός κλύθι. ζεύρνυμι καὶ ό μέλλων οὐ ποιεῖ. διὰ τί; τὸ ζεύρνυμι καὶ πήγγυμι, άχρι καὶ το παρατιατικοῦ κλίνονται. ζεύρνυμι καὶ ὁ παρατιατικοῦ εξεύρνυν. ἡ μετοχὴ ὁ ζευρνύς τοῦ ζευρνῦντος, καὶ τὸ ὑποτακτικὸ οὐ ποιεῖ. διὰ τί; τὰ μέντοι ὑποτακτικὰ τῆς δ συζυρίας τῶν εἰς μὶ, άὐρητα έμειταν διὰ τί; ἐπειδὴ δύο κανόνες εἰσὶν οἱ μαχόμενοι ἀλλήλοις. ὁ μὲν εἰς λέγει, ών ἡ μετοχὴ εἰς σ ὀξύτονος διὰ τοῦ ντ κλινομένη, τούτων περισπάται τὸ ὑποτακτικόν. τῶν οὖν δύο κανόνον τοῦ δὲ ἐτέρον περισπωμένου, οἷον ἐὰν ζευγνῶ. τούτου χάριν ἀπέλειψε τὰ ὑποτακτικὰ, τῆς τετάρτης συζυγίας τῶν εἰς μι.

Τέλος σύν θεφ των έρωτημάτων

Διονυσίου τοῦ Θρακός.

Zwischen diesen beiden excerpten Capellmanns mag irgendwo die Villoison'sche probe gestanden haben, der, nachdem er eine anzahl fragen in fortlaufender ordnung mitgetheilt hat, speciminis caussa auf s. 102 die lösung der letzten frage: διά τί αί μεγάλαι των μεγάλων βαρυνεται, αί δε όξειαι των όξειων προπερισπώνται; ausschreibt: ότι τα είς ΑΙ λήγοντα κατά την ενθείαν τών πληθυντικών και από αρσενικών παρεσχηματισμένα θηλυκά, άκολουθούσι τοῖς άρσετικοῖς, ὅτε οὐν τὰ θηλυκά τῶν άρσενικῶν κατά την γενικήν των πληθυντικών ακολουθεί, τότε πάντως όμοτονεί αύτο, οι άγαθοι των άγαθων άλλα και αι άγαθαι των άγαθων. ἐπὶ ἀμφοτέρων μία φωνή είς δὲ καὶ ὁ τόνος. ὅτε δὲ ού συνεμπίπτουσι τη φωνή, ούδε τῷ τόνω, οίον οι ταγέες τῶν ταγέων, αί ταχείαι των ταχειών. έπειδή γάρ διήλλαξε τη φωνή, διήλλαξε και τῷ τόνφ. εί δέ τις λέγοι, πῶς οὐν τὸ πορνών, καὶ πετρών καὶ όχθων καὶ κορών καὶ ταῦτα όμοφώνως έν τοῖς άρσενικοίς κατά την γετικήν, ού τον αύτον αύτοις άπηνέγκατο τόνος, ίστω ότι ταυτα τα θηλυκά ούκ έκ των αρσενικών έσγηματισται. τούναντίον δε τὰ άρσενικά έκ των θηλυκών παρώνυμον ύπέστη παραγωγήν. ώς δή τοίνυν μονογενή όντα τα θηλυπά, περιεσπάσθη κατά την γενικήν, ώς των Μουσων και άελλων, εί μέντοι είς ΕΣ λήγει ή εὐθεία των πληθυντικών έπὶ θηλυκού, πάντως βαρύνεται κατά την γενικήν, όταν είη, κάν τε παρεσχηματισμένον άρσενική; αί Δαναίδες, των Δαναίδων, αί μητέρες, των μητέρων, οί Δαναίδαι, των Δαιαϊδών περισπωμένως, αί Δαιαίδες των Δαιαίδων βαρυτόνως. σεσημείωται έν τῷ κανόνι τον θυγατέρον καὶ γυναικών περισπωμένως.

Auch hier liegt wahrscheinlich nichts Dionysisches vor, sondern ein dürres excerpt aus den τονικὰ παραγγέλματα des grammatikers Johannes von Alexandria. Vgl. Dindorfs ausgabe s. 17, 6. 27. Die fragen lehnten sich also nicht blos an die techne an, sondern auch an das supplement περὶ προσφδιῶν und an die Canones des Theodosios, und alle drei elementarwerkchen scheinen dem verfasser des frage - und antwortbuches als Dionysios

Thrax gegolten zu haben. Ohne interesse aber ist dies seichte machwerk auch nicht. Man sieht wenigstens daraus die methode, wie die lehre von der prosodie, den redetheilen und canones dem jugendlichen gedächtniss eingeprägt wurde.

Zusatz. Wenn ich recht habe, dass die Tegyn alt und ächt ist, so ist es ziemlich die erste isagogische auf propädeutische belehrung abzweckende schrift der griechischen literatur. lount sich aber das capitel der griechischen isagogik etwas genauer anzusehen, da sobald nachgewiesen werden kunn, dass auch bei den Griechen schon in früher zeit bei wissenschaftlichen arbeiten der propädeutische zweck verfolgt wurde, dieser nachweis ein argument für die mögliche echtheit des buches mehr wird. Denn der mangel an dieser art schriftstellerischer production bei den Griechen überhaupt pflegte bisher als ein beweismittel gegen das alter der techne vorgebracht zu werden. Einiges hierher einschlagende brachte L. Mercklin im Philolog. IV 3 p. 428. 9; anderes wurde durch seinen aufsatz hervorgerufen (von A. Nauck und C. Paucker) und im Philologus V, 1 p. 174. 5 mitgetheilt. Man gestatte mir die notizen dieser drei gelehrten durch noch einige beiträge zu vervollständigen.

Fruchtbarmachung des unterrichts, im auge behalten des lernenden objects, hervorheben des instructiven war offenbar ein hauptaugenmerk des grammatikers bei seinem mündlichen und schriftlichen unterricht. Das tritt recht klar aus ihren lieblingswendungen παιδευτικός und διδασκαλικός hervor. Man achte ja auf stellen in den scholien, wie zu Homer  $\Pi'$  146. P' 404 u. a. Sophokles Ai. 118. OT 314. 946 — Il. O' 437. und halte damit den büchertitel ἰστορία παιδευτική des Dionys von Samos (Welcker ep. Cycl. p. 15. Schneidewin Philolog. I s. 9) zusammen: wofür wir etwa sagen würden: "das lehrreichste, das wissens-würdigste aus der geschichte". Auf Chrysippos schrift εἰςαγωγὴ είς την περί άγαθών και κακών πραγματείαν hat Merklin schon hingewiesen. Aber weit näher geht uns Posidonius' werk ή περί λέξεως είςαγωγή, welches Diogenes Laertios erwähnt, an. (VII, XLI, 60) und Sabinus' είςαγωγή καὶ ύποθέσεις μελετητικής ύλης βιβλία δ'. (Suid. Eudoc.) Theodors von Gaza γραμματική είςαγωγή erwähnte Paucker. — Wie Porphyrios' εἰςαγωγή in die aristotelischen schriften einführen will, so Albinus' είςαγωγή in die platonischen dialoge (vgl. C. E. Chr. Schneider's vorrede zum Breslauer lect. catal. 1843). — Mit der astrologie geben sich ab die είςαγωγή είς τὰ τοῦ 'Αράτου Φαινόμετα des Achilles Tatius und die ἀστρολογίας εἰςαγωγή des Paulus Philosophus (Eudoc. p. 361.) mit den mathematischen wissenschaften Herons' εἰςαγωγή τῶν γεωμετρουμέτων, Nicomachus' Gerasenus ἀριθμητική είςαγωγή, Anatolius' von Eusebios in der kirchengeschichte angeführte εἰςαγωγη ἀριθμηόλλύω ὅλλυμι. εἰ δὲ ὧσι δισσύλλαβα κλίγονται καὶ μετὰ τὸν παρατατικόν. οἰον κλῦμι, κλύσω ἔκλυον κλῦς, κλυντός κλῦθι. ζεύρυμι καὶ ὁ μέλλων οὐ ποιεῖ. διὰ τί; τὸ ζεύγνυμι καὶ κήγνυμι, ἄχρι καὶ τοῦ παρατατικοῦ κλίγονται. ζεύγνυμι καὶ ὁ παρατατικὸς ἐζεύγνυν. ἡ μετοχὴ ὁ ζευγνύς τοῦ ζευγνῦντος, καὶ τὸ ὑποτακτικὸς οὐ ποιεῖ. διὰ τί; τὰ μέντοι ὑποτακτικὰ τῆς δ συζυγίας τῶν εἰς μὶ, ἄρὸητα ἔμειναν διὰ τί; ἐπειδὴ δύο κανόντες εἰσὰν οἱ μαχόμενοι ἀλλήλοις. ὁ μὲν εἰς λέγει, ῶν ἡ μετοχὴ εἰς σ ὀξύτονος διὰ τοῦ τι κλινομένη, τούτων περισπαται τὸ ὑποτακτικόν. τῶν οὐν δύο κανόνου τοῦ δὲ ἐτἰρον περισπωμένου, οἰον ἐὰν ζευγνῶ. τούτου χάριν ἀπέλειψε τὰ ὑποτακτικὰ, τῆς τετάρτης συζυγίας τῶν εἰς μι.

Τέλος συν θεῷ τῶν ἐρωτημάτων Διονυσίου τοῦ Θρακός.

Zwischen diesen beiden excerpten Capellmanus mag irgendwo die Villoison'sche probe gestanden haben, der, nachdem er eine anzahl fragen in fortlaufender ordnung mitgetheilt hat, speciminis caussa auf s. 102 die lösung der letzten frage: διά τί αί μεγάλαι των μεγάλων βαρυνεται, αί δε όξειαι των όξειων προπερισπώνται; ausschreibt: ὅτι τὰ εἰς ΑΙ λήγοντα κατὰ τὴν εὐθείαν των πληθυντικών και από αρσενικών παρεσχηματισμένα θηλυκά, άκολουθούσι τοῖς άρσετικοῖς, ὅτε οὐν τὰ θηλυκά τῶν άρσενικῶν κατά την γενικήν των πληθυντικών άκολουθεί, τότε πάντως όμοτονεί αυτώ, οι άγαθοί των άγαθων άλλα και αι άγαθαι των άγαθων. ἐπ' ἀμφοτέρων μία φωνή είς δε και ὁ τόνος. ὅτε δε οὐ συνεμπίπτουσι τη φωνή, οὐδὲ τῷ τόνο, οίον οἱ ταχέες τῶν ταχέων, αι ταχείαι των ταχειών. ἐπειδή γαρ διήλλαξε τη φωνή, διήλλαξε και τῷ τόνφ. εί δέ τις λέγοι, πῶς οὖν τὸ πορεών, και πετρών και όχθων και κορών και ταύτα όμοφώνως έν τος άρσενικοίς κατά την γενικήν, ού τον αύτον αύτος άπηνέγκατο τόνον, ίστω ὅτι ταῦτα τὰ θηλυκά οὐκ ἐκ τῶν ἀρσενικῶν ἐσχημάτισται, τουναντίον δε τιλ ιλροενικά έκ των θηλυκών παρώνυμον υπέστη παραγωγήν. ώς δή τοίνυν μονογενή όντα τα θηλυκά, περιεσπάσθη κατά την γενικήν, ώς των Μουσων και άελλων, εί μέντοι είς ΕΣ λήγει ή εὐθεία τῶν πληθυντικῶν ἐπὶ θηλυκοῦ, πάντως βαρύνεται κατά την γενικήν, όταν είη, κάν τε παρεσχηματισμένον άρσενική; αί Δαναίδες, των Δαναίδων, αί μητέρες, των μητέρων, οί Δαναίδαι, των Δαιαϊδών περισπωμένως, αί Δαναΐδες των Δαναΐδων βαρυτόνως, σεσημείωται έν τῷ κανόνι τῶν θυγατέρων καὶ γυνακ κῶν περισπωμένως.

Auch hier liegt wahrscheinlich nichts Dionysisches vor, sendern ein dürres excerpt aus den τονικὰ παραγγέλματα des grammatikers Johannes von Alexandria. Vgl. Dindorfs ausgabe s. 17, 6. 27. Die fragen lehnten sich also nicht blos an die techne an, sondern auch an das supplement περὶ προσφδιῶν und an die Canones des Theodosios, und alle drei elementarwerkchen scheinen dem verfasser des frage - und antwortbuches als Dionysies

Thrax gegolten zu haben. Ohne interesse aber ist dies seichte machwerk auch nicht. Man sieht wenigstens daraus die methode, wie die lehre von der prosodie, den redetheilen und canones dem jugendlichen gedächtniss eingeprägt wurde.

Zusatz. Wenn ich recht habe, dass die Tegyn alt und ächt ist, so ist es ziemlich die erste isagogische auf propädeutische belehrung abzweckende schrift der griechischen literatur. Es lohnt sich aber das capitel der griechischen isagogik etwas genauer anzuschen, da sobald nachgewiesen werden kunn, dass auch bei den Griechen schon in früher zeit bei wissenschaftlichen arbeiten der propädeutische zweck verfolgt wurde, dieser nachweis ein argument für die mögliche echtheit des buches mehr wird. Denn der mangel an dieser art schriftstellerischer production bei den Griechen überhaupt pflegte bisher als ein beweismittel gegen das alter der techne vorgebracht zu werden. Einiges hierher einschlagende brachte L. Mercklin im Philolog. IV 3 p. 428. 9; anderes wurde durch seinen aufsatz hervorgerufen (von A. Nauck und C. Paucker) und im Philologus V, 1 p. 174. 5 mitgetheilt. Man gestatte mir die notizen dieser drei gelehrten durch noch einige beiträge zu vervollständigen.

Fruchtbarmachung des unterrichts, im auge behalten des lernenden objects, hervorheben des instructiven war offenbar ein hauptaugenmerk des grammatikers bei seinem mündlichen und schriftlichen unterricht. Das tritt recht klar aus ihren lieblingswendungen παιδευτικός und διδασκαλικός hervor. Man achte ja auf stellen in den scholien, wie zu Homer  $\Pi'$  146. P' 404 u.a. Sophokles Ai. 118. OT 314, 946 — II, O' 437, und halte damit den büchertitel ίστηρία παιδευτική des Dionys von Samos (Welcker ep. Cycl. p. 15. Schneidewin Philolog. I s. 9) zusammen: wofür wir etwa sagen würden: "das lehrreichste, das wissenswürdigste aus der geschichte". Auf Chrysippos schrift είςαγωγή είς την περί άγαθων καί κακών πραγματείαν hat Merklin schon hingewiesen. Aber weit näher geht uns Posidonius' werk ή περί λέξεως είςαγωγή, welches Diogenes Laertios erwähnt, an. (VII, XLI, 60) und Sabinus' είςαγωγή και ύποθέσεις μελετητικής ύλης βιβλία δ'. (Suid. Eudoc.) Theodors von Gaza γραμματική είςαγωγή erwähnte Paucker. — Wie Porphyrios' εἰςαγωγή in die aristotelischen schriften einführen will, so Albinus' εἰςαγωγή in die platonischen dialoge (vgl. C. E. Chr. Schneider's vorrede zum Breslauer lect. catal.  $18\frac{5}{2}$ ). — Mit der astrologie geben sich ab die είςαγωγή είς τὰ τοῦ Αράτου Φαινόμετα des Achilles Tatius und die ἀστρολογίας εἰςαγωγή des Paulus Philosophus (Eudoc. p. 361.) mit den mathematischen wissenschaften Herons' εἰςαγωγή τῶν γεωμετρουμέτων, Nicomachus' Gerasenus ἀριθμητική είζαγωγή, Anatolius' von Eusebios in der kirchengeschichte angeführte είςαγωγή άριθμητική in zehn büchern: — mit naturkunde Apollodors φυσιολογική είςαγωγή zu welcher Theon ein hypomem schrieh (Suid.): — mit gegenständen der medizin Pelops, dessen σύγγομμα δεύτερον τῶν Ιπποκρατείων είςαγωγῶν Galenus T. I. p. 302 Bas. Cratand. fol. citirt, Julian (Galen. T. IV p. 43) und Galen selbst (Fabric. BGr. XIII p. 74. a. e.). Endlich erwähnt Lambec. I. p. 139. III p. 75 von Eusebius ή καθόλου καὶ στοιχειώδης εἰςαγωγή (Fabric. Bibl. Gr. VI p. 57.). Die Griechen waren also nicht so arm an isagogischen schriften, und unter den aufgezählten steht Posidonius der Zeit des Dionys nahe genug, um gegen ein propädeutisches buch des letztern kein misstrauen aufkommen zu lassen.

Oels.

Moris Schmidt.

# Zum Oedipus auf Kolonos.

V. 45  $\dot{\omega}_S$   $\dot{\partial}_V$   $\dot{\ell}\delta_{Q}\alpha_S$   $\gamma\tilde{\gamma}_S$   $\dot{\tau}\tilde{\gamma}_{Q}\delta^{*}$   $\dot{\alpha}_T$   $\dot{\ell}\tilde{\xi}\dot{\epsilon}\dot{\ell}\delta\partial_{Q}\mu^{*}$   $\dot{\epsilon}\tau_L$  so die hdschrr. und die neuern herausgeber, welche Musgrave's  $\gamma\epsilon$   $\tau\tilde{\gamma}_{Q}\delta\epsilon$  abweisen. Hermann erklärt: "Consulto non  $\dot{\ell}\delta_{Q}\alpha_S$   $\tau\tilde{\gamma}_{Q}\delta\epsilon$ , sed  $\dot{\ell}\delta_{Q}\alpha_S$   $\gamma\tilde{\gamma}_S$   $\tau\tilde{\gamma}_{Q}\delta\epsilon$  dictum videtur, quia non simpliciter sedem qua sedet, sed sedem qua hoc in sacro loco sedet, intelligi vult". Allein gerude das kann  $\gamma\tilde{\gamma}_S$   $\tau\tilde{\gamma}_{Q}\delta\epsilon$  nicht bedenten, da es doch nur auf Attica im ganzen gehen könnte. Oedipus aber muss erklären, obwohl sein sitz zu heiligem grund und boden gehöre, aus eben dem nicht weichen zu wollen. Der dichter schrieb demnach  $\dot{\ell}\delta\varrho\alpha_S$   $\dot{\epsilon}\times\tau\tilde{\gamma}_{Q}\delta\epsilon$ , indem Oedipus die ersten worte des  $\sigma$ xo $\sigma\delta$ , 36 f. wiederholt:

ποιν τυν τὰ πλείον ἱστορεῖν, ἐχ τῆσδ ἔδυας. ἔξελθε.

Auf dieselbe verbesserung ist anch A. Henneberger gekommen im Meininger osterprogr. von 1849 s. 11, aber nur, weil  $\gamma \bar{\eta} \gamma$  pleonastisch sei. Die vulg. ist unzweifelhaft aus v. 84 f. eindrungen, wo gesagt werden musste:

εὖτε ιῦν ἔδρας Πρώτων ἐφ' ὑμῶν τῆσδε γῆς ἕκαμψ' ἐγώ. Göttingen. F. W. Schneidewin.

## XXVI.

### Coniectanea critica.

#### 1. Zu Euripides.

Medea v. 335:

έν δ. γάο ήν μοι πάντα, γιγνώσκο καλος κάκιστος άνδοων έκβέβηζ ούμος πόσις.

So hat Schöne nach Canter's vorgang anstatt des inf. yirwozzir geschrieben und vergleicht stellen, welche freilich γισώσχω κα- $\lambda \tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$  oder anderen gleichbedeutenden ausdruck haben, aber ganz verschieden sind. Denn in Soph. El. 672 ist eine höflichkeit anstatt ώς είκός, über die güte der nachrichten, welche sie noch nicht weiss. Von dieser parenthetischen beifügung macht man gebrauch wenn eine veranlassung zu zweifeln an dem vorangegehenden oder an dem folgenden vorhanden ist. Hier aber hat der chor nicht die mindeste veranlassung (in v. 908 ist diese betheuerung dem lason nothig von seite Medeas) zu zweiseln dass Medea es weiss dass ihr mann schlecht gewesen ist. Die vulgata ist richtig, aber die konstruction ist nicht so gewöhnlich. Sie wäre gewöhnlich in prosa etwa auf folgende weise: ό γαρ έμος πόσις, έν φ μοι πάντα ήν καλώς αθτον γνώναι (προίδεῖν), ἐκβίβηκε κάκιστος ἀνὴρ (πόσις), oder in einem mehr sich der neueren auffassung nähernden ausdrucke ή γὰρ τἄλλα σοφή έγω, δο μάλιστά μοι προσήκε καλώς γοώναι τὸν ἐμόν ἄνδρα, ἐν τούτφ τὰ μέγιστα έσφάλη», τὸν γὰρ κάκιστον ἀπάντων είλόμη». und bei einer umkehrung des satzes sieht man gleich dass die vulguta das richtige ist. ούμος γορ πόσις, έν ον τῷ καλῶς γινώσχειν ήν μοι πάντα, εκβέβηκε κάκιστος ανδρών. In dieser umkehrung ist aber der accusativ des pronomens ő v ein solöcismus. Denn die Griechen setzen entweder das pronomen in seinem casus vor der prüposition, oder nach der präposition in dem casus, welchen sie regiert. Ganz gleichbedeutend sind nicht beide fälle. Beispiele dieser konstruction sind nicht selten. Lycurg. gegen Leoc. §. 142. 'Αλλ' ήκει ίευων δικών αγοράς νόμων πολιτείας μεθέξων, υπέρ ών του μή καταλυθήται χίλιοι των υμετέρων πολιτών έν Χαιρωνεία έτελεύτησαν.

V. 453. Καὶ γὰφ εί σύ με στυγεῖς,

ούκ αν δυναίμην σοί κακώς φρονείν ποτε.

Weder im vorangegangenen noch im folgenden liegt etwas welches verriethe, dass lason so gesinnt gegen Medea sei, dass er immer dankbar sei (οὐ . . . σοὶ κακῶς φροτεῖν ποτε.). Vielmehr liegt der grund, wofür er sich gegen sie (στυγοῦσαν) nicht in gleicher weise benimmt, darin, dass er sie für μωράν, κακῶς φροτοῦσαν, γυναῖκα hält, und er will mich als mann benehmen (ἀνδρικὰ φροτεῖν, ὀρθῶς φροτεῖν). Daher muss man anstatt σοί, σύν schreiben. Die bestätigung dieser konjectur findet man in der meisterhaft ironischen rede von Medea v. 869—905. worin sie sich in ihrer zweiten zusammenkunft mit lason verstellt und die meinungen des lason in dieser ersten zusammenkunft zu den ihrigen macht und billigt. Aus jener rede Medeas entsprechen unserer stelle die folgenden verse 863 ff.

'Aλλ' εσμέτ, οίον εσμέτ, ούκ ερώ κακόν γυναϊκες. ούκουν χρή σ' όμοιου σθαι κακοίς, ούδ' άντιτείνειν νήπι άντι νηπίων. παριέμεσθα και φαμέν κακώς φρονείν τότ'.

In unserer stelle ist eine brachylogie. Anstatt nämlich den vergleich zwischen folge und folge zu machen, macht ihn lasen zwischen folge und grund. Ohne brachylogie wäre es in presa etwa auf folgende weise: Εἰ γὰρ σύ με κακῶς φροσούσα, στυγεῖς με, οὐκ ἂν δυταίμην τὴν σὴν ἀφροσύνην μιμήσασθαι καὶ σε ἀντιμισεῖν. Brachylogisch kann man auch in prosa so sagen. Εἰ γὰρ σύ με, οἰα γυνὴ, κακῶς φρονοῦσα μισεῖς με, ἔγωγε ἀνὴρ ἔσομαι (ich werde mich wie ein mann benehmen d. h. vernünftig und grossmüthig).

#### Zu Meleng. fragm. IX.

Έκ γάς πατεός και μητεός εκποτουμέτων Σκληράς διαίτας οι γόνοι βελτίστες.

Έκπονοῦμαι δίαιταν kann man nicht sagen, sondern διαίτη. Hier soll man aber nicht σκληφαῖς διαίταις schreihen, sondern σκληφοῦν in bez. auf μητρὸς καὶ πατρός. Ἐκπονεῖεαί τις σκληρὸς διαίτη ἐξικμάζεται τις τὰς περιττὰς καὶ ὑγρὰς (oder τὸ περιττὸν καὶ ὑγρὰν τῆς σαρκὸς) σάρκας καὶ γίνεται σκληρὸς. So sagt Theocrit. 29. 24 κὴμὲ μαλθακόν ἐξεπόνασε σιδαρέω. Eurip. Iph. A. 309. ἀχιλλῆα χείρων ἐξεπόνασε (λαιψηροδρόμον nämlich) d. h. πόνοις. τὰν ἀχιλλέα ἐθημε ποδώκη. Mit diesem ἐκπονεῖσθαι ist dus in Medea 240 nicht ähnlich. Denn hier ist τάδ ἐκπονονμέναισιν = τούςδε τοὺς πόνους διὰ τέλους (ἄπαντας) ὑφισταμέναις. Das εὐ aber gehört zu dem ξυνοικῆ, und ist gegensatz zu βία φέρων ζυγόν, wie das κατ αίσαν οὐδ ὑπὲρ αίσαν.

Menander's 'Aonis frag. 5 (4, 92) Meinek. ed. min. pag. 882.

τί πλέον έχονσι τῶν ἄλλων; βίον ώς Θίκτρον έξαντλοῦσιν οἱ τὰ φρούρια τηροτιτες, οἱ τὰς ἀκροπόλεις κεκτημένοι, εἰ πάντας ὑπονοοῦσιν οῦτω ἡαδίως ἐγχειμίδιον ἔχοντας αὐτοῖς προσιέναι. οῖαν δίκην διδόασιν.

Bentley's verbesserung im 2. vers τί δῆτα πλέον oder τί πλέον ἔχουσι δημοτῶν ἄλλων, welche Meineke billigt, ist nicht annehmbar. Denn δῆτα verbindet den schluss (Soph. Aj. 414.) nach denjenigen gründen, welche sehr einlenchtend sind, und weil nach der konjectur von Bentley ein γάρ hätte folgen sollen. Es ist auch das wert δημοτῶν (πολιτῶν hätte stehen sollen) nicht das χύριον. Hier ist ein gegensatz zwischen dem inneren und wirklichen und dem schein nach (der τῶν πολλῶν meinung nach) bestehenden, und wer eine solche meinung widerlegen will, wie hier Menander, sagt nicht τὸ ὅν, sendern τὸ δοχοῦν εἶναι. So bekommt die stelle einen scharfen gegensatz, wie ich meine, durch die folgende verbesserung ὁ τρισάθλιοι οῖ πλέον ἔχειν δοκοῦσι τῶν ἄλλων, βίον etc. und die folgende epanaphora ist dem eifer des sprechenden passend (vergl. Men. Μάντεις fr. 1. v. 1. pag. 726 Mein. ed. min.).

Alexis "Tarog fr. 1. (3, 493) pag. 750 Mein. ed. min.

Ού θνητός οὐδ΄ ἀθάνατος, ἀλλ' ἔχων τινὰ σύγκρασιν, ὥστε μήτ' ἐν ἀνθυώπου μέρει μήτ' ἐν θεοῦ ζῆν, ἀλλὰ φύεσθαί τ' ἀεί καινῶς φθίνειν τε τὴν παρουσίαν πάλιν, ἀόρατος δψιν, γνώριμος δ' ἄπασιν ὧν.

in v. 4 dieses αἴνιγμα soll καιτὸς als prädicat geschrieben werden, wie der v. 5 zeigt. Das folgende des v. 4 welches verständlich zu sein scheint, halte ich für nicht richtig, und ich meine dass Alexis so den v. geschrieben hat:

Καινός φθίνειν τ' ές την πάρος ίδέαν πάλιν.

d. h. ich sterbe und komme zu meiner früheren gestalt zurück.

Alexis Τρανματίας fr. 9 (3, 490) pag. 748 Meinek. ed. min.

έν τοῖς ἀπόροις, βλέποντας ἀθλιωτάτους. Hermann und Emperius haben anstatt ἀθλιωτάτους, ἐν ἀλαωτάτοις vergeschlagen. Ich möchte ἐν ἀχλυεστάτοις verschlagen.

Alexis Μανδραγοριζομένη fr. 1. (3, 446. 447) pag. 724. Mein. ed. minor.

είτ' οὐ περίεργόν έστιν ἄνθρωπος φυτόν ύπεναντιωτάτοις τε πλείστοις χρώμενον; έρωμεν άλλωτρίων, παρορώμεν συγγενέζς. : έχοντες οὐδεν εὐπορούμεν τοῖς πέλας. ἐὐάνους φέροντες οὐ. φέρομεν άλλ' ἡ κακώς.

Die ὑπεναντιότης in den vorangegangenen besteht nicht in der weise wie die menschen handeln, sondern in der verkehrten wahl desjenigen, für welchen sie handeln. Man soll also im 5. verse anstatt κακῶς, κακοῖς schreiben.

Demosthenes gegen Leptines pag. Reisk. 466. ed. Zür. 648. §. 31.

"Ιστε γάφ δήπου τοῦθ', ὅτι πλείστφ τῶν πάντων ἀνθρώπων ήμεὶς ἐπεισάκτφ σίτφ χρώμεθα. πρὸς τοίνυν ἄπαντα πὸπ ἐκ τῶν ἄλλων ἐμπορίων ἀφικνούμενον ὁ ἐκ χοῦ πόντου σῖτος εἰςπλέως ἐκτιν. εἰκότως.

Wie die worte jetzt stehen, sehlt das prädikat von dem δ ἐχ τοῦ πόντου σῖτος, worauf sich das τοῦτο in der solgenden κατασκευὴ bezieht. Ausserdem ist auch die wortstellung (τάξη ὁημάτων) nicht richtig; es hätte ja εἰσπλέων σῖτος sein sollen. Εἰσπλέων σῖτος ist freilich griechisch, aber hier überslüssig; denn es sind ἐπεισάκτφ und ἀφικνούμενον vorangegangen. Es kommt noch dazu, dass die Griechen bei einem vergleiche, worin ein einziges vieles zusammen übertrifft, oder es mit vielen zusammen ausnimmt, dann das εξε, μία, έν gern haben wollen, wie Emperius im Euripid. fragm. bei Lycurg g. L. v. 30 schön οννός corrigirt hat; wo das ούμὸς von Bekker gar keinen werth hat. Trennt man hier das participium εἰσπλέων in εῖς und das adjectiv πλέων (mehr), so hat man was Demosthenes geschrieben hat.

Philes de proprietate animalium. ed. Dübner.

vers 13 εγώ δε σοι θήρατρον εὐνοίας πλέχων. Dübner übersetzt εὐνοίας benevolentiae. Das wort εὖνοία aber bedeutet hier ingenium. vid. vers 20—21.

Καὶ πάντα βυθου έξερευνήσας λόγφ συνέσχον ίχθῦς τῷ πλοκῷ τῆς λέξεως

v. 129. εἰς τὰς καλιὰς τοὺς νεοττοὺς ἐκγλύφειν.
es soll ἐκλέπειν, wie in vers 141 steht, geschrieben werden.

ν. 156. Όταν δε κατάρη τις έκ τῆς Ατθίδος,

είσι ποποτιεῖς καὶ φιλέλλητες πάλιτ anstatt πάλιτ soll πάτυ geschrieben werden. Aristoph. Ach. 142 καὶ δῆτα φιλαθήταιος ἦτ ὑπερφνῶς.

v. 161. Στέγουσιν ἀφήν εὐμεκοῦς ἀλλοτρίου: es soll εΣτέργουσι geschrieben werden. Vergl. v. 11. und in v. 670 soll στέργει anstatt στέγει geschrieben werden.

v. 173. Μη και τὸ λευκὸν τῶν ὀδόντων αὐτίκα το απὲν μελανθη.

anstatt τραπέν soll βραχέν geschrieben werden.

ν. 174. Κόραξ δε κακώς τους κακούς τόκους τρέφων.

κακός soll geschrieben werden, wie das sprichwort sagt κακοῦ κύρακος κακον ωόσε.

v. 245. Δεδοίκασι γὰρ ἐκ τροπῆς ἀταξίαν. Έκτροπῆς in einem worte soll geschrieben werden. Vergl. 581. 656. 1289. 1485.

v. 265. Εἰσὶ δὲ πολλαὶ φιλότεκτοι μητέρες,
 αῖ τοὺς τόκους κλέπτουσι τοῦ γέτους χάριτ,
 καὶ τῶν πτερῶν θάλπουσι τῷ ζέσει κρύφα,
 καὶ τοὺς ἐαυτῶν εὐτυχοῦσι φιλτάτους.

Anstatt εὐτυχοῦσι soll εὐτυχοῦσι geschrieben werden.

v. 420. Ταύτην κατασχών άφες έκπτηναι πάλιν.
οιχήσεται γὰρ ἐν σιρῆ παραυτίκα

τον έκ λύπης θάνατον άψμοσαμένη.

Diese verse sind das ende der beschreibung der nachtigal. Man soll also schreiben τον "Ιτνος θάνατον άψμοσομένη, vergl. Babr-12. 4.

v. 430. Оден фаті наі тойной ех тойтов у сусть,

τοῦ τῶν ἀκατθῶν ἐκτρές εσθαι εἰκότως.

Die rede ist über die ἀκατθυλλίς. Dübner übersetzt quod carduis plerumque pascitur. Man soll ein comma nach ἐκτρέφεσθαι setzen. Es bedeutet: mit recht heisst sie so.

v. 521. avráraž. imperator. Das wort steht nicht bei Pape.

ν. 540. τοις γάρ πτίλοις παίσασα τῶν μεταφρένων

έξειλεν αὐτὸν τῆς κλοπῆς τετυμμένον. Die rede ist über die biene, dass sie die drohne aus dem bienenstock hinauswirft. Man soll also κλοβῆς schreiben, was bei Pape nicht steht.

ν. 544. έχρην γάρ αὐτὸν, ώς ἐπόπτερον λύκον, τοῖς τῶν μελισσῶν ἐμπεσεῖν ἀκοντίσις. ἢ μᾶλλον ἐγρην μὴ πονεῖν είθισμένον,

τοις των φιλευγών έκτυιβήται κεττυίοις. Die zwei letzten verse sind eine verbesserung zu den vorangehenden versen, aber von dem dichter selhst, welcher einsah dass seine metapher selbst eines Philes nicht würdig sei.

v. 597. οὕτως τὸ βιοῦν εὐτελῶς ἐν τοῖς πόνοις καὶ τῶν γυναικῶν εὐγενίζει τὸν τρόπον, ᾶς τὸ πρὸς άβρότητα καὶ Θρύψιν βλέπειν

άλλως φιλεργούς, Αὐσοτάρχα, δεικτύει.
Philes wünscht in diesen versen dass die frauen die reinheit und arbeitsamkeit der bienen nachahmen: es soll im 2. ν. εὐγετίζοι und im 4. ν. ἄλλωτ (d. h. τῶτ ἀφροδισίωτ ἔργωτ φίλας). Bei Philes ist hier das wort ἔργοτ in einem zusammengesetzten worte eingehüllt, wie hei Eurip. Med. ἐπεὶ τῷτ πόλλὶ ὑπείργασται φίλα d. h. ἐπεὶ τῷτ πόλλὶ ἔργα φίλα ὑπάρχει εἰργασμέτα. Euripides lässt Medea, weil sie noch jung ist und über sich selbst spricht eingehüllt sprechen. Anders aber lässt er die alte Hecuba v. 828 ff. sprechen. Philes zeigt, dass er die alten (Euripides und Sophocles) gelesen

hatte, wie er in seinem procemium 43 sagt: wo τὰς ἀφουμὰς τῶν λόγων nicht sumpto argumento orationis, sondern sumpta supellectile dictionis bedeutet.

v. 816. καὶ λευκὸν ἐμπίπτοντα μαστεύει γάλα, δυοῖν δὲ μητῶν καὶ βαδίζει καὶ τρέχει Es ist die rede über die kleinen löwen. Der zweite vers zeigt, dass es im ersten ἐκπίπτοντα, gleich nach der geburt, heissen

v. 830. Κλοπής δε τηφεί τὰς γοτάς έλευθέρας τῷ καταγωγάς εὐτυγεῖν ἀποκρύφους.

es folgt die beschreibung der weise auf welche diese ἀπόκρησοι καταγωγαί geschehen werden. Es geht nämlich die torpedo verwickelte wege, wie die wege in dem see hei Heliod. Aeth. I. 6 wovon er das zeitwort ἐμηχακήσαντο bruncht, und die wege in der höhle bei demselhen I 28, welche er ἔργον τέχτης ληστρικής nennt. Es ist also klar dass man εὐτεχνεῖ schreiben muss, wovon das participium allein im wörterbuche steht.

v. 969. οἱ δὲ ζοσώδεις τὰς συέτας τῶν πταισμάτων ἀμφιγνοῦσιν, είτι θεῖον τυγχάτει ἢ μὴ, βοοτοὶ γεγῶτες: ὢ τῆς πλάτης. Anstatt πταισμάτων soll πλασμάτων geschrieben werden.

 996. Πραύνεται δὲ παρὰ τὸν θῆλυν μόνον οἴστρου χαλινοῖς ἐκδαμάζων τὸν τύς ον ἔως τὸ ἑευστὸν τῆς γονῆς ἀφυβρίση. Άλίσκεται δ΄ οὖν ὁ θρασὺς ξενοτρόπως κόρης ἀπάτης ὄψει καὶ μελουργία.

Anstatt ἀπάτης soll ἀπαλῆς geschrieben werden. Den ausdruck ἀqvβρίζειν τὴν γονὴν hat er ohne zweifel von einem dichter entlehnt.

- v. 1043. Παττὸς δὲ κυτὸς εὐδρομώτερον μένον Anstatt μέτον soll πέλον geschrieben werden. Ebenso im v. 1072. vergl. 1081. 1231.
- v. 1189. ἄληκτος ηκει συμμαχών ημίν φίλος. es soll ἄκλητος geschrieben werden.
- v. 1281. εἰσί δε σαφως των μερων αι συνθέσεις ὅταν ὁ νεκρύς τοις ποσιν ὑφερπύση.

Es soll d' acaquic geschrieben werden.

v. 1856. έᾶ γὰρ αὐτὸν ώς φοιευτὴν άγρώτην πικρῶς διαζῆν εἰς νομὰς ὑπαιθρίους.

Düb. utpote sicarium agrestem. Es soll ἀγφότου geschrieben werden. Die erde rächt sich durch diese verbannung an der schlange, weil sie einen ἀγφότην ihren θεραπευτήρα getödtet hat.

ν. 1364. Μή μή, Γαλητέ, μηδε φάρμακον χέης.

ό σφιγμός έξελιπεν, ό ζων έξίνη,

και το το θαθύειν ώς δνήσον είση έψεις;

es soll τῷ θαζόῶν geschrieben werden.

v. 1015. Οὐ γὰο δυτατὸν ἀτρεμεῖν τὰς ἀκμάδας πηγνυμένας ἐσωθεν εἰς χαύνους τόπους.
Αnstatt τόπους soll man τύπους schreiben. v. 1401 καὶ πήγνυται τὸ ἡεῦσαν εἰς εἰδος μέλαν.

## Eustathii vita Pindari. ed. Westerm. pag. 93-94.

Φέρεται δέ λόγος καὶ θεωρούς ποτε ἀπιόντας εἰς Αμμωνος αἰτῆσαι Πιτδάρφ οἰα φέλφ τὸ ἐν ἀνθρώποις ἄριστον, καὶ θανεῖν αὐτὸν ἐν ἐκείτφ τῷ ἐνιαυτῷ. τοῦτο δὲ πάντως καὶ θανάτου ἐστι σέμνωμα ὡς κολούοντος τὴν ἐν κακοῖς μακροτίραν βιστήν. ὅ δὴ καὶ ἐπὶ τῶν κτισάντων τὸν Πυθοὶ ταὸν ἰστόρηται, οῖ τὸ ἔργον συντετελεκότες θαύματος ἄξιον ὃν καὶ ἀγαθὸν μέγα ἐαυτοῖς θεόθεν αἰτησάμετοι, εἶτα ἔωθεν οὐκέτ ἢσαν ὡς . . . θανάτφ ἀπελη) υθότες, καὶ Κλέοβις δὲ καὶ Βίτων ὅμοια τῆς ὑπὲρ . . . ἀγαθοῦ εὐχῆς ἀπώιαντο, ἡνίκα ἐκείνοι . . . τὴν μητέρα ἐπὶ ἀμάξης ἐλκύσαντες διὰ μέσης ἀγορᾶς ἐς τετομισμένην δημοτελῆ θυσίαν (οἱ γὰρ ἱεροὶ βότς οὐ παρῆσαν) ἔτυχον μὲν εὐχῆς μητρόθεν ὡς ἐπὶ κρείττοσιν, αὐτοὶ δέ προύκαλέσαντο θάνατον, ὅς αὐτίκα ἐκείνων ἐλάβετο. Αλλὰ ταῦτα μὲν οὕτω παρεβρίφθω οὐδ αὐτὰ εἰς κενόν.

Dies ist von den abschreibern so entstellt, dass man es in grammatischer hinsicht mit recht παρερδιμμένα nennen kann. Erstens ist das participium οτ nach άξιον falsch. Denn δαύματος αξιον soll hier nicht für sich stehen, sondern ist prädikat von συττετελεχότες. Denn der τὸ έργον θαύματος άξιον συντετελεχώς hat das recht dafür καὶ άγαθὸν μέγα αἰτεῖσθαι. sonst ist das verhältniss nicht klar und die conjunction καί welche hier die gleichheit des lohns und der arbeit bedeutet, nicht an ihrer stelle. Zweitens ist zwischen ώς und θανάτφ eine lücke. Da sollte der grund stehen, warum sie der gott mit dem tode belohnt hat, da sie ja μέγα άγαθόν verlangt hatten. Dieser grund ist ein vermeintlicher grund und die partikel ώς, welche vor einem solchen subjektiven grund zu stehen pflegt, ist noch übrig geblieben. Die worte dazu liegen alle im vorangehenden. Was aber die form anbetrifft, welche er haben soll, so kann man sie zwar richtig grammatisch finden, aber nicht mit bestimmtheit diejenige, in welcher sich Eustathius ausgedrückt hatte. Es kann nämlich auf zwei weisen gesetzt werden: entweder im dativ als appositio zu θατάτφ, so ως τούτφ όντι μεγάλφ άγαθφ θανάτφ etc. oder im accusativus absolutus gen. n. als appositio zu θανάτω άπελθείτ, 80, ώς τουτο μέγα οτ αγαθόν θανάτω απεληλυθότες. Das erste soll man nicht vielleicht vorziehen, erstens weil dieses mehr veranlassung um es zu überspringen giebt und zweitens weil es dem styl von Eustathius mehr geeignet ist.

Drittens sind die worte οἱ γὰρ ἱεροί . . . οὐ παρῆσαν ohne zweifel aus ihrer stelle versetzt. Denn diese κατασκενή wird bei den Griechen vor dem κατασκεναζόμενον gesetzt (vergl. Herod. l. 31), sonst kommt sie κατόπιν ἑορτῆς. Es sollen also

die worte in die folgende ordnung genetzt werden: ἡνίκα ἐκεὐνοι (οἱ γὰρ ἱερκὶ ρόες οὐ παρῆσαν) αὐτοὶ (vid. Herod. l. l.) τὴν μιτέμα etc.

Im folgenden ἔτυχον μέν . . . . Θάνατον liegt ein ungereinter sinn. Denn erstens ist kein zusammenhang da zwischen den worten ώς ἐπὶ κρείττοσιν, und zwischen den worten αὐτοὶ δὲ προϋκαλέσαντο θάνατον. Zweitens ist das letzte nicht wahr. Da es vorangeht was die mutter bei ihrem wunsche zu thun meinte, so sollte folgen was sie wirklich ohne es zu wissen that, so: ὡς ἐπὶ κρείττοσιν, λανθάνουσα δὲ αὐτοῖς αὐτὴ προϋκαλέσατο θάνατον. Die verschiedenheit des subjekts der auf einander folgenden sätze war dem ohre des abschreibers lästig, welcher nicht merkte, dass es in der form allein aber nicht in der suche ist.

#### Herodot I. 31.

Κατακοιμηθέντες εν αὐτῷ τῷ ἱερῷ οὐκέτι ἀνέστησαν, ἀλλ' εν τέλει τούτω Εσγοντο.

Wie die worte nach der conjunction ἀλλὰ jetzt geschrieben siud, ist sie nicht in ihrer stelle. Wäre es richtig, so würden sie durch καὶ verbunden sein: ἀνέστησαν. Καὶ οῦτοι μὲν ἐν τέλει etc. Die conjunction hier weist him, dass das folgende dasselbe affirmativ bedeuten sollte, was in negativer form vorangeht. Dieser sinn geht hervor, wenn man anstatt ἐν τέλει in einem worte ἐντελεῖ schreibt. D. h. ἔσχοντο τούτω (τῷ ὕπτω νου κατακοιμιθέττες) ἐντελεῖ d. h. ἐκοιμήθησαν χάλκεον (Hom. 11. XI. 241), τήγωτον ἕπνον.

Göttingen.

I. G. Patakis.

### Zu Hyginus.

Hyg. fab. 9 lesen wir von den Niobiden: Ob id Apollo filios eius in silva venantes sagittis interfecit in monte Sipylo et Diana filias in regia sagittis interemit praeter Chloridem. At genetrix liberis orba flendo lapidea facta esse dicitur in monte Sipylo. Es ist aber bekannt, dass die Niobiden in der nähe von Theben getödtet wurden: ebenso klar ist der anlass des verderbnisses. Man setze also an erster stelle, sollen die worte in monte Sipylo nicht ganz aufgegeben werden, den Cithaeron statt des Sipylos mit Apollod. III. 5, 6 εν Κιθαρώτι Απόλλον χυτηγετούντα, ἀπίκτειτει. Niobe verliess nachher Theben und begab sich zu ihrem vater Tantalos.

Basel.

E. Wölfflin.

### XXVII.

# Nicandri fragment. Georgic. II Schn.

Corruptissimum est Nicandri de floribus coronariis fragmentum ab Athenaeo XIV p. 683 a sqq. servatum, quod iam olim principum in arte critica virorum exercuit ingenia, Scaligeri, Casauboni, Canteri, post quos in emendando hoc frustulo feliciter maxime versati sunt Schweighäuserus, Porsonus, I. G. Schneiderus. Horum omnium conamina diligenter enumeravit G. Dindorfius, ad cuius editionem remittendi sunt si qui accuratius co gnoscere volent a quantis vitiis sensim Nicandri verba ad integriorem formam revocata sint. nos enim, qui et ipsi aliquid no bis videmur conferre posse ad crisin huius eclogae, praeter novissimas Meinekii curas (Exercit. philol. in Athenae. I. p. 8 sq. p. 50 sq. 11 p. 40 sqq.) fere non memorabimus nisi quae nobis virorum doctorum emendationes a Dindorfio vel iniuria receptae vel temere spretae videbuntur. Is in hunc modum fragmentum edidit:

άλλὰ τὰ μὲν σπείροις τε καὶ ὡς ὡραῖα φυτεύοις ἄνθη Ἰαονίηθε, γένη γε μὲν ἰάσι δισσὰ, ὡχρόν τε χρυσῷ τε φυὴν εἰς ὧπα προσειδὲς, ἄστα τ' Ἰωνιάδες Νύμφαι στέφος ἁγνὸν Ἰωνι

- 5 Πισαίοις ποθέσασαι έτι κλήροισιν δρεξαν.
   ήνυσε γαρ χλούτην τε μετεσσύμενος σκυλάκεσσιν Αλφειφ και λύθρον έων έπλύνατο γυίων, 
  έσπέριος Νύμφαισιν Ιαονίδεσσι νυχεύσων.
   αὐτὰρ ἀκανθοβόλοιο ῥόδου κατατέμνεο βλάστας,
- 10 τάφροις τ' εμπήξειας, όδον διπάλαιστα τελέσκων. Πρώτα μεν 'Ωδονίηθε Μίδης ἄπερ 'Ασίδος άρχην λείπων εν κλήροισιν ἀνέτρεφεν 'Ημαθίοισιν αίδη ες εξήκοντα πέριξ κομόωντα πετήλοις. δεύτερα Νισαίης Μεγαρηίδος. οὐδε Φάσηλις,
- 15 οὐδ' αὐτη Λεύκοφουν άγασσαμένης ἐπιμεμφής, Ληθαίου Μάγνητος ἐφ' δδασιν εὐθαλέουσα. κισσοῦ δ' άλλοτε πλώνες ἐῦρρίζου καπέτοισιν, πολλάκι δὲ στέφος αὐτὸ κορυμβήλοιο φυτεύσαις

Philologus. VIII. Jahrg. 3.

θράσκιος η άργωπός κλαδέισσι πλαγήτης. 20 βλαστοδρεπιδεγύτοιο καὶ είς μίαν δρεοκόρσην. σπείραν ύπο σπυρίδεσοι νεοπλέκτοισι καθάπτων, όφρα δύο κροκόωντες επιζυγέοντε κορύμβοις μέσσα συνωρίζωσιν ύπερφιάλοιο μετώπου, γλωροίς αμφοτέρωθεν έπηρεφέες πετάλοισιν. 25 σπερματίτην κάλυκες κεφαλήγονοι αντέλλουσιν, άργηεις πετάλοισι, κρόκο μέσα χροιισθείσαι. ά κρίνα, λείρια δ΄ άλλοι επιφθέγγονται άοιδων, οί δὰ καὶ ἀμβροσίην, πολέες δέ γε χάρμ 'Αφροδίτης. ήρισε γαρ χροιή. το δέ που έπι μέσσον δνείδος 30 οπλον βρωμήταο διεκτέλλον πεφάτισται. Ιρις δ έν ρίζησιν αγαλλίδι ήδ ύακίνθφ αἰαστῆ προσέοικε, χελιδονίοισι δὲ τέλλει andrein icogoomenea legiques, af e, ana noyud φυλλάδα σηλείην έχχεύετον, άρτίγονοι δέ 35 είδοντ' ημύουσαι αξί κάλυκες στομίοισι. σύν καί περ τοξία χροιή λυχνίς, ούδε θρυαλλίς, ούδε μεν ανθεμίδων κενεή γηρύσεκαι ακμή, ούδε βοάνθεμα κείνα τά τ' αἰπύτατον κάρη ὑψοῖ, φλόξ δε θεού αθηήσιν άνερχομένης άουσα. 40 έρπυλλον δε φριαλεύσι τ' έν βώλοισι φυπεύσεις, όφρα κλάδοις μακροῖσιν ἐφερπύζων διάηται, ήδ κατακρεμαησι έφιμείρων ποτά Νυμφέων. καὶ δ' αὖ τῆς μήκωνος ἄπο πλαταχώνια βάλλοις, άβρωτον κώδειαν όφρα κνώπεσσι φυλάξη. 45 φυλλοσενή γαρ πάντα διοιγομέναισεν έφίζει έρπετά, την δε δρόσοισιν είσκομένην βοτέονται κώδειας, καρποῖο μελιχροτέρου πλήθουσας. θρίων δ΄ ρίχομένων ρέα μέν φλόγες, άλλοτε ριπαί πληξαν σάρχα τυπησι τὰ δ΄ οὐ βάσιν έστηριξαν, 50 ούτε τι πω βρώμην ποτιδεγμένα, πολλάκι δ' ίχνη στιφροίς ώλίσθησαν ένιχρίμψαντα καρείοις. άδρύνει δὲ βλάστα βαθεῖ ἐν τεύχει καρπόν. σαμψύχου λιβάνου τε νέας κλάδας ηδ' δσα κηποι άνδράσιν έργοπόνοις στεφάνους έπιπορσαίνουσιν. 55 η γάρ και lenral nrepides και παιδός έρωτες λεύκη ισαιόμενοι, σύν καὶ κρόκος είαρι μύων, χύπρος ε' όσμηρόν το σισύμβριον, όσσα σε χοίλοις τωμικό στοψές θετά οιοπότ τοποις αροθρέψατο λειμών κάλλεα, βουφθαλμόν τε, καὶ εὐῶδες Διὸς ἄνθος, 60 χάλκας, σύν δ' ύάκινθον ἰωνιάδας τε χαμηλάς, όρφνοτέρας, ας στύξε μετ' ανθεσι Περσεφόνεια. σύν δε και ύψήεντα πανόσμεον, δασα τε τύμβοι φάσγανα παρθενικαῖς νεοδουπέσιν ἀμφιχέρνται, αθταί τ' ήίθεαι άνεμονίδες αστράπτουσαν 65 τηλόθεν όξυπέρησια έφελκόμεναι χροιήσια.

.

. 10

V 155.1

πας δέ τις ή έλένειον ή άστερα φωτίζοντα δρέψας εἰνοδίοισι θεῶν παρακάββαλε σηκοῖς, ή αὐτοῖς βρετάεσσιν, ἄ τε πρώτιστον ίδωνται πολλάκι θέλκια καλὰ, τό τε χρυσανθὲς ἀμέργων, 70 λείριά τε στήλαισιν ἐπιφθίνοντα καμόντων, καὶ γεραὸν πώγωνα καὶ εὐτραπέας κυκλαμίνους, σαύρην θ', ή χθονίου πέφαται στέφος Ήγεσιλάου.

Haec uti nunc scripta sunt qui legit, et alibi se sentiet difficultatibus impeditum et interdum dubitabit adeo num in una et continua narratione versetur. Et fuerunt sane qui frequentibus etiam lacunis hos versus deformatos putarent, ut I. G. Schneiderus post v. 26, post v. 39, post v. 42, post v. 52 excidisae quaedam sibi persuasit. A quorum opinione ego quidem ita recedo, ut praeter unum locum nihil fragmento ad sermonis continuitatem deesse putem, modo quaedam rectins corrigantur quam factum adhuc est ignorato quod Nicander in hac ecloga sequutus est consilio. Hoc enim in illa florum coronariorum enumeratione poeta agit, ut simul doceat quomodo singuli flores in hortis optime educentur. itaque violas serendas et ubi adultae sint alio transferendas (v. 1 sqq.), rosarum surculos fossis infigendos (v. 9 sq.), hederae ramos in scrobibus plantandos (v. 17 sq.), serpyllum certis locis ponendum (v. 40 sq.), alios flores in vasculo educendos (v. 52 sq.) esse praecipit, unde facile est ad intelligendum, etiam quae (v. 25 sqq.) de liliis, v. 31-39 de iride aliisque quibusdam floribus, v. 43 sqq. de papaveris foliis memorantur, ita a poeta huic enumerationi intertexta fuisse, ut hi quoque flores quomodo optime proveniant docuerit. Ad hanc autem quasi normam, quae e pluribus locis apparuit, ubi singulas partes exegerimus, et emendari quaedam poterunt certius et semeltantum patebit fragmenti continuitatem lacuna interruptam esse.

V. 1. αλλοτε μέν σπείροις voluit Meinekius. quod recte haberet si deinceps poeta diceret quid alias faciendum violis aut qui alii praeter violas flores serendi sint. nunc autem de violis quae dicta sunt opponuntur v. 9 αὐτὰρ ἀκανθοβόλοιο ῥόδου κατατέμτεο βλάστας. in iis autem quae praecesserunt vix aliud Nicander monere potuit nisi hoc, in hortis flores etiam colendos esse, quorum alii alia ratione producantur. — In codem versu non intelligo quid sit ώς ώραία. corrigo ὅσσ' ώραία. non serendas solum in hortis, sed transferendas etiam quae in seminario adultae sint praecipit. σπείρεσθαι violas etiam Theophrastus monet, hist. plant. VI, 6, 11. - Libri ardn, contra epicorum usum, qui avos 'I. postulat. cf. Spitzner. de vers. heroic. p. 174 et 225. Ob eandem causam in Ther. 339 olim revocabimus vulgatum aute I. G. Schn. γείλε ὑπ' ἀζαλέης et ibid. 422 scribemus δέρε μπων. contra recte scriptum εὐαλθέ' ἀρωγήν Alex. 326 itemque verum praebent codices ab editoribus tamen non intellectum in Alex. 478: ἀμφὶ δὲ μήλοις ἄνθεά τε βουόεντα κυλοιδιόωντος έφίζει, quae mirum est tamdiu tolerari potuisse, quum manifestum sit scribendum esse aros ars ("quasi quidam flores"), ut Ther. 178 δοιοί δ' έν σχυνίοισιν ύπερφαίνουσι μετώπου οία τύλοι. eademque correctio adhibenda ibid. 510: φύλλ' απι κισσήεντα περί κλυμένοιο φέρουσα (ubi nunc legitur φύλλα τε περικλυμένοιο) coll. v. 533: ητε καθ' ύλην οίας θ' έρπύλλοιο περὶ ράδικας (corrige ράδικας) ἀέξει. Ceterum ανθε laovinde recte Meinekius explicat flores Ionia Eliaca ortos collato Hesiodeo Μουσαι Πιερίηθεν et Virgiliano pastor ab Amphryso. poterat similia ex ipso afferre Nicandro: Alex. 235 κείνο φυτόν Κρήτηθεν, ibid. 368: Λιβύηθε φίζας, Theriac. 876 ἀπὸ Μήδων κάρδαμον. nec desunt apud alios. cf. Theocrit. 1, 24 τον Διβύαθε Χρώμιν, id. 24, 110 Αργόθεν ἄνδρες (coll. 25, 180 ούξ Ελίκηθεν Αχαιός), Arat. 1094 ἡπειρόθεν ἀνήρ, Callimach. in Del. 284 Δωδώνηθε Πελασγοί, Orph. Argon. 129 Μόψον Τιταρηθεν, quas apposui ut errorem notarem G. Hermanni Opusc. T. VI p. 219. solis concessum prosae orationis scriptoribus hunc usum dicentia ac nescio an non aliter explicari possit Homer. Odyss. 8, 10 Σπάρτηθεν Άλέκτορος. — V. 4. De άσσα τε, quod pro simplici relativo est --- nam quae memoraturus erat duo violarum genera iam proposuit - cf. Hom. Il. K, 208. ita oozig te est Il ψ, 43, ητις τε Callim. in Dian. 229, ότεφ τε Hom. Od. β, 114, ότεων τε Od. x, 39. Ceterum hunc et sequentem versum Athe nae. etiam p. 681, d respicit. De Nymphis Ionidibus Meinek. citat Pausan. VI, 22, 7. - V. 6. Libri γλοῦν ἦν δε. γλούσφ correxit Casaubon., 78 Schweigh. ultimum merito non sufficere visum Meinekio qui Schweighäuseri ne memorata quidem coniectura versum excidisse probabilius statui dicit. Sed de et zu quam saepe sint in libris scriptis confusa consideranti - ut Alex. 79 et 577 xai e libris msc. reduxit Hermann. ad Orphic. p. 737, reducendum illud etiam Alex. 437 — credibilius videbitur Nicandrum ήνυσε γάρ γλούνην, καὶ ἐπεσσύμενος acripaisse hoc sensu: interfecit aprum et celeriter (quippe cum Nymphis puyerσων) in Alpheo flumine catulis sibique abstersit cruorem. Qua interpretatione effectum etiam hoc, ut evitetur quod in Schweighäuseri lectione offendit hyperbaton voculae xui. id tametsi vel antiquiores et meliores Nicandro poetae admiserunt (cf. M. Haupt observ. crit. in Catull. p. 62 sq.), Nicandrum tamen admisisse certo demonstrari nequit. nam quod in Alex. 448 legitur: 500 δε και κοίλοιο κατά δρυός έκτισσαντο | πρωτόν που θαλάμας συνομήρεας (sic enim pro συνομηρέες retracto simul accenta cum codd. aliquot scribendum), άμφὶ καὶ έργων | μεησάμεται Διοί πολυωπέας ήγυσαν (sic cum iisdem codd. legendum) όμπας, nibil impedit quominus άμφι cum συνομήρεας iungamus. nam interprectionem in ea versus parte vel Homerus admisit. cf. Gerhard. lect. Apollon. p. 224. - in extremo versu 7 sustuli comma, quod post έσπέριος ponendum erat. nam hoc cum νυχεύσων iungi

nequit. — V. 8. Assentior L. Dindorfio Thesaur. Paris. V μ. 1619 Νύμφαις σὺν Ἰ. corrigenti. nam quae ad simplicem defendendum dativum Meinek. attulit κοιμηθῆναί τινι, mihi quidem alius generis esse videntur. —

V. 9. Sequentur rosae, quas Plinius quoque nat. hist. XXI §. 20 potius caulo inciso inseri iubet, quoniam tardissime proveniant semine. add. Theophrast. hist. plant. VII, 6, 6 p. 213 Schn. φύεται μεν ουν ή φοδωνιά καὶ έκ του σπέρματος. — ου μήν άλλά διά τὸ βραδέως παραγίνεσθαι, κατακόπτοντες τὸν καυλόν φυτεύουσιν. Ceterum ακανθοβόλον hinc citat Eustath. ad Hom. p. 1295, 9, quod editores monere neglexerunt. — V. 10. Pro odor pulchre Meinek. emendayit ocor. eundem autem non ausim sequi τελίσκων corrigentem, etsi etiam in Alex. 595 pro eo, quod priores editiones habent, τελέσκει, 1. G. Schn. ex libris suis omnibus τελίσκει restituit neque alius uspiam locus extare videtur ubi τελέσκειν legitur (nam in Callimachi fragm. 434 ίν ξλλερα πολλά τέλεσκεν, quod Lobeck. ad Buttmann. p. 60 attu lit, réleguer non est a releguo, sed pro releguer, ut in Callim. hym. Art. 123). at quinquies apud Nicandrum legimus similiter formatum x0geoxo, Alex. 225, 360, 415, 566, 578, ubi codices ron nutant. Ipsum autem illud διπάλαιστα τελέσκων, nisi v. 9 pro βλάστας scribendum βλαστά (cf. ad. v. 52), explicabimus ut Homericum illud δίπτυγα ποιήσαντες, neque intelligemus de spatio inter binos rosarum surculos relinquendo, ut Meinekius voluit, sed de surculi cuiusque altitudine. nam illud qua tandem voce indicatum sit? quamquam Varro non διπαλαίστους, sed palmares surculos fieri inbet de re rust. 1, 34, item Didymus in Geopon. XI, 18, 2. at Plin. nat. hist. XXI, §. 21 de surculis quaternum digitorum longitudine aut ampliore loquitur. - V. 11. πρώτα dicit quasi v. 9 non hoc praecesserit quod nunc legimus, φόδον κατατέμνεο βλάστας, sed hoc: φόδα σύτευε -. V. 13. 👣 έξήκοντα temptavit Vacken. ad Herodot. VIII, 138, quod necessarium putavit etiam Meinekius. sed es (circiter) defendi potest (cf. Lobeck. ad Phryn. p. 410), etsi Herodotus quoque l. l. harum rosarum εν έχαστον εξήχοντα φύλλα habere dicit. — V. 15. Sequor Schweighäuserum Λεύκοφουν άγασσαμένη conicientem. nam sensus est: non spernendae ob rosas suas neque Phaselis neque ea urbs quae ad Lethaei undas sita Dianam Leucophryn ita venerabatur ut ab eo sibi nomen inderet. Sed  $\alpha \dot{v} \dot{\tau} \dot{\eta}$  non muto. nam καὶ αὐτός, οὐδ' αὐτός saepe Nicander ita posuit ut sit atque adeo, neque adeo. cf. Theriac. 879 (ubi male offendit Steph. Bernardus non memor Alexiph. 405 et 427), fragm. Georg. 1, 2; V, 2; XV, 3. —

V. 17. Transit poeta ad hederam, ubi pro κλώνες Casaub. iure scripsit κλώνας. sed ἐυρρίζου, quod in ἐυρρίζους I. G. Schn. mutari iussit, satis defendi arbitror hoc Theophrasti loco, hist. plant. III, 18, 9 p. 116: πολύρριζος μὲν οὖν ἄπας κιντὸς καὶ πυκνόρριζος. — V.

18 vereor, ne nodum in scirpo docti viri quaesiverint, apparet enim facile ozápos non coronam significare, sed ipsam iam foresten hederam, nam ut v. 1 violas non serendas in hortis, sed etian adultas plantandas poeta dicit, sic mox bederae surcules, mex hederam adultam iam et florentem planteri inbet. Ac similiter Nicander in Ther. 897 μελιλώτοιο νέον στέφος profecto non coronam ex meliloto recens nexam, sed ipsum forens melilotum significare voluit. Tum κορυμβήλοιο alibi non repertum nomes non certum hederae genus significare cum I. G. Schn. arbitror, sed hederam in universum, quemadmodum ipsum unde illud descendit κόρυμβος imprimis ad hederaceorum calycum fascicales refertur. ac ne opus quidem est ut pro substantivo χορύμβηλος habeatur, quum adjectivum esse possit ad 210000 v. 17 relatus et corymbis abundantem significans, ut idonlos et alia dicuntur ap. Lobeck. Prolegom. Pathol. p. 108 sq., inter quae est etian καπνηλός, ab uno usurpatum Nicandro, Ther. 54. nam propter accentum non dubitandum (cf. Lobeck. l. l.), et si cui minus eleganter additum novum adiectivum videatur, postquam v. 17 le gimus χισσοῦ — ἀυρρίζον, sciat idem esse in Ther. 248 factum: αίψα δε γυίοις άδρανίη βαρίθουσα καὶ ἔξύϊ μέρμερος ίζει. — V. 19 Dindorfius posuit codicis Veneti lectionem, cuin priorem partem recte puto Jacobsium emendasse, Additam. asimadv. in Athen. p. 359, scribentem θρώσκοντ, quod contait cum Eryc. in Anthol. Palat. VII, 36, 2 σκησίτης μαλακούς κισ σὸς ἄλοιτο πόδας, at reliqua non debebant conjecturis temptari, sed recte legantur in hunc modum; η ἀργωπὸν η ε κλαδέεσσι πλανήτην. Ubi άργωπον — quod ut καιλωπος (i. e. κοίλος Eurip. 1ph. Taur. 263. contra κοιλώπεες αὐγαὶ Nicandr. Alex. 442 conferendum cum ὀφθαλμοὶ εύωποί, χαίτη εύθριξ et similibes ap. Lobek. Paralip. p. 371 sq. et p. 536), κυανωπός (i. e. κυαròς sive κυάτεος, Andromach. Galen. v. 155), πυρσωπός (i. e. πυρσός, Marcell. Sidet. 49), σχολιωπός (i. e. σχολιός, Maxim. περί καταρχ. procem. a Dubnero invent. v. 3 et Maneth. IV, 78), αίθωπὸς (i. e. αίθὸς, Maneth. IV, 166), χυανῶπις (Φάλασσα, Claudian. fragm. Gigantom. 1, i. e. κυανέη), κελαινώπις (γεφέλα, Pindar. Pyth. 1, 7), μελαινώπις (σηπεδάν, Marcell. Sidet. 64) etc. a simplici voce non differt nisi forma exquisitiore - Nicander primus et solus, opinor, finxit ad significandum bederae id genus, quod λευκόν κιττόν Theophrastus appellat, hist plant. III, 18, 6, ut κλαδέεσσι πλανήτην cum significare κισσόν videatur quem έλικα Theophrastus vocat. certe haud inepte κλαδέεσοι πλανήτης appellari is potuit κισσός, quem μήκει τῶν κλημάτων reliquis hederae generibus praestare Theophrastus dicit. l. l. 6. 7 p. 115. Utraque autem vox, et άργωπον et πλανήτην, ad στέφος πορυμ- $\beta\eta\lambda o io$  ita a poeta relata est, ut priori vocabulo, non, uti debebat alteri accommodaretur, qualia saepe legi constat (cf. Jacobs, I. l.), Nicander autem tum alibi admisit, tum in Theriac. init.

μορφάς τε σίνη τ' όλοφωϊα θηρών ἀπροϊδη τύψαντα. Postremo propter insolitam voculae ne mensuram cf. fragm. Heteroeumen. ap. Athenae. III. p. 82; αὐτίχ' ο γ' η Σιδόεντος η Πλείστου άπο κήπων. Numen. ap. Athenae. VII p. 295 B (cf. ibid. p. 328, A) υχην η κάλλιχθυν η χρόμιν, άλλοτε δ' όρφόν. Maxim. περί καταυχ. 127 εί δέ τε δεύτερον ημαρ η τρίτον ιθύσειεν. — V. 20. Quod libri habent βλαστοδρεπιδεχύτοιο Scaliger et Canterus correxerunt sic: βλάστα δρέπου δ' έν τοῖσι (vel δ' έκ τοῖο), quod non dubito quin de pampinatione intellexerint, non de carpendis germinibus in universum, ut fecit qui post I. G. Schneiderum Scaligeri Canterique inventum servato tamen yuvoio recepit F.S. Lehrsius. vertit enim: vel (?) germina carpe diffusae et in unam erige cristam. Sed in eundem quem illi voluerunt sensum facilius videtur corrigi posse βλαστοδρόπει δέ i. e. βλαστοκόπει δέ, pampina autem. hoc igitur restituendum iudico retentis simul vocis χίτοιο elementis tot quot servari posse videntur: χύτ ο λα i. e. germina solitaria. nam χυτά germina interpretor, ut ἀποχείσθαι dici constat frumentum e vagina exiens in spicam, de quo monuit I. G. Schneid, ad Ther. 569 sua ipse observatione non ita usus uti debebat. nam istum versum cum codd. et editionibus scripsit sic: γιλοί ότε γλοάουσι, νέον δ' άπεγεύατο ποίην, et άπεγεύατο nove pro ἀπεγεύαντο positum putare maluit quam reponere quod reponendum dico,  $\pi o i \eta$ . sed ille usus patet latius. nam etiam iris έχχεύειν φυλλάδα dicitur in hac ipsa ecloga v. 34 et όρμίνοιο τέητ χύσιν habemus in Alex. 615, item μαράθοιο χυτάν žovos Ther. 391 (ut εκχυτον κισσοῦ κόμην apud Marin. in Anthol. Pal. IX, 669, 8), ut mirum non sit χντά hic absolute esse de germinibus positum (ut βλαστά infra v. 52 et Alex. 332), hoc praesertim loco, ubi praecessit βλαστοδροπείν, cui χυτά eadem ratione additum, qua σκάφη ναυπηγείν, οἰκίας οἰκοδομείν aliaque plurima dicuntur. — Haec igitur hederae germina si solitaria sint i. e. si qua in transversum tendant nec plurimorum viam germinum sequantur, aut pampinanda dicit aut 1) sursum flectenda adhibito (v. 21) funiculo, ut ad unum idemque fastigium germina tendant, idque eo consilio (v. 22), ut bini corymbi in συνωρίδος similitudinem coniungantur ob pulchriorem, opinor, aspectum. -In altera versus parte scribendum ές μίαν, tum δρσεο κόρσην ex I. G. Schneideri coniectura, de qua si quis propter verbi genus medium dubitaverit, monendum erit similiter in Alex. 455 ¿7080 non significare quod apud alios omnes significat expergiscere, sed expergefac sive έγειςε. — V. 21. Σπείραν ύπὸ non intelligo, certe non video quo iure vertant: sportam ex viminibus nuper textis adapta, reposito σπείραν ὅπως clara sunt omnia. erecta in altum germina loro circumplicari vult ne re-

<sup>1)</sup> nam καί co sensu positum, quo etiam η poni potuerit. quod dicendi genus vel pueri norunt ex Xenophont. Anab. IV, 7, 22 ἀπέκτεινάν τά τισες καὶ ἐξάγρησαν, etc.

plicentur, quemadmodum ob eaudem causam fiat sportis recess plexis. Zneiga, quod alibi apud Nicandrum de serpentium spiris dici solet, hic de funiculo dictum, codemque sensa positum olim locum habuisse videtur in Ther. 862, abi non mirum sondan quemquam explicare potuisse quae ita leguntur scripta: 🦸 🕬 άλεξιάρης πτόρθους απαμέργεο δάμνου μούνη γάρ νή σπαιρα βροτων από κήρας έρύκει scribendum potius: μούνη γάρ δή σπείρα coll. anonym. poeta de virib. herbar. v. 21. - V. 22. Libri: initγέοττε χορύμβοις. ultimum emendavit Canterus χόρυμβοι scribens, primum nihil esse dicit Meinekins et ἐπιζυγέ' όντε aut ἐπίζυγες orre corrigi iubet, et de forma vocis dubitasse videatur. sed com satis opinor firmant verba συζυγείν, όμοζυγείν, έτεροζυγείν, ίσζυγείν, (Theriac. 908, ubi significatio est transitiva, non ut in reliquis eius generis compositis intransitiva, quae tamen huic queque loco facillime restitui potest scribendo ισοζυγέοντ' οδελοίση pro ἐσοζυγέων ἀδελ.). ego de significatione potius dubito. nam quae ita loris circumplicata sunt germina non ἐπὶ ζυγφ, sed ὑπὸ ζυγώ esse videntur. itaque ὑποζυγέοστε corrigo. Pro κροκόωτ τες ne quis optet κροκόεντες (ut Theocrit. epigr. Ill κροκόεντα ποoor. add. idyll. 1,31), legat mihi Lobeck. Rhemat. p. 186. - V.28. feliciter Meinekius emendavit μέσφα συνωρίζωσιν. hederae ramelos poeta usque ad ipsos corymbos astringi loro iubet. — V.25. Sequentur libia. nam haec intelligenda esse manifesta docet berum florum descriptio v. 26, ut exputare non possim, cur l. G. Schneiderus ante v. 27 nnum et alterum versum excidisse dixerit qui sequentium florum notitiam prioribus iungeret. Sed lilia quoque non aliam ob causam memorat Nicander nisi ut docest quomodo optime proveniant. hinc pendet vocis σπερματίνην emesdatio, quam parum dextre editores affectabant, ut Casaubonus σπερματικήν κάλυκες κεφαλήν corrigi iussit de reliquis securus, Fiorillo σπερματικαί κάλυπες κεφαλήγονοι άντέλλουσι suasit, I. G. Schneiderus σπερματικήν κάλυκες κεφαλήν γόνοι άντέλλουσιν edidit, quod γόνοι in γόνφ mutato nuper admodum denuo commendavit lust. Florian. Lobeckius in Schneidewini Philol. VII p. 207. Scribendum potius σπέρματι μήν, quo recepto et simul άστελέουσι (ita enim libri habent) mutato in ἀντέλλουσι, quod Brodaeus suasit, sana sunt omnia. nam lilia ubi e semine provenire poeta dicit, nihil alind dicit atque lilia serenda esse. Atque boc certe concedit fieri posse Theophrast. hist. plant. VII, 13, 4 παραβλαστάνουσι γὰρ ἀπὸ τῆς ῥίζης ένια δε καὶ ἀπὸ τοῦ σπέρματος φανερώς, οίον ο τε άνθέρικος και το λείριον, postquam II, 2, 1 dixit: των δε φρυγανωδών και ποωδών τα μεν πλείστα άπὸ σπέρματος καὶ ῥίζης, τὰ δὲ καὶ ἀμφοτέρως (βλαστάσει), έσια δὲ καὶ ἀπὸ τῶν βλαστῶν, — ὁοδωνία δὲ καὶ κρινωνία κατα-κοπέντων τῶν καυλῶν. — φύεται δὲ ἡ κρινωνία καὶ ἡ ὁοδωνία καὶ ὅλου τοῦ καυλοῦ τεθέντος, etc.: quae sequitur Plinius nat. hist. XXI &. 24.. Praeterea ad firmandam conjecturam meam Nicandrum moneo ubi ad novum quoddam genus transeat, solere quidem particulis ναὶ μὴν καὶ (Ther. 51, 145, 520, 896, 921, Alex. 64) vel rai μην (Ther. 66, 76, 334, 822, 863, Alex. 179, 567, 597) uti, sed uti tamen etiam simplici  $\mu \dot{\eta} v$  Ther. 828 aut μαν ibid. 630 2). Κεφαληγόνοι autem (hoc enim accentu notandum videtur, non προπαροξυτόνως) nemo, sat scio, mutare in animum induxisset, qui meminisset similiter Nicandrum in Alex. 443 dixisse μήχωνα κεβληγόνον 5). — V. 26. Αργήεις contra criticorum libidinem mutandi defendit Meinek. Exercit. phil. in Athenae. I p. 16, pro ἀργήεντες (idque pro ἀργήεσσαι) positum docens. adde I. Fl. Lobeck. quaestion. Ionic. p. 50 et Aug. Lobeck. Element. Pathol. 1 p. 5 not. — V. 28 πολέες δέ τε scribendum videtur. cf. Alex. 36 sq. την μέν τε κλείουσι μυοκτόνον, --οί δέ τε πορδαλιαγχές. adde Ther. 245, 280, 432, Alex. 439, in Alex. 241, μόγις δέ γε — ίήλαι, plurimi codices δέ κε habent quod male sprevit cum I. G. Schneidero Lehrsius. - V. 29 nescio an poeta χροιή» scripscrit. ita enim solent ubi dativus personae reticetur. cf. Hesiod. Scut. 5 νόον γε μεν ούτις έριζε, Callim. in Artem. 62 μηδ' έλαφηβολίην, μηδ' εὐστοχίην έριδαίνειν, Euripid. Helen. 165 ποῖον ἀμιλλαθῶ γόον; — De re cf. Alexiph. 406 sqq.—

V. 31. In loco de iride aliisque quibusdam floribus, ad quem transit poeta, statim ab initio negotium facessunt quae libri manuscripti ita dabant corrupta: ίρις δ' ἐν ῥίζησιν ἀγαλλιάση δ' ύακίτθο αίαστη προσέσικε. haec Sopingius ad Hesychii glossam ἀγαλλίς ὑάκινθος  $^4$ ) η θουαλλίς, η ἀναγαλλίς correxit in hunc modum: ἰρις δ' ἐν ρίζησιν ἀγαλλίδι ηδ' ὑακίνθ $\varphi$  αἰ. πρ., eamque correctionem eximie probarunt Ruhnkenius et Vossius ad hym. Homer. in Ceres. 7, probarunt Schweighäuserus et Dindorfius, Fixius autem in Thes. Paris. I. p. 155 neminem fore auguratus est qui in posterum Sopingii "certissimam coniecturam commovest". Jure tamen assensum cohibuit I. G. Schneiderus. cui enim non mirum videatur quod iris cum hyacintho comparetur propter radicem i. e. propter rem levem parumque in oculos incurrentem, praesertim quum mox v. 30 sq. additum legamus, in quo maxima utriusque floris similitudo cernitur, φυλλάδα νηλείην utrique propriam. Itaque I. G. Schneiderum potius sequerer, qui ex Dalechampii versione ("iris radicibus lasciviens") correxit ὁίζησω ἀγαλλομένη, si ea correctione aliud simul mendum tolleretur. Ut enim nunc res est, hic de iride locus cum reliquis non cohaeret, quum non apparent, cur hunc quoque florem poeta

<sup>2)</sup>  $\dot{\eta}$   $\mu\dot{\eta}\nu$  (nam sic scribendum, non  $\ddot{\eta}$   $\mu\dot{\eta}\nu$ ) est in Alex. 264. — Nal μην καl, de quo admonuit Lehrs. Quaest. Epic. p. 322, restituendum etiam in Anonymi Theriac. apud Galen. Tom. XIV p. 1005, v. 16 et 40.

3) Aliud est κεβλήγονος Ατουτώνη, quod dixit Euphorion ap. schol.

Nicand. I. I. cfr. 159 Mein.

<sup>4)</sup> contra diversa ab hyacintho arakkis est in hym. Homer in Cer. l. et 426.

Huic rei indicandae inserviisse puto vocem piζyou. dixit enim Nicander, nisi egregie fallor, ut lilia e semine sparso, ita iridem e radice educendam esse. Itaque corrigo: lois d' at ρίζησιν, ad quae e v. 25 supplendum ἀνατελλει, cuius indicium praebet illud αν pro ανατέλλει propositum ex usu Homerico. Deinde άγαλλιάση δ' mutandum in άγαλλιάς, ηθ'. nam etsi iste fles ab aliis ἀγαλλίς dicitur. potuit tamen poeta eundem appellare άγαλλιάδα, ut saepe nomina in ις et ιας sine ullo dicuntur discrimine. cf. Lobeck. Prolegom. Pathol. p. 464 sqq. lam quun άγαλλίς iridis species esse videatur, recte iungi potuit lous άγαλλιάς, ut Homerus iunxit βούς ταύρος, σύς κάπρος, δρνιθες αίγυπιοί, Aratus 1119 βήες πόριες, ipse Nicander Alex. 60 όρης στρουθός. - V. 32. Aίαστη neque Acanteum significat, at Delechampius et Casauhonus statuisse videntur, neque ab adiective aiaozòs deducendum cum Schaefero, sed recta via venit ab aias et lamentatorem significat (cf. Meinek. Anal. Alex. p. 71). ens ne quis potius αἰακτήν dicendum fuisse putet, similiter ab sὐάζων formata sunt ευασμα, ευασμός, ευαστής, ευαστής, συσευαστής, ενάστειρα. — Postquam autem poeta nihil dixerat nisi similes esse ἀγαλλίδα ὑακίνθω, addit simul quo different: etci 5) folis ilk habet e nigro rubescentia. sic enim recte Schweighäuserus interpretatus est coll. Athenne. XIV p. 652 F: χελιδονίας καλείσθα τας έρυθρομελαίτας ίσχάδας (de ίσοδραμούσα cf. Meinek. ad Comicor. fragm., Vol. III p. 382). ergo hyacinthum Nicander nea eum in animo habuit, quem μέλανα dicit Theocrit. X, 28, πορφύρεον Euphor. fr. 36 et Pancrat. ap. Athenae. p. 677, F. sei fortasse violaceum (cf. Voss. ad hym. in Cerer. p. 5) aut alien quempiam diversi ab agallide coloris. nam multa florum genera colore quidem inter se diversa veteres eodem hyacinthi nomine indicavisse constat. lam vero v. 33 sq. poeta istam quam isdicaverat inter agallidem et hyacinthum similitudinem accuratim definit. quae duplex est, nam primum uterque flos effundit godλάδα νηλείην. sic enim ingeniose Schweigh. correxit librorum scripturam συλλάδαν ήλείην suumque illud interpretatus est de folio gladii speciem referente, allusisse enim poetam Homerico illi νηλέϊ γαλκφ. Unum tamen est in quo vix assentiare vire docto. nam quum a εηλειής formandum fuisset εηλειή, hoc ille sprevit ob foedum ut dicit hiatum (quem tamen defendere poterat Alex. 347 τριπετή έν νέκταρι μίζαις) et νηλείην derivandum dieit a rήλεος quod alibi non legatur. hoc quidem parum firmum esset contra Schweighäuseri opinionem argumentum. gravius est quod cum vn- composita adiectiva femininum non habent, praeter unum illud νήπιος (nam νηφάλιος et si qua alia feminum habent, derivata sunt, non ipsa cum νη- composita), quod ob hanc ipsa=

<sup>5)</sup> nam eo sensu haec enuntiatio priori adiuncta est per simplices δε particulam, ut et i am κάπερ τέλλουσα dici potuisset, fere ut in Homer. Iliad. Δ 243.

causam dubitandum est num ex 27 - et cincir ortum sit. Itaque reiciamus oportet femininum vykein, et quum aliquid certe tribuendum sit accentui a libris tradito (ηλείην), Nicandrum putabimus a νηλειής formasse accusativum νηλείην Acolum more, quos δυσμένην, κυκλοτέρην, εὐρυνέφην dixisse retracto simul accentu Choeroboscus tradit in Bekkeri Anecdot. p. 1233. cf. Ahrens. de dialect. Acol. p. 113. hoc certe non magis mirum videbitur quam quod modo v. 26 legebamus ἀργήεις pro ἀργήεττες positum. - Sequitur alterum in quo agallidis et hyacinthi similitudo cernitur, v. 34 sq., άρτίγονοι δε | είδοντ' ήμύουσαι άει κάλυκες στομίοισι, quae pulchre explicuit Voss. ad hym. Cerer. p. 5. --His expositis apparebit αί τ' ἀνὰ κόλπφ, quod v. 33 libri habent, ferri vix posse, praesertim quum al relativum esse nequeat nec, si demonstrativum est, ze recte habeat. itaque i, z' reponendum censeo, quod aptissimum huic loco, quo quae antea in universum dicta erant de similitudine horum florum poeta probaturus est sigillatim. cf.  $\dot{\eta}$   $\gamma \dot{\alpha} \rho$  v. 55 et Alex. 82,  $\dot{\eta}$   $\gamma \dot{\alpha} \rho$   $\delta \dot{\eta}$  Alex. 6 et 36. — V. 36. Dindorfius retinuit librorum scripturam quae talis est: σύν καί περ τοξία γροιή λυγνίς. quae ut recte emendentur, ante omnia quaerendum erit quale verbum λυχνίδι adiunctum cogitari poeta voluerit. id quum non addatur, non est dubitandum quin ex antecedentibus supplendum sit φίζησιν ανατέλλει (ut saepe Nicander ubi novum quid per σὺν καὶ adnectit, verbum suppressit utpote e superioribus supplendum, etsi interdum paulo remotius. vide modo v. 62), eademque subintellecta notione etiam sequentia recte interpretabimur sie: neque dovaddis neque deθεμίδων άκμη neque βοάνθεμα etc.: ubi e radicibus educta erunt, dicentur κενεά (i. e. nullius pretii). nam γηρύσεται cur cum Meinekio in γηράσεται mutandum sit causam non video. Quodsi iste huius loci sensus est, putet non satisfacere quod Meinekius proposuit: σὺν καί πέρ τ' ὀξεῖα χροῆ λυχνίς "simul etiam quantumvis igneo colore lychnis". accedit quod καί πέρ τε pro simplici καί περ nemo dixisse videtur. At Meinekii paululum immutata coniectura scribi licebit: σύν καὶ απερ τ' όξεῖα χροῦ luzuic, ut sensus sit: simul etiam e radice optime educitur ly. chnis, quae colore suo oculos quasi pungit. nam απερ τε notum ex Aeschyli Choeph. 375 Herm. τοῦτο διαμπερές οὐς ἵκεθ' ἄπερ τε βέλος. — V. 39 φλίξ δὲ libri, quod Schweighäusero in φλόξ τε mutandum erat: aliter enim non ο ν γηρύσεται κενεή, uti debet, suppleri posset, sed supplendum esset γηρύσεται κενεή. Tum libri habent ἀνερχομένη; ἄουσα, quorum admodum difficilis emendatio, quum quemnam potissimum florem φλόγα veteres nuncupaverint non constet. inter flores ver nuntiantes referunt Theophrast. hist. pl. VI, 6, 11 (cf. Athenae. XIV p. 680 E) et Plin. nat. hist. XXI, S. 64, et ανοσμον esse iidem dicunt, Theophrast. 1. 1. et Plin. XXI, §. 59. nomen tamen consideranti hic flos aliquam cum seljs orientis radiis similitudinem babuisse videatur.

Itaque postquam priores editores vel ariovoa scripserunt e Canteri emendatione, quod Schweigh. interpretatus est φλόξ redeunte solis splendore id est (?) redeunte vere oriens, I. G. Schneiderus autem non putavit ut videtur recipi posse nisi indicata post hunc versum lacuna, vel Dalechampium sequuti sunt φλόγα non diversam a solsequio iudicantem vertentemque: φλόξ quae redemtem Dei splendorem sequitur, ut ἄμ' ἰονσα legi voluisse videatur, primus certiorem emendandi viam ingressus est Meinekius qui Φλόξ δε θεοῦ αὐγιζοιν ἀνερχομένου ἐσάζουσα corrigi posse putabat. Hanc ego viri ingeniosissimi coniecturam sequerer, nisi quam excidisse syllabam metrum docet faciliori ratione ex fuga retrahi posse putarem scribendo: φλόξ δὲ θεοῦ αὐγῆσιν αμ' έργομέναις γα τάουσα, ubi αμα dictum ut in Homerico illo αμα πτοιης ατίμοιο, cf. I. H. Voss. epistol. mythol. I, 20 p. 121 sq. ed. l. quamquam fortasse ne opus quidem est ἀνεργομένης ut mutetur. quidni enim dictum sit ut Homericum γιτώνες στίλβοντες έλαίο (σ, 596), quod Nicander etiam Ther. 511 imitatus est: ανθει δ' ύσγίνο ένερεύθεται i. e. ut ύσγινον. Pro γανάουσα autem ne quis γανόωσα scribendum fuisse dicat, habemus etiam γλοάουσα Ther. 30 et πελάουσα Alex. 498, neque presse in hac re pesteriores epici Homeri usum sequutos esse docet Lobeck. Rhe mat. p. 176 sqq. Unum restat quod moneam. nam glore Theophrast. hist. pl. VI, 6, 11 p. 215 non e radicibus produci, sed σπείρεσθαι dicit, quoniam eins radices sint ξυλώδεις. at primum non uno loco Theophrastus indicat quae de planta aliqua valent in certa quadam regione eadem non cadere continuo in regiones omnes. tum ipsa qua poeta usus est dicendi ratio (ovoi κενεή γηρύσεται άκμή) docere videtur recessisse Nicandrum ab alius cuiuspiam sententia qui thryallida, anthemida et flammulan e radicibus produci vetuerit.

V. 40, ubi de serpyllo poeta agit, Dindorfius retinuit librorum mss. scripturam hanc: ἔρπυλλον δὲ φριάλευσι τ' ἐν βώλοισι φυτεύσεις, ad quae emendanda auxilium petendum e v. 42, ubi serpyllum dependere dicitur aquam petiturum. ergo editiore aliquo loco Nicander plantari voluit. itaque primum έπ' αμβώνεσσι scribendum censeo, de qua voce grammaticorum testimonia congessit Nauck. de Aristoph. Byz. p. 186, deinde a Casaubono samendum puto δ' έφύδροισιν. Ceterum I. G. Schneiderus e Theophrast. hist. pl. VI, 7, 5 p. 216 (— ἢ πρὸς αίμασιὰν φυτευθείς η κάτω καθιέμενος είς φρέαρ) coniecit metro susque deque babito: ἔρπυλλον δὲ φρέατος πέλας ἐν βώλοισι φ., quod deleto δὶ in ordinem cogere conatus F. S. Lehrsius omisit quod nectendae sententiae necessarium est. non hoc solo nomine multum praestat R. Merkelii coniectura: ξοπυλλον δ' έν φρικαλέοις βουνοίσι φυτεύσεις. — V. 41 διάηται, quod olim Canterus suaserat pro δίακται, postea subministravit cod. Venetus. de verbi forma cf. Hom. Od. ζ, 131 λέων — υόμενος καὶ ἀήμενος. — V. 42 Libri: ήὲ κατακρεμαησι (vel κατακρεμασισι»). illud in ήδε cum I. G. Schneidero mutandum fuit, alterum autem nescio an non mutandum sit. nam etsi praesens κρεμάω non sit nisi ex aliquanto serioribus Nicandro scriptoribus enotatum (cf. Lobeck. ad Buttmann. p. 224), tamen etiam σκεδάω pro σκεδάννυμι nemo adbuc legit nisi in Nicandri Alex. 596, quod autem κατακρεμᾶν poeta eo posuit sensu, quo κατακρέμασθαι dici solet, verbi generum tam late patet apud Nicandrum commutatio, ut peculiari loco tractanda sit. Sed si tamen mutandum aliquid, prae Schweighauseri κατακρεμάσηται aut I. G. Schneideri κατακρεμέηται(??) malim quod specie paulo remotius, revers multo facilius, quippe unius literulae mutatione effectum: κατ' ἄκρ' ἐλάησι i. e. κατελάησι τὰ ἄκρα sive ramulos (cf. Theocrit. XV, 112 et Maxim. περὶ καταρχ. 490).

V. 43. Sequitur de papavere locus, in quo statim ab initio offendit quod non additum est quomodo papaver educendum poeta velit. nolim enim quisquam Nicandrum hoc egisse v. 52 putet. nam et principio hoc tradi poetae consilio unice consentaneum fuit, et illo concesso tamen post v. 52 certe statui lacunam oporteret. Sed v. 43 quum hoc quod desideramus restitui corrigendo vix possit, notandum puto lacunam a μήχωνος incipientem, ceterum nihil mutans, ne αὐτῆς quidem, cui cum Schweighäusero Dindorsius av ens substituit. sed cf. ad v. 15 extr. - V. 45. Libri: φυλάσσιτη γάρ πάιτα διοιγομέναισιν. Porsonus correxit φυλλοσινη γάρ, a Dindorsio receptum. sed quum foliorum mentione aegre careamus, praefero non minus facilem Schweighäuseri emendationem: φυλλάσιν ή γάρ, de qua ipse eius auctor dubitavit iniuria, φυλλάς, ut collectivum vocabulum, pluralem vix admittere ratus et  $\tilde{\eta}$   $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  mediae orationi insertum moleste ferens. atqui legerat φυλλάδες in Alex. 374 et  $\alpha\beta\lambda$ εμές  $\eta$  γάρ Alex. 82. Διοιγομένησιν autem esse puto: statim ubi apertis calycibus proveniunt et sese evolvunt. Ceterum etsi leve, monendum tamen etiam hoc, διοιγομέναισιν contra poetarum Alexandrinorum usum scriptum fuisse, qui dativum plural. declinationis primae non terminant nisi in not aut in aic. cf. K. Lehrs. in Seebod. archiv für philol. et paedag. Il (1825) p. 235 sqq. huic canoni qui repugnant loci in Theriac. et Alexiph. admodum sunt pauci. nam acor non legimus nisi Ther. 373 γλήναισιν (quod annuentibus bonis codicibus in γλήτεσσι mutandum, ut fecit Koechly ad Maxim. v. 11), et Theriac. 647 άρπέζαισιν, quod et ipsum nemo άρπέζησιν scribere dubitabit qui toties apud Nicandrum - not legerit. hinc iudicandum etiam de huins eclogae vers. 70. nam νύμφαισιν y. 8 etiam alias ob causas removimus. Paulo saepius relictum ys pro ais. at primum in Alex. 356, η όγε καὶ θηλης άτε δη βρέφος έμπελάοιτο, verum videtur quod codd. Goetting. et Venet. b habent, θηλης (cf. v. 359), non θηλη, quod est in Mediceo, probatum K. Lehrsio 1. l. p. 236. deinde in Alex. 545 codices nonnulli quod verum est subministrant, βολαῖς, non βολῆς, itemque in Alex. 40 •

cod. Paris. recipiendum Palanquíaic. tum etiam in Ther. 576 pro πρασιής scribendum πρασιαίς etsi a nullo codice commendatum. atque baec quidem fuerunt in medio versu. quae autem in fine versus leguntur, Ther. 865 args in editions Didotians et avine Ther. 867 in editionibus quas vidi omnibus, falsa esse decet vel hoc, quod triginta amplius locis in extremo versu legimus dativos in aig, inter quos ter habemus etiam azaig, Ther. 100, 943, Alex. 125. sed nolim tamen utrumque utut facili mutatione in quadrum redigere - aug reponens, quum utroque leco gravius vitium latere videatur. nam in Ther. 865: xópxopos à πεταλίτιν αμέργεο, πολλακι μίλτου (sic enim interpungendum, uon πεταλίτιν, αμέργεο πολλακι) Αημνίδος, η πάσησι πέλει θελατήριου  $\tilde{\alpha}\tau\eta\varsigma$ , F. S. Lebrsius demum  $\tilde{\alpha}\tau\eta\varsigma$  invexit a Bentleia commendatum pro  $\tilde{\alpha} \tau \eta \varphi$ , quod codices quantum scimus omnes habent. et illud ut verum sit, quis unquam μίλτον Αημνίδα dixit aut dicere potuit omnium esse ατών delinimentum? έλατήριον τι fuisse novimus, panaceam quondam non item. ergo non tam ἄτης, quan πάσησιν corrigendum fuit. scripsit fortesse Nicander: η παίδεσσι πέλει θελατήριον άτης. In altero autem Theriacorum loco, v. 867, νηδύν δε και εμβαρύθουσαν ανίης ημυνέν και καρκός -παλιούρου, offendit etiam verbi ἀμύνειν constructio, quod ubi solum asciscit accusativum, is non significat quod iuvatur, sed quel arcetur. itaque \*ηδύν — ἀνίης ημυνεν scribendum putamus, qued eadem ratione dictum qua Homer. Od. 0, 364 dixit all ovo is τιν' έμελλ' απαλεξήσειν κακότητος. ita εμβαρύθουσαν absolute pesitum erit. lam apparebit cur v. 39 tacite scripserimus έρχομέ rais pro vulgato έρχομέτης. — V. 46 Meinekius forsan repenendum dicit φόδοισιν ἐἴσχομένην. cui non assentior. nam v. 51 foliis decerptis caput papaveris solis ventorumque ictu στιφρόν fieri dicit adeo ut insecta firmiter insistere nequeant. ergo dum foliis caput tegitur, molle erit. mollitudini antem indicandae inservit vox δρόσος, unde δρόσους Aeschyl. Agam. 133 dicit lesnum catulos, quocum ab editoribus conferri poterat hoc Agathiae in Anthol. Palat. V, 292, 4: δυνιθες δροσερών μητέρες όρταλίyor. cf. Spanhem. ad Aristoph. Nub. 978 et lacobs. animad. in epigr. Authol. graec. Tom. X p. 95, e cuius exemplis imprimis aptum huic illustrando loco Alciphr. ep. 1, 20 ήπας δρόσφ προσεοικός. — V. 48. Libri φείπη. correxit φιπαί 1. G. Schn. ανέμου addi neque Apollon. Rhod. IV, 1685 necesse habuit quun scriberet ή (πεύκη) δ' ύπο νυκτί διαζοιν μέν πρώτα τινάσσεται. — Ceterum ad hunc versum pertinent quae post v. 49 Athenaeus adnotavit: Θρία δ' οὐ λέγει τὰ τῆς συκῆς, άλλα τὰ τῆς μήκωνος. - V. 49 edebatur πληξαν σαρκοτύπησιν, quorum partem tantum emendavit I. G. Schneid. scribendo σάρκα τυπήσιο. sed prius queque mutandum erat. nam dici oportebat quid istis solis ventorumque ictibus efficiatur. certissima igitur emendatione reponendum puto πηξαν, cui jam optime convenit στιφορίς illud v. 51.—

V. 50. Libri ούτε τι παιβρώμη» (vel πεβρώμη»). Dindorsius recepta Canteri coniectura scripsit οὖτε τί πω βρώμην, quod Meinekius uon aliter se intellecturum dicit nisi sic scriptum: ovos τι πο φώμην π. Sed βρώμην mihi videtur necessarium esse et ita potius statuo, ante hunc versum excidisse alium qui et ipse ab ovrs incipiebat. et quidni dixerit Nicander insecta in papaveris capite gradum non firmare neque ubi forte temere eo devenerist neque ubi consilio, quippe βρώμην ποτιδεγμένα —? de τὶ secundo oṽzs appositum (nam ap. Hom. Il. ω, 129, Od. α, 202; a, 203; Theocrit. I, 53; II, 15 et alibi priori membro additum) cf. Hom. Od. δ, 87 ούτε άναξ ἐπιδευής, ούτε τι ποιμήν Marcell. inscript. Regill. (append. Anthol. Palat. LI) v. 36 Έλλάδι δ' οὖτε γένος βασιλεύτιρος, ούτε τι φωνήν. id. ibid. 44 τούνεκεν ούτε νεών ίερος λάγεν, ούτε τι τύμβον. Gregor. Nazianz. p. 14 Dronk. ούτ' ανέημεν έλεύθερον, ούτε τι πάμπαν δήσατο. (μηδέ — μηδέ τι Nicandr. Ther. 574). Praeterea quum  $\alpha\iota$  et  $\eta$  saepe confusa esse constet, praefero ούτε τί πη. — V. 51. ωλίσθησαν libri. aoristi formam non nisi recentioribus usitatam (cf. Lobeck. ad Phryn. p. 742) non dubito quin iure ωλίσθηταν correxerim ad normam Alex. v. 89 όφο αν όλισθήνασα χέη κακά φάρμακα νηδύς. At ένιχρίμψαντε (sic enim optimus codex Venetus, non - ψαντα, ut corrigant, aut - warres, ut reliqui libri) sanum crediderim, quod consilio posuisse videtur Nicander ad έρπετά vel κνώπες referendum, ne cum "yrn iungeretur. qua in re aliorum poetarum exemplum sequutus est. nam ne Homerum commemorem, vide mihi Theocrit. XXV, 137 φόνον λεύσσοντε προσώπφ, iniuria nuper expulsum (cf. Wüstemann.), Arat. 968 (χόρακες) κρώξαντε, id. 1023 βοώντε πολοιοί, Apollon. Rhod. I, 384 τοὶ δὲ — βρίσαντε. id. II, 667 οἱ δὲ — σκηρίπτοντε. id. III, 206 κατειλύσαντε. Orph. Argon. 1096 ἀποψύχοντε. Etiam καρείοις, cui Schweigh., I. G. Schneider. et Dindorf. in Thes. Paris. IV p. 965 \*\*upfrois substituere volebant, sanum arbitror. nam eodem modo 6) Nicander Alex. 135 a κέρση finxit κορσείον.

V. 52. Accedimus ad ultimam huius eclogae partem quae est de floribus in testa colendis. neque enim dubium esse potest quin recte I. G. Schneiderus e Dalechampii versione ("vasculo") correxerit  $\tau s \dot{\nu} \chi e \ddot{\nu}$  pro eo quod libri habent  $\tau \dot{\alpha} \chi e \ddot{\nu}$ . nec magis dubitari potest quin male I. G. Schn., quocum Dindorfius fecit, post v. 51 posuerit interpunctionem mediam, post v. 52 maximam, quo sententia de fructu papaveris continuetur et v. 53 demum novam doctrinam poeta exordiatur. Hac autem instituta ratione quum ad  $\kappa \lambda \dot{\alpha} \delta \alpha_s$  desideraretur verbum, ante v. 53 I. G. Schn. lacunae signa ponere coactus fuit. Verum quum poeta post ea, quae de papavere hucusque dixit, vix potuerit de producendo optime pa-

<sup>6)</sup> nam πάρην ἀπέκοψεν Nicander Ther. 131 dixit cum aliis. cf. Spitzner ad Iliad. π, 392 et Naeke de Callim. Hecal. p. 113.

pavere loqui - nam haec quum summa ei esset, principie hoc dicendum ei fuisse monuimus ad v. 43 ---, apparet consideratius egisse qui post v. 51 punctum posuerint. Quamquam ne sic quidem emendate scriptus locus. nam quod libri habent, adovou di βλάστα βαθεί έν τ. καρπόν σαμψύχου, iure Schweighäusero displicuit propterea, quod βλάστα dicantur άδρύνειν καρπόν σαμψύχου, quandoquidem sampsuchum nemo seminis vel fructus causa colat. neque Nicander flores quos enumerat ob semen vel fructum commendat, sed propter coronas inde nectendas, et tametsi etiam de papaveris fructu admonuit, hoc tamen fecit obiter. imprimis sutem vocem καρπόν suspectam reddit quod sequitur λιβάνου νε νέας κλάδας, quae manifesto docent, βλάστα quoque pro accusativo, non pro nominativo esse. Itaque καρπόν quum corruptum esse videatur, corrigo κόπρος, quod vel propter άδρύτει aptissimu est. praeterea βαθεί' scribendum puto pro βαθεί. nam illud huic rei magis convenit, nec βλάστα ferendum, sed βλαστά exaradum cum Dindorf. in Thes. Paris., ut queòr, ouzor, nozor (at in Alex. 59 μυελόεττα πότον exarandum fuit, non ποτόν, que etiamnum editiones foedantur) et alia dicuntur. ipsam vocem interpretes et Dindorf. l. l. firmarunt Hesychii auctoritate: βλάστα, βλαστήματα, nescii eandem vocem legi in Alex. 332, falso tamen et ibi accentu. praeterea vide ad v. 10. Postremo Meinek. exercit. phil. in Athenae. I p. 51 malle se dicit έτὶ τεύγεϊ pro έν τεύχεϊ, qua forma non utantur in hac versus sede poetse Alexandrini. Et dixit sane eodem versus loco Marcell. Sidet. 74 ένὶ τεύγεϊ, at rectius tamen de hac re videtur Koechly praef. ad Quint. p. Lxix iudicare, ut èv tenendum censeam (praesertim mutato βαθεί in βαθεί') aliis etiam similibus Nicandri locis firmstum. cf. Ther. 873 νέον τ' έν βότουσι κλημα. Alex. 94 πόροις δ έν νέχταρι καὶ τά. ibid. 129, 347, 369, 493, 560, unde cum libris melioribus etiam Alex. 68 restituam πόροις δ' έν νέκταρι φύρσας, et in Ther. 368 τούγη δ' έν πυθμένι λίμνης. Contra recte ἐνί positum in his: Ther. 87 ὀλίγο ἐνὶ βάμματι πάμπη. ibid. 549 et 667. item in Ther. 83 λίπει ένι φύλλα κονύζης, quemadmodum etiam Ther. 519 πυτφ ένι, Alex. 142 γλύκει ένι, Alex. 144 χαμάτω έτι exarandum pro eo quod editiones habent ποτφ *ěrí* etc. In universum autem patet, quam a Quinto obs**ervatam** legem Koechly monet, eadem se obstrinxisse Nicandrum. — V. 53. κῆποι libri, quod in κήπφ vel κήποις mutandum fuit. alioquin enim flores qui v. 55 seqq. enumerantur, carent verbo suo, quod est ἐπιπορσαίνουσι στεφάνους. nam quos hic in vasculo colendes flores poeta dicit, coronarios esse vel certe pro corona omnes, patet etiam e v. 63, v. 67, v. 72, etiam si idem non constaret ex Athenaei verbis p. 683, A: Νίκανδρος καταλέγων καὶ αὐτὸς στεφανωτικά ἄνθη κ. τ. λ. Hinc simul perspicitur, quod v. 53 scriptum est ooa its intelligendum esse ac si scriptum esset ooa άλλα, quemadmodum άχθεα μυρία γαίης Nicander dixit Ther. 9,

sed καὶ άλλα άχθεα intellexit. — V. 56 libri: λευκή ισαιόμενοιεν καὶ κρόκος, quod bene correxit Schweigh. e Pausan. II, 10 §. 5 (τὰ δὲ (τοῦ παιδέρωτος) φύλλα - φύλλοις ἂν λεύκης μάλιστα είκάζοις την γροιάν), nisi quod temere sprevit έν και κρόκος, praeferens où vai x. nam er zai, simul vel praeterea habes etiam Alex. 373. - V. 57 ὀσμηρόν τε, quod codd. omittunt, Schweigh. supplevit ex epitom. C et Eust. ad Odyss. p. 1504, 41: της δέ όσμης παράγωγόν έστι το όσμηρον. Νίκανδυος σεσύμβριον όσμηpor. Ibidem codd. x' oia ois vel xoia ois, quod emendavit Porsonus. Ceterum etsi hos flores sponte nasci dicit in pratis, facile tamen pro se quisque intelliget eosdem etiam in hortis coli voluisse Nicandrum, aliter enim non recte v. 53 κήπους memorusset. - V. 58. Libri requéroisi. Casaubon. raquéroisi scripsit, melius Schweigh, et Meinek, raiouéroise ex Alex. 515, de quo cf. Lobeck. Rhem. p. 353. - V. 59 εὐωδες Διὸς ἄνθος libri. at Theophrasto hist. plant. VI, 6, 2 p. 212 Schn. et Plinio nat. hist. XXI, §. 59 testibus iste flus ανοσμός est et colore tantum placet. hinc Dalechampius in versione inodorum potius posuit. et hanc quidem flotionem non posse poetae restitui facile Schweighäusero concedo non solum propter metrum, sed etiam propter rem ipsam. nam si inodorum Aio; ardos, cur Nicander inter flores coronarios commendaverit! Sed quidni scribamus eveldes! certe Schweighäuseri rationem, aliud Theophrastum, Nicandrum aliud in animo habuisse ardos quod Aids vocatum fuerit, vereor ut quisquam probet. — V. 60. Librorum scripturam γάλκας Casaubonus in κάλχας mutari voluit, quod est sane magis usitatum floris nomen (cf. Athenae. p. 682, A.). sed novimus tamen etiam χάλκειον florem, item χάλκιμον et χάλκανθον (cf. 1. G. Schneid. ad Theophrast. T. II p. 487) a nostro fortasse non diversum. ac vide Lobeck. Element. 1 p. 528. -- V. 61. ας τύξε libri. a se emendatum et codice B etiam firmatum explicat Voss. ad hym. Hom. in Cer. p. 7. — V. 62. ὑψήεντα πανόσμεον cod. Venet. (reliqui πατόσμιοτ). sed quum v. 64, qui cum hoc arctissime coniunctus est, nominativus legatur, idem casus hic quoque reponendus, quod fecit Meinek. scribendo ὑψῆέν τε πανόσμεον. Eodem modo corruptus Ther. v. 585: σπέρματα βουπλεύρου τε καὶ Ἰδαίης χυπαρίσσου, quod quum in enumeratione ultimum sit, cui quidem copula detrahi nequit, scribendum σπέρμα τε. - V. 64. codd. αὐταί τ' ήἰθεαι. sed cur anemonae potissimum μίθεαι vocentur nemo facile dixerit. silent interpretes vulgatam retinentes scripturam. ego donec meliora edoctus ero, Nicandrum αὐτάς τ' μ'iθέας scripsisse putabo, id ut ab έφελκόμεναι pendeat. in quo αύτας vi sua non caret. nam ut modo dixerat poeta φασγάνοις indui τύμβοι in honorem virginum recens mortuarum, ita nunc ipsas virgines etiamnum viventes anemonarum coloribus allici monet. — V. 65 pro χουζου in exemplaribus nonnullis se legisse φιλοχοιαίς ipse annotat Athenaeus. — V. 66. καὶ δέ τις malebat Meinekius. causam non video. - V. 68 postesoger Lobeckie acribendum videbatur, Rhem. p. 316 not. 43. nam id etiam apud Oppinnum legi, at ne hoc quidem, utpote apud Nicandrum, necessarjum arbitror. Sed pro a te apostotor cum Meinekio reponendum οτε πρ. cf. Ther. 379 ότε πρώτιστα πέφανται. - V. 69. Ataxia quale florum genus sint nescimus. requiri autem aliquem florem patet, ut aperte erraverit Schweighauserus Beauzoia corrigens. quasi vero qui antea memorantur flores θελκερια non sint. Hoc nomine praestat Scaligeri inventum & δλαια (ex Plin. nat. hist. XXVII, X, 63, uhi holcum plantam habemus), sed te non ferendum. ego ab omni mutatione abstinendum puto, quum ne copulam quidem addi necessarium putem. cf. Alex. 94. 300, 353. 513, 596. - Mox vó ve libri. quod Schweigh. dubitanter coniecit (τοτέ) unice verum est. sic enim ubique post πολλάκι vel άλλοτε poeta τοτε vel ότε infert. idem vitium in Alex. 234 recte sustulit Lehrsius. — V. 70. Hic quoque στήλησιε scribendum. Deinde quum in codicibus sit λιχίας τε, non improbabilis Meinekii suspicio est Nicandrum hic líqua scripsisse, de qua forma ipse Meinekius egit Exercit. in Athenae. II p. 39. nec temere hoc poeta fecisse videbitur, sed ut ipso nomine hunc florem ab ee distingueret λειρίω, cuius v. 27 mentionem fecerat. Fortasse tamen ne voluit quidem lilii aliquod genus indicare et leiqua illud generali posuit sensu, quo avon in universum significat (cf. Theriac. 543 et Steph. Thesaur.). certe Theophrast. hist. plant. VI, 8, 3 florem, quo uti soleant περί τούς τάφους, non lilium dicit, sed πόθοι. - V. 71. Γεραόν πώγωνα, quod libri habent, iam olim in offensu fuit viris eximie doctis, Casaubono et Salmasio, quorum ille καί γε τράγου πώγωνα, melius bic (cf. Exercit. Plin. p. 863) και τράγιον πώγωνα corrigi inssit, quippe notus est τουγοπώζων flos, contra γεροντοπώγων praeter Ioann. Gorraeum, qui in Definit. medic. a tragopogone accurate distinxit, nemini notus. itaque non dubito quin Gorraeus ex hoc Nicandri loco suum illum γεροντοπώγωνα ita effinxerit, ut fictum non inepte?) a se nomen transtulerit ad florem aliquem sibi notum, cuius quod apud veteres fuerit nomen nesciverit. Quid igitur! quum γεροντοπώ; ων in rerum natura nusquam extitisse videatur, concedendumne in Casauboni aut Salmasii sententiam! Non credo, immo ubi πώywra Nicander dicit, ipsum illum quem Casaubonus et Salmasius desiderabant τραγοπώγωνα intellexit, quem γεραόν appellavit propter colorem. nam πώγων ille canus est. ita enim Theophrast. hist. plant. VII, 7, 1 p. 239: — ἔχει — έξ ἄχρου μέγαν τον πώγωτα, πολιόν, αφ' οδ καλείται τραγοπώγωτ. lam tumetsi γεραδι propter rem ipsam aptissimum est, habet tamen aliquid dubitatio-

<sup>7)</sup> Noverst vir doctissimus Nicandreum Γαπιον μάφαθον Ther. 596 (i. e. Ιππομάφαθον), Γαπιον οέλινον Ther. 599 (i. e. Ιπποοέλινον), Γαπιον λειχήνα Ther. 945 (i. e. Ιππολείχηνα), χαμηλήν πίτυν Ther. 841 (i. e. χωμαίπετυν) aliaque plurima.

nis propter formam. neque enim solent epici voce γεραιός uti media correpta, sed hac mensura ubi opus est, γεραφός dicunt, et ubi olog et similia dicunt diphthongo correpta, ipsam tamen diphthongum non mutant. verumtamen etiam in Archestrati fragment. ap. Athenae. I p. 29 B scriptum invenio: ηδη χοή γεραότ, πολιον σφόδρα κράτα φερούντα οίνον — πίνειν 8), quam scripturam non Athenaei solum codices, sed Eustath. etiam firmat ad Odyss. p. 1449, 15(?). -- In eodem versu quod legitur εὐτραπέα, alibi non repertum et ipsum corrigunt editores, Casaubonus εὐποεπέας, Schweighäuserus εὐστραφέας. sed vellem hic quoque non obliti essent verborum novatorem fuisse Nicandrum, apud quem quae leguntur dictiones solitariae cavendum ne nimis cito reiciantur, si et rei ipsi et analogiae conveniunt quod cadit etiam in istud de quo agimus vocabulum. nam quum εὐτερπέας dici potuisset, quod usitatum et tritum fuit, Nicander adiectivum Homerico aoristo secundo έτραπον (pro έτερπον) assimilare maluisse videtur eadem ratione qua alii άδρακής, εὐτραφής, εὐστραφής, εὐπιθής ipseque fortasse Nicander εὐβραχής (sic certe in Alex. 298 cod. Goetting.) dixerunt pro άδερχής, εὐτρεφής, εὐστρεφής, εὐπειθής, εὐβρεχής. cf. Lobeck. ad Phrynich. p. 575 sqq. Gothae. O. Schneider.

<sup>8)</sup> In eodem Archestrati fragmento v. 17 sq. (οίδα δὶ κάξ ἄλλων πόλεων βοτφυοσταγή ἔψη εἰπεῖν αἰνήσαί τε, καὶ οἴ με λέληθ' ὀνομήναι· ἀλλ' εκίδιν τάλλ' ἐστὶν ἀπλῶς πρὸς Λέσβιον οἶνον) nescio an βοτφυοσταγή ἔφο ην scribendum sit. cf. Pind. Nem. 3, 78 κιρναμένα ἔφοα et Olymp. 7, 2 ἀμπέλου — δρόσω, nihil autem similius quam Hesiodi fragm. 197 Marksch., siquidem recte nuper Ungerus correxit προῖτος οταφυλάων [εὐ λακτιζομένων αίμοσταγέτσοι δρόσοισιν.

## II. MISCELLEN.

# 18. Zu Festus s. v. Prugnum.

Die bei Paul. Diaconus p. 226 ed. Mueller jetzt in folgender fassung stehende glosse: "Prugnum pro privignum" ist in se vielfacher hinsicht verdächtig, dass man fast an der erneuerung des richtigen verzweifeln muss. Schon die vulgata "pro privignum" wofür der Gu. promum, M. num, der Marg. A. August. Prunum, Pronum Turium bietet, wird von Mueller als lectio incertissima bezeichnet und die relative unmöglichkeit, die ursprüngliche lesung zu ermitteln mit den worten "Quid hic scriptum fuerit, eo difficilius est inventu, quod voc. prugnum hoc solo loco memoratur" eingestanden. Grade aber der letztere umstand, dass das angebliche wort "prugnum" sich sowohl anderwärts nicht nachweisen lässt, als auch jedem erklärungs- und ableitungsversuche entzieht, scheint schon von vornherein eine stattgehabte arge verderbniss vermuthen zu lassen. Die äussere form des wortes prugnum erinnert zu sehr an das gleich zu besprechende "aprugnum", als dass die annahme einer entstellung dieses wortes und in folge derselben einer verirrung desselben unter die mit P anfangenden glossen allzu gewagt und gewaltsam erscheinen könnte. Eine auf wahrscheinlichkeit beruhende emendation der ganzen glosse aber lässt sich nur nach betrachtung der formen "aprugnum, aprunum, aprignum, aprinum" annäherend erreichen. - Bei der ableitung und orthographischen feststellung dieses wortes scheinen ratio und usus so mit einander im streite gelegen zu haben, dass bald mehr die eine, bald mehr der andere die oberhand gehabt zu haben scheint, da sich alle die genannten formen einer zeitweiligen geltung erfreuten. Hauptstelle ist zunächst Charisius I p. 46 ed. Lindemann p. 63 Putsch.: "Item caprina et apruna cur dissimiliter derivetur, quaeri solet. Quibus respondebimus utrumque per i proferre debere, sed in alio usum u litteram celebrasse, quamvis Lucilius Viscus aprugnum dixerit." Aus dieser stelle geht hervor, dass man zunächst für die schreibung von apruna (mit u) keine ratio, sondern nur den usus als grund beizubringen wusste, da die ratio mehr für aprine

sprach. Weiter ersieht man aber auch aus der stelle, dass Lucilius die schreibung mit i vorgezogen habe, da der ganze zusammenhang der stelle von quamvis - dixerit nothwendig dieses verlangt. Putsch schrieb daher: "Viscus aprinum, non aprugnum dizerit": offenbar deutet aber das "aprugnum" des codex Charisii auf ein "aprignum", welches ursprünglich an der stelle stand. Wir hätten sonach bei einem für die ältere lateinische sprache so wichtigen dichter, wie Lucilius ist, eine weitere form "aprignus" ermittelt. Offenbar hat nämlich der dichtergrammatiker, der, nach allem, was wir wissen, in grammatischen dingen der ratio folgte (vgl. Lersch sprachphil. I. p. 12.), sich das wort als zusammengesetzt mit genus gedacht und dann ganz analog der sonst vorkommenden elision des e in der zusammensetzung mit diesem worte, in gnus contrahirt. Schon Müller zu Fest. v. bignae, bemerkt: "id est bigenae, eadem syncope, quae est in mali-gnus et privi-gnus." Malignus hat Lucilius selbst in einem grössern fragmente bei Non. p. 428 ed. Mercer. und es hat demnach auch Schmidt zu den fragg. lib. IX. (Berol. 1840.) p. 32 sich gleichfalls für die herstellung von aprignum in der stelle des Charisius entschieden. Offenbar aber sind die bei diesem grammatiker citirten worte "Viscus aprignum" aus einer stelle des Lucilius entnommen, die vollständiger bei Non. p. 125 und 320 ed. Gerlach erhalten ist. Nonius sagt nämlich "Viscus positum pro viscere. Lucilius Satyrarum lib. XIV: idne aegri est magis an quod pane et viscere privo? Quod viscus? dederas tu quidem, hoc est, viscera largi. - Hier haben viscere privo die handschriften und ausgaben; viscere primo hat Stephanus in den fragg. vett. poett. Mit vergleichung der angeführten stelle des Charisius hat nun Roth (p. 462 bei Gerlach) bei Nonius "Viscere aprino" am schlusse des ersten Lucilianischen verses zu lesen vorgeschlagen, womit ein alter angeblicher codex Charisii bei Dousa mit seinem "Viscus aprinum" stimmen würde: es ist aber nach dem eben erörterten vielmehr "viscere aprigno" festzuhalten. Im ganzen betrachtet stellen sich also als ältere formen dieses wortes: "aprugnum" und "aprignum" hin. Ersteres entbehrt, so weit wir sehen können, einer bestimmten ratio zur erklärung des u (denn aprugineus ist offenbar eine weiterbildung aus aprugnus, nicht letzteres eine syncope von jenem) und ging später in die von Charisius neben caprinus angeführte form aprunus über, die Salmasius ad Spart. Ael. Ver. 5. u. ad Capitol. Max. Iun. 2 in einigen ältern handschriften gelesen zu haben angibt. Offenbar ist dann später neben aprugnus und aprunus ein dem caprinus analoges aprinus aufgekommen. Ganz singulär blieb und nicht in den sprachgebrauch übergegangen zu sein scheint des Lucilius bildung "aprignum": auch der gelehrte dichter scheint das u in aprugnum der ratio nicht entsprechend und erklärbar gefunden zu haben: er würde sonst nicht

zu-einem mit bignac, malignus, benignus, privignus analogen aprignus seine zuflucht genommen haben. Und in der that liesze sich auch das u von apruguum nur durch ein urspränglich dagewesenes vi erklären, wie z. b. bei Varr. L. L. V, 98. p. 38 ed. Mueller u. Paul. Diac. s. v. harvigae: arvigaus, arviga, aruga sich hinlänglich aus sich selbst erklärt: dieses ist aber bei apragnum nicht also der fall. Kehren wir nach dieser abschweifung zu unserer eingangs erwähnten glosse des Paul. Dinconus zurück, so bleibt zur emendation derselben nichts übrig, als die annahme, dass, wie schon oben bemerkt wurde, durch abfall des a, aus aprugnum, ein prugnum wurde, welches letztere dann irrthümlich unter die mit P beginnenden glossen geschoben wurde; weiter wäre sodann in dem promum, prunum der codices eben jene von Charisius angeführte nebenform aprunum zu sehen. Es wäre somit zu schreiben: "Aprugnum pro aprunum." Dass übrigens unter den bei Festus stehenden glossen noch viele in gleicher weise mehr oder weniger sich mit dem spruchschatze des Lucilius in verbindung bringen, ja mehrfach nur allein auf ihn als quelle zurückführen lassen, ist bereits anderwärts von uns angedeutet worden und soll demnächst in einer besondern betrachtung des näheren erwiesen werden.

Hadamar.

J. Becker.

## 19. Zum Oedipus auf Rolonos.

V. 34 f. οί νεχ ήμιν αίσιος

σχοπός προσήχεις των άδηλουμεν φράσαι. In besondern fällen lohnt es der mühe, die versuche alter abschreiber, den verderbten text ihrer exemplare zu verbessern, aufzudecken, namentlich sobald neuere kritiker nicht vorsichtig genug gewesen sind, die überlieferung von der muthmassung zu scheiden. So ist es G. Hermann bei diesem verse gegangen, wie denn der grosse kritiker überhaupt sich nicht gern in seiner freien divination durch rücksichten auf den werth des überlieferten beschränken liess. Hier haben alle bücher zor a dyλουμετ, während der scholiast durch seine paraphrase zeigt, dass er die LA vor augen hatte, welche Turnebus am rande vermerkte, wornach H. Stephanus sie aufnahm, und welche noch in Hermanns texte steht, των άδηλουμεν φράσαι. Und doch hatte Elmsley vollkommen richtig geurtheilt, es müsse ών άδηλούμεν geschrieben werden, da kein anlass vorliege, hier die epische form des relativs zu setzen. Dagegen baut Hermann auf die glosse in den scholien, welche προσήκεις durch ήλθες erklärt. die vermuthung, beide verba möchten die erklärung einer seltnern form προσίξαι, sein. Dann wäre natürlich zor an seiner stelle, um den hiatus zu verhüten.

Dieser vermuthung aber fehlt eben aller grund und boden. Denn sie setzt voraus, dass τῶν fest stehe. Allein was kann evidenter sein, als dass, nachdem das seltnere ἀδηλοῦμεν unrichtig gedeutet war als ἄ δηλοῦμεν, das nun sinulose ὧν ἃ δηλοῦμεν μεν abgeändert wurde nach gutdünken? Ausserdem aber ist klar, dass der schol. in der paraphrase: ὅτι αἴσιος ἡμὶν σκοπὸς προσῖξαι, ὅστε φράσαι περὶ ὧν ἀγιοοῦμεν ἢ ὥστε φράσαι ἡμὶν (ἡμᾶς Brunck) ἄ σοι λέξομεν — gewiss gleichfalls προσήκεις vor sich hatte: dagegen gehört ἡλθες einem andern glossator, demselben, welcher auch allein die verschreibung τῶν ἃ δηλοῦμιν kennt, wozu er ἀντὶ τοῦ τούτων anmerkt, wie zu δηλοῦμεν λέξομεν.

V. 62 τοιαῦτά σοι ταῦτ' ἐστίτ, οδ ξέν', οὐ λόγοις τιμώμεν', ἀλλὰ τῷ ξυνουσία πλέον.

Diese bemerkung, welche mehr aus der seele des dichters als im sinne des attikers der theseischen zeit gesprochen ist, soll erklären, warum in sage und poesie die localen legenden von Kolonos nicht in gleichem grade gefeiert seien, wie sie im althergebrachten, frommen verkehr der bewohner hoch gehalten werden. Dass nun die obige LA sich erklären lässt (οὐ μόνον λόγοις, ἀλλὰ καὶ ἔργοις, καὶ τούτοις πλέον löst Fr. Jacobs auf), ist in der ausgabe bemerkt. Inzwischen erweckt doch einerseits das ohne zusatz dunklere ξυνουσία, welches die ausleger ganz verschieden deuten, andrerseits die frage des Oedipus: ἡ γάρ τινες ναίουσι τούσδε τοὺς τόπους; nicht unbegründete zweifel an der richtigkeit des textes. Denn Oedipus' frage schliesst sich dann erst eng an, wenn der fremde auch in den letzten worten der bewohner gedenkt. Daher glaube ich noch immer, dass Sophokles geschrieben hat:

ού λόγοις

τιμώμεν', άλλὰ τῷ ζυνουσία λεώ.

Allerdings las der schol. schon πλέον: τη ξυνουσία: τῷ ἔργῳ, τη πείρα πλέον τιμώμετα, οὐ τοῖς λύγοις. Diese worte bedürfen einer verbesserung. Der codex hat πλέον καὶ τιμώμετα, woraus Brunck τῷ ἔργῳ καὶ τῷ πείρα machte. Vielmehr ist zu schreiben τῷ πείρα καὶ πλέον τιμώμενα. Dagegen scheint doch ein fingerzeig des ächten darin zu liegen, dass Laur. Α. πλέον, aber von erster hand darüber ω (πλέω) hat, woraus denn im

Laur. B πλέων geworden ist. Suidas aber s. v. Ξυτουσία hat ohne var. πλέω, welches er aus der quelle des correctors des Laur. A entlehnte, der er zu folgen pflegt. Was nämlich manu prima im Laur. corrigirt ist, beruht auf revision des archetypus, nicht auf einem zweiten codex, wie man irrig behauptet hat.

V. 113. Auf Antigone's rath will Oedipus beim herannahen der nach ihm spähenden greise schweigen und fordert seine tochter auf, ihn zu verbergen: σιγήσομαί τε καὶ σύ μὶ ἐξ ὑδοῦ πόδα κρύψον κατ' ἄλσος.

Wie unstatthaft hier die scheinbar am nächsten liegende auffassung des doppelten accusativs με und πόδα als σχήμα καθ' όλοι xui μέρος sei, bedarf kaum der erinnerung, obschon die meisten erklärer es dabei bewenden lassen und noch Kayser in seiner eingehenden rec. der ersten ausgabe in den njuhrbb. 1852, bd. 65 s. 22 meinte, "die parallele mit Eur. Hek. 812 werde ausreichen, um der bestreitung der figur zu begegnen." Um nichts annehmlicher scheint die von Wannowski syntax. anom. p. 248 vorgeschlugne annahme, χρύψον πόδα in einen begriff zusammenzufassen, ἐκκόμιζε, wovon dann με nach bekanntem gehrauch der tragiker abhinge. Endlich die von Hermann zur Hekube 793 versuchte deutung ist von ihm selbst aufgegeben. Vollkommen richtig aber hat er erinnert, dass weder bei Eur. noch bei Soph. die figur des όλον και μέρος anzunehmen sei: die richtige erklärung des euripideischen ποῖ μ' ὑπεξάγεις πόδα hat Kayser übersehen. Was aber Hermann in der ausgabe des Soph. vorschlägt, μου 'ξ όδοῦ πόδα κρύψον gefällt nicht: eher noch μούξ, d. h. μοι έξ, wie schon in einem codex Triclinianus über μ' geschrieben steht or.

Aber zu den schwierigkeiten der construction kommt von seiten des sinnes ein übelstand, den man gar nicht in anschlag gebracht hat. Wie kann Oedipus, der ja χῶρον οὐχ ἀγοὺν πατεῖν inne hatte, folglich bereits dus ἄλσος der Eumeniden berührte — vgl. auch 97 πτερὸν ἐξήγαγ' ἐς τόδ ἄλσος —, jetzt einfach fordern, in den hain geborgen zu werden? Vielmehr erwartet man, dass er tiefer ins gebüsch geführt zu werden wünscht. Also vermuthlich: καὶ σύ μ' ἐξ ὁδοῦ πέρα Κρύψον κατ' ἄλσος. So warnt ja der chor 155 f. vor weiterm eindringen: περᾶς γὰρ περᾶς ἀλλ' ἴτα τῷδ' ἐν ἀφθέγκτω μὴ προπέσης νάπει . . ., d. h. damit du nicht in diesem haine, in welchem du bereits bist, noch weiter unbesonnen vordringst, so lenke die schritte um.

V. 138 "Οδ' έκειτος έγω φωτη γάρ όρω το φατιζόμενον.

Eine der zahlreichen stellen des Sophokles, die kaum ein interpret wie der andre versteht, jeder aber zu verstehen glaubt, indem er sich mit einem ungefähren auffassen des sinnes zufrieden giebt. So will Kayser meine bedenken damit heben, dass er sagt: "Oed. will nur andeuten, dass das gehör ihm das gesieht ersetze, er bedient sich einer metonymie, denn gorg steht für axon(!), denn mit dem ohr bemisst er die entfernungen". Vom bemessen der entfernungen lese ich bei dem dichter nichts. Degegen versteht Firnhaber njahrbb. 1850, bd. 59, 1: "an der stimme, an der richtung derselben, erkenne ich was gesagt wird, nämlich dass es auf mich geht". Auch das wird willkürlich in den text getragen. Theod. Kock über die parodos s. 52:

"Oed. konnte nur aus dem klange der von den greisen gesprochenen worte schließen, wer sie waren, während er das, was sie sagten, nicht genau zu verstehen vermochte". Aber Oed. war ja gerade zurückgetreten, um die absichten der greise zu vernehmen. Weit genauer geht C. Schädel zu werke, welcher in seiner an mich gerichteten gehaltvollen Epistola de Sophoclis Oedipi in Colono locis nonnullis (Stade 1853) s. 8 die vulg. eifrig verficht, indem er sie durch folgende worte verdeutlicht: "En adsum ego, quem quaeritis, et quamquam vos ipsos non video meorum oculorum ope, quia caecus sum, tamen ex asylo meo prodeo et ad vos accedo, nam vestrae vocis ope video (i. e. percipio) quae dicitis". Das an sich nicht erforderliche  $q\omega r_{ij}^{\omega}$  sei zu  $\delta \varrho \bar{\omega}$  gefügt, ut contrarium  $(\delta q \partial \alpha \lambda \mu o \bar{\epsilon}_i)$ , quod reticuit, eo clarius pateret. Daher habe Donner das rechte getroffen: "Hier ist er! aus eueren stimmen vernahm ich euer begehr". —

Oedipus, der sich im buschwerk verborgen batte, um erst zu hören, was die choreuten sagen würden, hat aus ihren worten abgenommen, dass sie ihn eifrig suchen. Indem er bei seinem hervortreten sich durch  $\delta\delta$  έχεῖτος έγω zu erkennen giebt, motivirt er dieses durch  $\phi\omega r \tilde{\eta}$  γὰ $\phi$  ό $\phi\tilde{\omega}$  τὸ  $\phi\alpha z \iota \zeta$ όμενον: "babe ich doch gemerkt, dass ihr mich sucht". Nur fragt sich, wie der dichter den gedauken so ausgesprochen habe, dass der blinde gleich etwas für seinen zustand charakteristisches binein legt. Denn das steht durchaus fest, dass  $\delta \phi\tilde{\omega}$  nicht ohne bestimmte absicht gebraucht ist: der blinde würde sonst nicht eben das verbum wählen, welches eine gabe bezeichnet, die ihm gerade abgeht. Also nützt es nichts, hier an die vertauschung αἴσθησις ἀντ' αἰσθήσεως zu erinnern und  $\delta \phi\tilde{\omega}$  zu einem percipio zu verflachen.

Sehen wir zunächst auf φωνή, so soll es nach Schädel den gegensatz zu ὀσθαλμοῖς bilden. Aber das könnte doch nur angehen, wenn die nicht blinden ο φθαλμοίς όραν το αυτιζόμεroy, οὐχ ἀχοῆ könnten. Wer sieht denn aber mit augen was gesprochen wird! Was Schädel, um den gedanken zu vervollständigen, in seiner paraphrase setzt, quanquam vos ipsos non video meorum oculorum ope, das steht eben nicht in den worten des Sophokles. Immerhin aber wäre der gegensatz zwischen φωνη und οφθαλμοῖς ein schiefer und unklarer, da die φωνή andrer, die augen des Oedipus selbst zu verstehen wären: wie anders 146 άλλοτρίοις όμμασιν έρπειν! Ungeschickt und verkehrt bliebe der gegensatz auch dann, wenn man φωνη so fasstet mit kulfe der stimme, insofern sie zu meinen ohren dringt, d. h. ἀκοῦ oder ἀσίτ. Aber einmal zugegeben, ἀκοῦ stände da, so wäre es doch schief, weil zu denken wäre: ich sehe das gesprochne mit hülfe des gehörs, andre aber sehen es mit augen. So gerathen wir auf dieselbe schwierigkeit wie oben.

Mehrere gelehrte haben sich in dem gefühl, dass que vo bew

einen unkluren begriff giebt, entschlossen, zu verbinden όρω γάρ το φωνή φατιζόμετον. So ausser Ellendt auch Geel ad Phoeniss. p. 200. Dagegen aber sträubt sich ganz entschieden die stellung des wortes pos an der spitze des satzes. Und wer sagt so ohne grund το φωνή φατιζόμενον, da jedermann φωνή φατίζει!

Ich muss aber auch das bestreiten, dass die erklärer insgesammt mit fug und recht den sinn der worte auf den vorliegenden fall heschränken. Dagegen spricht beo, wofür sonst eher ein präteritum erwartet würde; sodann το φατιζόμενον, statt des sen το φατισθέν oder τα φατισθέντα am platze wäre. Vielmehr hebt Oedipus gleich auch hier seine blindheit hervor, wie v. 1, 33 f. 551 f., welche ihn hindre zu sehen und ihn aufs hören anweise. Die vulgate lässt sich aber nur dann erklären, wem man ôgo seiner absichtlichen bedeutsumkeit entkleidet und mit Brunck erklärt: "denn mittelst der zu meinem ohr dringenden stimme andrer erkenne ich das gesprochne". Wir stehen also wieder auf dem alten flecke.

Aber wenn das unbequeme τὸ φατιζόμενον fehlte, liesse sich nicht φωνη όρω denken im sinne von ἀκος όρως Valckenser, Hermann und lange vor beiden die byzantinischen erklärer (20 σατιζόμενον τὸ παροιμιώδες) sonderten τὸ φατ. ab und verstanden voce cernere. Indess abgesehen davon, dass der gedanke unklar bleibt, so lässt sich auch hiergegen mit grund geltend machen, dass das jedermanns sache ist, nicht etwas dem blinden eigenthümliches.

Um allen übelständen abzuhelfen habe ich daher gwrys γαρ όρω geschrieben. Der blinde, σκότον βλέπων, der den mangelnden gesichtssinn durch das gehör ersetzt, φώνημα μέν όρα, οραμα δ' ούγ όρα. Daher sagt Oedipus mit einem oxymoron: "Hier bin ich: denn ich vernahm euer begehr, da ich die lautgewordene stimme sehe, - wie es vom blinden heisst". Vgl. 0. R. 419. 1273. zu O. C. 146 f. Im scherz pflegen auch wir zu sagen: "Wir müssen licht haben, damit man doch sehen kann was man spricht". Scherzhaft auch Plautus Mil. Glor. 1259, wo Akroteleution riecht, dass der miles nahe sei: Naso pol iam haec quidem videt plus quam oculis. In den beiden Oedipus aber wird gerade mit dem ogar des blinden ein schmerzliches witzspiel getrieben, wie gleich 74 Oedipus sagt:

οσ' αν λέγωμεν, πάνθ' δρώντα λέξομεν.

Und nehmen wir φωνήν an, so sagt Oedipus dasselbe mit einer gespitzten wendung, was er O. R. 1325 f. minder pikant sagt:

οὐ γάρ με λήθεις, άλλὰ γιγνώσκω σαφῶς, καίπες σκοτεινός, τήν γε σην αὐδην δμως, und O. C. 891

ω φίλτατ, έγτων γάρ το προσφώτημά σου.

Dagegen darf man nicht hierherziehen 316 abdi, eseorer padeir,

nämlich die ismene. Also an ihrer stimme kannst du sie er-

Schädel freilich macht gegen die trennung von το φατιζόμειον geltend, ein proverbium der art sei nicht nachgewiesen;
ferner passe die anwendung eines solchen nicht für den ernsten
ton der stelle, endlich könne es nichts frostigeres geben, als
wenn Oedipus zu seinen ersten worten hinzufüge: ut est in proverbio oder quod vulgo dicunt. — Gewiss, stände da τὸ τῆς παγοιμίας, so würde ich zustimmen, dass dieser zusatz der situation
unangemessen wäre. Auch giebt es ein sprichwort der art wirklich nicht. Aber τὸ φατιζόμετον heisst nur: wie man von blinden
zu sagen pflegt im gewöhnlichen leben. Und dass man so sagte,
zeigt jenes σκότον βλέπειν mit seinen variationen, vgl. Lobeck
Rhemat. p. 329 sqq. So gefasst kann ich den zusatz nicht unpassend noch frostig finden. Sagt doch z. b. der chor in der
Antigone von Niebe 829: καί τιν ὅμβρφ τακομέταν, ὡς φάτις
ἀνδρῶν, χιὸν οὐδωμὰ λείπει κτλ.

Allein, möchten bedenkliche einwersen, wie soll man die verschreibung des φωνήν in φωνή erklären? Als man irrthümlich verband έρῶ τὸ φατιζόμενον, musste natürlich der nun unerklärliche accusativ dem instrumentalis φωνή platz machen. Ob aber die herausgeber gut daran gethan haben, der erklärung in den scholien: τὸ λεγόμενον παρ ὑμῶν als lemma τὸ φατιζόμενον νοτzusetzen, möchte ich bezweiseln. Weit eher glaube ich, dass der schol. noch φωνήν las und dieses mit τὸ λεγόμενον παρ ὑμῶν richtig erklärte.

Freilich ist auch κάμμορος ein gar schlimmes wort, das nach den alten (vgl. ausser Et. M. auch Schol. Nicandr. Alex. 41) aus κακόμορος, nach Dindorf aus κατάμορος entstunden ist, vgl. Döderlein hom. gloss. 597 (II, 107), welcher die schwierigkeiten beider annahmen abwägt und am ende glaubt, da κατά — mit einem nomen componirt den depravativen begriff von δυς — nirgend habe, so müsse man doch bei dem zwar beispiellosen, aber nicht unnatürlichen übergange von κμ (κάκμορος) in μμ (κάμμορος) bleiben. Hiergegen hält Lobeck Pathol. I, 362 an der Dindorfschen ansicht fest, indem er κατάσορος, κατάχολος

vergleicht. Uebrigens erklärt doch auch Schol. Pal. zu 04.5, 160 καταμεμορημένε ταλαίπωρε, freilich auch daneben κακόμουρε.

Ganz im gegensatze zu meiner vermuthung, dass Sophekles aus Homer zu berichtigen sei, will B. J. Rickl de Prometheo Asschyli denuo edendo (Leiden 1850) p. 104 an allen stellen der Odyssee, wo κάμμορος sich findet, πάμμορος herstellen. Allein an heiner der fünf stellen schwankt, so viel bekannt, die überlieferung: Hesychios kenut nicht bloss κάμμοςε, soudern auch καμμουέων κακοπαθών und das ans κατάμορος wie es scheint synkopirte κάσμορος δίστηνος 1). Vgl. auch Eustath. 1389. 24. folglich ist an eine veränderung des homerischen textes nicht zu denken, um so weniger, je abgeneigter man sein wird, ein περὶ πάντων κάμμορε φωτών gegen ein περὶ πάντων πάμμορε auszutauschen. Hierzu kommt die von Welcker n. R. mus. IX, 2. s. 291 auf der vase mit Odysseus Akanthoplex in Neapel nachgewiesne beischrift des Odysseus KAM . . PIC. d. h. χάμμορις, welches auch Welcker für zusammensetzung mit κατά ansieht und durch eine reihe analoger bildungen belegt 2).

V. 229 οὐδενὶ μοιριδία τίσις ἔρχεται

ών προπάθη τὸ τίτειν.

In der erklärung dieser stelle hat Hermann gefehlt, ohne dam man den fehler berichtigt hätte. Nach der zweiten ausgabe ist er in Jahns njahrbb. 1843, 38 s. 418 f. nochmals auf die stelle zurückgekommen. Nachdem er Wunders α'ν προπάθη widerlegt hat, spricht er sich über die worte so aus: "Der sinn ist: Niemand wird vom schicksal dafür bestraft, dass er das, was ihm widerfahren ist, vergilt. Da mithin der chor meint, fürchte (!) keine strafe vom schicksal, wenn ich mein gegebnes versprechen, da ich getäuscht worden bin, nicht erfülle, so hat Soph. den gedanken nur auf eine etwas ungewöhnliche weise so ausgedrückt: τούτων, α προπάθη, τὸ τίνειν οὐδενὶ μοιριδία τίσις ἔρχεται, was so viel ist als τούτων, α προπάθη, ἡ τίσις οὐδενὶ μοιριδία τίσις ἔρχεται. Es ist dieselbe construction wie Trach. 56 πατρὸς ωραν τέμει τοῦ καλῶς πράσσειν δοκεῖν".

Hier liegt eine verwechslung klar vor. Hermanns grammatische auflösung würde vielmehr den ganz falschen gedanken geben: die strafe für früher erlittenes unrecht kommt für niemand als eine von der μοῖρα gesetzte, d. h. sie kommt, aber nicht als μοιριδία. Vielmehr verlangt der zusammenhang den gedanken: οὐδεὶς τίνεται ἀνθ' ὧν ἀπέτισεν ἃ προῦπαθεν. Folglich

<sup>1)</sup> Auch πάψμοψος ό πηψί μεμοφημίνος. "Hoc alibi πηψετφεφής dicitur, nisi hic falsam scripturam pro vera πάμμοψος secutus et quomodo potuit interpretatus est." Lobeck Pathol. 1, 287.

<sup>2)</sup> Bei Arkadios 71, 28 stellte Dindorf statt ἄνορος πάπορος κατά-μορος her ἄμμορος πάμμορος κάμμορος. Mit recht verwirft diese von Döderlein befolgte conjectur Lobeck Prolegg. Path. p. 271, indem er selbst schreibt: Πάκορος, ἄγορος oder ἄκορος, κάμμορος im Jsinue von κάμμαρος.

ist τὸ τίσειν nicht subject, sondern object; wozu der genitiv eben so tritt, als stände τὴν τίσιν.

Daher ist jene bekannte structur (vgl. zu Phil. 62. 0. C. 1211. 1755) hier durchaus nicht zu suchen. In ihr ist der infinitiv-epexegetisch und er könnte fehlen, ohne dass dem gedanken wesentlicher abbruch geschähe, z. b. οὐκ ἡξίωσαν τῶν ὅπλων δοῦναι, χρήζω στόματος προσπτύξασθαι, νέμω ἄραν πατρὸς τοῦ καλῶς πράσσειν und dgl. Im grunde sind diese wendungen nicht anders zu betrachten als δῶκε ξεινήϊον εἶναι. Hier dagegen würde οὐδενὶ μοιριδία τίσις ἔρχεται ῶν προπάθη einen ganz verkehrten sinn geben, der auch durch zutritt von τὸ τίτειν um nichts gebessert würde.

V. 328 f. ω δυσάθλιαι τροφαί.

Schädel s. 10 billigt & die addiau roogai, wie Laur. pr. gehabt zu haben scheint: Dindorf hat auch daran erinnert, dass der schol. zu 330 δισάθλιαι gehabt haben könne: ίδιαζότεως είπεν ώς έαυτης τρίτης θιγγάνει, εί μη άρα πρός το δυσαθλία υπήντηκει, wofür Triklinios δυσάθλιαι, Dindorf δισάθλιαι schreibt. Schädel bemerkt: "Oedipo enim, qui Ismenam amplexatus verba o consanguinea suboles cum gemitu exclamat, pariter ingemiscens respondet filia: & dis addiai roogai, i. e. o quam miserum vitae cultum et habitum bis hic animadverto! Tum patre propter boc bis percontato: de hac loqueris et de me? subjicit illa: ita vero, et ad vos duos infelices ego tertia infelix accedo". Dieselbe lesart empfahl schon K. Fr. Hermann n. Rh. mus. 2,601 f., verstand aber die anders: Ismene, glaubt er, denke an duplex locastae matrimonium, quo et patrem et filias educandas susceperit. Da aber 700qui nicht bestimmt genug hierauf hinweise, so frage Oedipus, der es auf seinen und Antigones anblick beziehe, ob sie ihn und jene gemeint. Ich gestehe, dass ich mit dieser auffassung mich so wenig wie mit der Schädelschen befreunden kann. Bei Hermanns erklärung missfällt mir, dass rooqui nur in dem einen sinne gefasst werden kann; ferner scheint die beziehung auf die doppelte erzeugung des Oedipus und seiner kinder in einer solchen verfassung der Ismene nicht natürlich. Schädels erklärung aber, bis animadverto, kann um so weniger anspreshen, als dann jede beziehung der worte der Ismene auf den ausruf des Oedipus ω σπέρμ δμαιμον wegfällt. Das aber darf am wenigsten bei diesen αντιλαβαί geschehen.

Aber freilich genügt es auch keineswegs, mit den auslegern und H. Kunhardt Commentatt. de locis quibusd vett. scrr. etc. (Lübeck 1838) I, 4 f. τροφαί lediglich als synonymum von σπέρμα zu fassen und anzunehmen, Ismene beklage nur, durch Oedipus' äusserung angeregt, ihre unselige abstammung von lokaste und deren sohne Oedipus. So ist es erklärlich, dass Kunhardt die frage des Oedipus ή τῆσδε κάμοῦ; für unsinnig halten konnte. G. Hermann ergänzt die in der aus-

gabe angedeutete erklärung in der recension Kunhardts atschr. für alterthumsw. 1839, nr. 137 s. 1100: "Mit dem & δυσάθλω zoogai meint Ismene, indem sie den vater und die schwester in ihrem kümmerlichen zustunde erblickt, nur: o ein elendes leben führende. Da nun Oed. fragt, ob sie ihn und Ant. meine, inden er wohl ahnt, dass sie auch wohl sich selbst mit bezeichne, bestätigt sie das und zählt sich mit dazu". Ist auch hiermit nech nicht ganz das rechte getroffen, so ist die aufgestellte erklärung doch besser als die von R. Enger ztschr. für alterth. 1842, 8. s. 745: "Ismene, durch das doppelsinnige wort ο σπέρμ' όμαν μοτ an die unheilvolle doppelte verwandtschaft erinnert, bricht, statt vater und schwester, die sie umarmt hält, auf gleiche weise erwiedernd zu begrüssen, in den unwillkürlichen ausruf aus: a δ. τροφαί. Diess bezieht nun Oedipus sehr natürlich auf sieh und die Antigone, auf denen ja am schwersten die last des bereingebrochenen unheils lastete, und es liegt etwas höchst ergreifendes in dieser frage des Oedipus, mit welcher er leise andertet: fühlst du dich bei unserm elend glücklicher?"

Ohne frage liegt vielmehr in  $\vec{\omega}$  δυςάθλιαι τροφαί ein doppelsinn, der gerade den Oedipus zu seiner frage  $\vec{\eta}$  τήσδε κάμον veranlasst. Denn ausser der beziehung auf  $\sigma \pi \dot{\epsilon} \varrho \mu'$  σμαιμον, die unselige abstammung der kinder, kann es allerdings auch auf Oedipus und Antigone's elende lebensweise gehen, die das land durchstreichend das tägliche brod erbetteln. Letztre beziehung greift Oed. gleich auf, da ihm das denken an seine mübevollen τροφαί (vgl. 2 ff.) so nahe lag, weshalb seine frage. Ismene hingegen, an ihre unselige abstammung und die verwicklung ins gemeinsame elend denkend wünscht sich als dritte (vgl. zu v. 8) hinzufügen zu dürfen, indem sie in schmerzlicher wehmuth ausspricht, dass auch ihr leben nicht besser sei als das des vaters und der schwester.

Da die anstösse, welche man am wort δυσάθλιος und der positio feminina genommen hat, in der ausg. kurz beseitigt sind, so kann ich hier darauf verweisen.

V. 457 ἐὰν γὰρ ὑμεῖς, ὧ ξένοι, θέλητέ μου
σὸν ταῖσδε ταῖς σεμναῖσι δημούχοις θεαῖς
ἀλχὴν ποιεῖσθαί κτέ.

Die neuern herausgeber haben sich meistens bei dieser conjectur Canters nicht beruhigt: die codd. σὺν ταῖσι ταῖς, aber Laur. Α πρὸσταισι ταῖς, worüber die zweite hand σὺν geschrieben hat. Nachdem Hermann in der ersten ausgabe hierauf die vermuthung gebaut hatte, Sophokles habe σὺν προστάταις σεμναῖσι geschrieben, ist er selbst in der zweiten ausgabe auf Canters seite getreten. Andre aber haben das wahre auf dem ehedem von Hermann eigeschlagnen wege gesucht: so hat Dindorf drucken lassen θέληθ' ὁμοῦ Προστάτισι ταῖς σεμν., Lebeck dagegen Pa-

ralipp. 1, 268 muthmasst gar σὺν πουστάσιν σεμιαίσι, praestiείδus. Wunders conjectur ist von Hermann widerlegt.

Weit mehr als alle diese vorschläge trifft die bemerkung J. Bake's das richtige, welcher Bibl. Crit. Nov. 1, 21 nach Laur. προς ταίσι γης σεμν. vorschlug, si regionis tutelaribus deabus in me tuendo adiungere vos vultis. Allein so richtig an sich της δημούzos gesagt ist, vgl. 1037. 1348, hier ist  $\gamma \tilde{\eta}_{\mathcal{E}}$  so überflüssig, dass Sophokles gewiss nicht so geschrieben hat. Gut aber ist es, dass Bake zuerst noo, nach dem Laur, empfohlen hat. Denn dadurch wird angedeutet, dass das verhältniss der landesbewohner ein wesentlich verschiednes ist von dem der göttinnen zu Oedipus. Als ixerns derselben rechnet Oedipus im namen Apollons auf deren ihm gesicherten beistand, dagegen kam es von seiten der bewohner auf deren guten willen an, d. h. öbenein zu den göttinnen des gaues, deren schutz mir verbürgt ist. So steht προς auch El. 1376 ίλεως αὐτοῖν κλύε Ἐμοῦ τε προς τούτοισι. Und noch näher liegt unten 866 ψιλον όμμ' ἀποσπάσας Προς διμασιν τοις πρόσθεν έξοίχει βία, insofern die beraubung des ψιλον ομμα (der Antigone) durch πρός von dem eigenhändigen ausreissen der augen unterschieden wird.

V. 479 f. Man denkt sich gewöhnlich, Oedipus solle im ganzen drei libationen ausgiessen, aus zwei krügen quellwasser, aus dem letzten wasser mit honig vermischt. Allein man begreift nicht, warum der chorführer durch zòr τελευταίοι δ΄ ὁ λον einen ganz unerwarteten und unklaren gegensatz zu dem vorherigen machen soll, wo von einem nur theilweisen ausschütten der κρωσσοί nicht die rede ist. Ferner ist nicht einzusehen, wie Oed. zu der frage nach dem besondern inhalt des dritten kruges kommt: τοῦ τόνδε πλήσας θῶ; Denn der dichter hätte das gespräch äusserst ungeschickt entwickelt, wenn man mit Hermann annehmen wollte, Oedipus folgre, weil der chorführer den letzten krug ganz ausschütten heisse, auch der inhalt desselben solle sich von dem der beiden ersten bloss mit wasser gefüllten unterscheiden.

Thudichum hat nach theilweisem vorgange Fröhlichs so übersetzt:

Chor: Quellgüsse dreimal; und den ganzen letzen krug — Oed.: Womit erfüll ich den! Auch dieses lehre mich.

Chor.: Mit trank der biene. Thue nicht des weins binzu. In den anmerkungen s. 295 wird die dreizahl der güsse behalten, allein sonst berichtigt:

Mit zweien quellguss, und den letzten ganzen krug. Gans, weil kein andres ingrediens mehr dazu komme, vornämlich kein wein. Also ausser zwei krügen wasser ein ganz mit honig gefüllter krug. Indess muss hiergegen erinnert werden, dass öller keinen richtigen gegensatz bilden würde zwischen den mit wasser allein und mit honig allein zu füllenden krügen. Vielmehr müsste öller bedeuten, dass der dritte krug bis auf die letzte

neige auszugiessen sei. Das ginge aber wieder nicht an, wei nicht von den beiden ersten krügen das gegentheil gesetzt ist. Daher habe ich die vermuthung aufgestellt: Δισσοῖς γε κητάς τὸν τελευταῖον δ΄ ἐλούν —, und swar mit sweien jener krüge qual wasser, den dritten aber nimm (und fülle mit honig und wasser). Nun fällt Oed. auf natürliche weise dem redenden ins wort, indem dessen anweisungen den Oed. reizen, nach dem besondern inhalt des dritten kruges zu fragen. So verschwindet der schieße gegensatz, welchen δλον geben würde. — Die änderung Δωσοῖς statt Τρισσάς darf nicht zu kühn erscheinen, weil δίς und τρίς nebst ihren flexionen ans begreißichem grunde vertauscht werden. So schwankt O. R. 716 ἐν τριπλαῖς und διπλαῖς ἀμαξυτοῖς, Pind. Nem. 5, 52 διπλόαν und τριπλόαν u. dgl. mehr.

V. 583 τὰ λοῖσθ' ἄψ' αἰτεῖ τοῦ βίου.

Die vulg. τὰ λοίσθι αἰτῷ wird vom Laur. A im texte bestätigt, während Par. A τὰ λοῖσθ' αἰτῷ bietet. Aber im Laur. A ist angemerkt: γο, τὰ λοῖσθ' ἀψ (sic) αἰτῷ βίου, woraus nun mit Reisig τὰ λοῖσθ' ἄψ' αἰτεῖ τοῦ βίου geschrieben wird. Allein der artikel vor βίου fehlt in der schreibart des Laur. am rande und es scheint mir kein zweifel, dass er ein zusatz unkundiger nachbesserer ist, da Soph. sehr häufig βίος ohne artikel hat, vergl. Ellendt Lex. 2, 231. Auch Suidas s. v. λῆστις kommt zu hülfe: λοίσθια αὐτοῦ βίου stand dort vulgo, aber AV haben λοίσθ' (λοίσθια V) αὐτῆι, Β λήσθια αὐτῷ. Leider ist nicht zu ersehen, ob τοῦ βίου von den codd. bestätigt wird. Ich glaube schwerlich.

Hiernach dürfte Soph. vielmehr geschriehen haben:

τὰ λοίσθι ἀρ' αίτει βίου.

i)er ursprung der verschiednen verderbungen liegt wohl daria, dass man statt  $\tilde{a}\varrho a$  fälschlich  $\tilde{a}\varrho a$  las.

V. 587 υρα γε μήν· οὐ σμικρός, οθκ, άγων όδε.

Theseus: πότερα τὰ τῶν σῶν ἐκγόνων, ἢ ἀμοῦ λέγεις; Es ist leicht zu zeigen, obwohl noch niemand bedenken geäussert hat, dass Theseus' frage gänzlich unverständlich ist, insofern von den exporos des Oedipus noch nicht die rede sein kann. Ismene hat dem Oedipus den götterspruch gebracht, er werde zois izei (den Thebanern) ζητητον ανθρώποις ποτε έσεσθαι und 392 έν σοί τὰ κείνων φασί γίγνεσθαι κράτη. Daher wird 396 Kreons ankunft in aussicht gestellt, welcher später ausdrücklich erklärt. im auftrage des gesammten staats zu kommen, - wie ja Soph. auch schon wegen der gleichzeitigen politischen beziehungen Athens zu Theben dichten musste. Und nach 399 wollen die Thebaner den Oed. in ihre nähe schaffen, weil nuch 402 xeiros sein grab ausser landes unheil bringt. Den Kadmeiern wird schweres widerfahren, wenn sie dereinst auf dem grabhügel ihres herrschers im kampfe stehen: ihnen ist das orakel gegeben, von welchem die söhne nur kunde haben. Ist auch von den ungerathenen söhnen die rede, 455 denkt Oed. doch nur an die Thebaner: πρός ταύτα πεμπόντων καὶ Κρέοντα κεί τις άλλος εν πόλει σθένει.

Wenn nun Oedipus in obiger stelle auf Theseus' äusserung, die hitte um einstige bestattung seines leichnams sei ja sehr geringfügig, erwiedert, der ἀγών sei kein unbedeutender, so kann ar nur an einen von Theben aus zu besorgenden kampf um seinem besitz denken: denn von der spätern ankunft des aus Theben verbannten Polyneikes abndet er so wenig schon jetzt etwas wie Ismene, und Polyneikes beginnt keinen kampf.

Aber auch Theseus kann unmöglich der έχγονοι des Oedipus nur erwähnen, da er von einem missverhältniss zwischen vater und söhnen noch nicht entfernt kenntniss hat: denn eine solche aus allgemeinem gerücht ausserhalb des drama's vorauszusetzen ist ganz verkehrt. Erst 600 stellt Oed. sein übermenschliches leiden als schuld der söhne dar. Und doch ist 602. 3 wieder von den Thebanern die rede, wie 605 zeigt, ὅτι σφ' ἀτάγκη τῆδε πληγῆναι χθονί. Und 606 deutet Theseus doch offenbar bei καὶ πῶς γένοιτ ἀν τὰμὰ κὰκείνων πικρά; auf Thebem und Athen, da er ja mit Eteokles und Polyneikes keine φίλα hatte. Endlich erwäge man 616 Oedipus' prophezeiung. Auch 635 ἤξονσιν ἄνδρες weist auf Kreon und dessen πομποί, und 661 κείνοις δ' ἴσως . . sind wieder die Thebaner gemeint.

Nun sehe man die obigen worte einmal ernstlich an, ob sie einen erträglichen gedanken geben. Ich sehe das nicht ein. Sondern, da Oed. von einem åyør spricht, fragt Theseus natürlich, ob er dabei an einen kampf zwischen ihm und den seinigen denke, den Athenern und Thebanern. Da nun έχγόνων platterdings ummöglich ist und  $\hat{\eta}$  μοῦ keinen sinn hat, da der begriff des ἀγών nothwendig zwei ἀγωνιζόμενοι zu denken verlangt, so habe ich geschrieben:

πότερα τὰ τῶν σῶν ἐννοῶν κὰμοῦ λέγεις;
Die änderung ἢ 'μοῦ rührt von abschreibern her, welche verkannten, dass πότερα unter umständen auch in einfacher frage steht, vgl. zu Phil. 1219. Und ἐκγόνων scheint wohl aus missverständniss von 602 entsprungen, wo indess πεμψαίατο auf die Thebaner zielt.

Brwähnt werde noch, dass Bake s. 25 έχγόνων  $\hat{\eta}$  τοῦ; vermuthet: Intelligisne flios tuos aut quem? indem er Theseus den άγών verstehen lässt de honesto beneficii tribuendi certamine. Kayser aber s. 26 findet in meiner änderung oi σοί nicht deutlich genug und schlägt daher τῶν σῶν ἐγγενῶν vor. Aber darunter würden eher die söhne, als die landsleute des Oed. verstanden werden. Dass aber  $\hat{\eta}$  hier ehen so gut stehen könne wie O. R. 492 τί γὰρ  $\hat{\eta}$  Λυβδαχίδαις  $\hat{\eta}$  τῷ Πολύβου νείχος έχειτο, muss ich aufs entschiedenste leugnen, vgl. die anm. zur stelle. Dagegen hat Kayser die schwierigkeiten des folgenden verses:

κείνοι κομίζειν κείσ' άναγκάζουσί με

mit einem schlage durch die glücklichste emendation beseitigt: κεῖνοι κομίζειν κεῖσ', ἄναξ, χυήζουσί με.

V. 662 hat Wunder wohl nicht ohne grund an dem genitiv bedenken gehabt. Wofern man sich nicht entschließen kann, δειτὰ λέγειν im sinne von δειτὰς ἀπειλὰς ἀπειλείν zu fassen, was indess der zusammenhang doch an die hand giebt, so würde nichts passenderes zu finden sein, als σὴν εἰς ἀγωγήν. Hermann, welcher in der ersten ausgabe übersetzt: si illis eo crevit fiducia, ut gravia de te reducendo minarentur, hat in der zweiten stillschweigend die interpunction verändert, indem er hinter λέγειν ein komma setzt und den genitiv mit μακρὸν τὸ δεῦνο πέλαγος verbindet: illis si eo crevit fiducia, ut gravia minarentur, longum erit te reducere. Aber gegen diese verbindung sträubt sich ganz entschieden die metaphorische wendung.

V. 1020 f. ίν', εἰ μὲν ἐν τόποισι τοῖσδ' ἔχεις τὰς παῖδας ἡμῶν, αὐτὸς ἐκδείξης ἐμοί.

Jeder aufmerksame leser wird sich auf den ersten blick von der richtigkeit der Botheschen bemerkung überzeugen, dass  $\hat{\eta}\mu\hat{\omega}r$  nicht richtig sein kann. So sentimental wird ein alter attischer landeskönig nicht redeu: "wenn du unsere mädchen in der nähe versteckt hältst." Hermann, welcher Bothe's  $\hat{\eta}\mu\hat{\nu}r$  mit recht ablehnt, setzt etwas an dessen stelle, wovor man erschrickt,  $\epsilon i\lambda\hat{\omega}r$ . Ich zweisle kaum, dass der dichter  $\tau\hat{\omega}$   $\pi\alpha\hat{\iota}\delta$  gesetzt hatte und dass nach vorwitziger änderung des dualis das matte  $\hat{\eta}\mu\hat{\iota}r$  eingefügt wurde. Sophokles wird, den hauptbegriff stark bebeud, geschrieben haben:

τω παιδ' όδηγων αὐτὸς ἐκδείξης ἐμοί.

Vgl. das vorausgehende und 1025. Kayser freilich s. 25 findet dieses schwerfällig und stimmt Hermann bei.

Göttingen. F. W. Schneidewin.

### 20. Curiosa aus Euripides.

Herr J. A. Hartung hat in jenem berühmten buch, dessen titel eine so gewaltige antiphrasis enthält, in seinem Euripides restitutus, den versuch gemacht die verloren gegangenen Euripideischen stücke aus den erhaltenen fragmenten wieder aufzubauen. Bei dieser gelegenheit offenbart er einen überraschenden scharfsinn: er weiss wo nicht bei jedem wort, doch sicher bei jedem vers, den er ohne bezeichnung des autors oder des drama erwähnt findet, sofort anzugeben, in welchem verlorenen Euripideischen stücke er gestanden haben muss. Es dürfte nicht uninteressant sein an einigen beispielen aufzuzeigen, wie sich herr Hartung bei diesen seinen divinationen zur diplomatischen überlieferung stellt; ich denke, es wird daraus zur genüge bervorgehn, dass das genie keine schranken kennt.

1. Der vers δεινή πόλις νοσοῦσ' ἀνευρίσκειν κακά (Eur. fr. 867 Wagn.)

ist aus dem Euripideischen Palamedes: so liest man im Euripides restitutus bd. 11. p. 258, und herr Hartung hat genau ermittelt, in welchem zusammenhang die worte dort vorkamen. Wie gut, dass er dieses ermittelt hat! Es wäre sonst sehr zu fürchten, dass man dem codex Vindobonensis des Stobaeus glauben schenkte und den vers der Auge zuwiese.

2. Aus der Scylla sind nach herrn Hartungs decret (Eur. rest. 11. p. 221) die in den Aristophanischen scholien überlieferten verse (Eur. fr. 534):

ολολύζετ, ω γυναίκες, ως έλθη θεά χουσην έχουσα Γοργόν ἐπίκουρος πόλει.

Somit war es also eine verwegenheit, das überlieferte Εὐριπίδης ἔργεσθαι in Εὐριπίδης Ἐρεγθεί ändern zu wollen.

3. Zum Euripidischen Peleus zieht derselbe (Eur. rest. 1. p. 295) die beiden trimeter:

σπουδάζομεν δε πόλλ' ύπ' ελπίδων μάτην πόνους έχοντες ουδεν είδότες βροτοί.

Der schlecht unterrichtete Orion fabelt, es hätten diese verse im Thyestes gestanden (fr. 395 Wagn.).

- 4. Das fragment olvor ἀρχεσίγνιον (979 Wagn.) placirt herr Hartung (Eur. rest. l. p. 314) im Eurystheus: die einzige uns bekannte quelle, der komiker Antiphanes, scheint freilich zu beweisen, dass es gar nicht Euripides war der den wein ἀρχεσίγνιος nannte, sondern Philoxenus (vgl. Philologus VI. p. 391), allein herr Hartung muss das wohl besser wissen.
- 5. Im Erechtheus standen nach herrn Hartung (Eur. rest. 1. p. 473) die worte:

τὸν τῆ σύσει

οίκειον ούδεις καιρός άλλοιον ποιεί.

Ueberliefert war nicht  $\mathring{\alpha}\lambda\lambda o\bar{\imath}ov$ , sondern  $\mathring{\alpha}\lambda\lambda \acute{\sigma}\tau\varrho\iota ov$ . Meineke hielt diess fest und vermuthete demgemäss, die stelle gehörte einem komiker (vgl. Fragm. Com. IV. p. 690) Jetzt will es der blinde zufall, dass im codex Vindobonensis des Stobaeus das lemmma nicht  $E\mathring{\nu}\varrho\iota\pi i\eth ov$ , sondern  $Mer\acute{\alpha}r\eth\varrhoov$  lautet.

6. Die eben erwähnte handschrift scheint sehr unzuverlässig zu sein; auch an andern stellen werden ihre aussagen durch herrn Hartungs combinationen widerlegt, wie bei den versen:

ώς σκαιός άνηρ και ξένοισιν άξενος

καὶ μνημοτεύων οὐδὲν ὧν ἐχρῆν φίλον (Eur. fr. 906 Wagn.) Diese verse legt der Vindobonensis den Temeniden bei, während sie doch nur im Alkmaeon in Korinth platz finden konnten nach Eur. rest. 11. p. 538.

7. Die worte οὐ δεινὰ πάσχειν δεινὰ τοὺς εἰργασμέτους werden vom grossen restitutor (I. p. 158) dem stück Oeneus zugewiesen, und zwar sprach sie Diomedes. Weniger erleuchteten

möchte es unnütz erscheinen sich nach einem verloren gegangenen stück umzusehen bei einem vers aus einer erhaltenen tragödie (die worte stehen nämlich Or. 413), allein hat nicht Esripides oft genug dieselhen worte in verschiedenen tragödien gebraucht?

8. Bei der besprechung des Euripidischen Oedipus wird angemerkt (Eur. rest. l. p. 250): "Dubito an ad hoe collequium referendum sit fragm. inc. in Rhett. Gr. T. VII. p. 601: δ΄ ἀνταπολλύωμεν οἷ με προύδοσαν (vulgo ὅν ἀνταλλάσσωμεν), quo de ultione Oedipum cogitasse significatur". Eine groese ählichkeit mit herrn Hartungs restitution, eine noch grüssere mit der verderbten überlieferung hat zufällig Eur. Orest. 1165:

ϊν άνταναλώσωμεν οι με προύδοσαν.

Auch hier also scheint Enripides sich ausgeschrieben zu haben.

9. Im Chrysippus sagte Laius nach herrn Hartungs entdeckung (Eur. rest. I. p. 137):

μη προς γενείου, μη εξέλης τα φίλτατα.

Auch Wagner (fr. 1052) lässt diesen vers für euripideisch gelten, ohne irgend ein altes zeugniss für diese seine annahme beizuhringen. Wenn Euripides die worte schrieb, so entlehute er sie aus der sophokleischen Elektra (v. 1208).

Aus den Rheteres Graeci hat herr Hartung (Eur. rest.
 p. 200) folgendes aufgegriffen, um es in Euripides Phaethes unterzubringen:

η γάφ καλώς ζην η καλώς τεθνηκέναι

τὸν εύγενη χρή.

Jeder leser wird ohne weiteres die fortsetzung des zweiten verses wissen; sie lautet: πάντ ἀκήκοα; λόγον — nach Sophokles Aiax 480. Allen freunden des Euripides dürfte es zehr erwünscht sein, von herrn Hartung zu erfahren, ob Euripides in derzelben weise den zweiten vers schloss.

11. Noch verdient erwähnt zu werden, dass die worte οστις δε τους τεκόττας έν βίφ σέβει,

οδό ἐστὶ καὶ ζῶν καὶ θανών θεοις φίλος (Eur. fr. 885) in zwei verloren gegangenen tragödien gestanden haben. Zuerst werden sie dem Oeneus zugeschrieben (Kur. rest. I. p. 157); später, nachdem diese restitution mit gottes hülfe wieder vergessen war, kommen sie in die Andromeda (Eur. rest. II. p. 357). — In ähnlicher weise sollen die worte λαιψηρά κυκλώσας πτερά sewohl in den Kretern (Eur. rest. I. p. 112) als im Chrysippus (Kur. rest. I. p. 138) vorgekommen sein. Dass diese worte überhaupt dem Euripides gehören, scheint freilich nirgends bezeugt zu sein.

12. Aus dem Skiron entlehnte Chöroboskus nach herrn Hartung (Eur. rest. 1. p. 494) folgende fehlerhaft überlieferte worte:

ταὐτὸν ποιεῖ τό τ' Αττικὸν τῷ ζελὰ σὺν γὰρ κεραννιῖς. Im jahr 1851, als ich herrn Hartungs Euripides restitutus weder gesehen hatte noch jemals zu sehen hoffte, notirte ich mir: widetar non Euripidis esse fragmentum sed poetae comisi. Auch der schreiber des codex Marcianus bei Gaisf. zum Etym. M. scheint den namen des Euripides beanstandet zu haben; statt  $\pi \alpha \varrho$  Eὐριπίδη setzt er  $\pi \alpha \varrho$  Εὐπόλιδι — offenbar weil auch er herrn Hartungs buch nicht kannte.

13. In Cramer's Anecd. Oxon. IV. p. 253, 27 stehen ohne mennung des verfassers die beiden trimeter:

Ψύλλων λαγωούς έκφοβουσιν οί κτύποι, άνδρας δ' ἀνάνδρους αί σκιαί των πραγμάτων.

Schneidewin (Coniectanea crit. p. 118) war geneigt dieselben dem komiker Menander zu vindiciren, Wagner hat sie für die tragödie in anspruch genommen (Inc. Tragic. fr. 75); herr Hartung, der auch hier viel genauer unterrichtet ist, weiss: die verse gehören dem Euripides und zwar standen sie in dem drama Kerkyon (Eur. rest. II. p. 56), einem drama, von dem wir ohne herrn Hartung wenig wissen würden. Dagegen vermuthete Meineke, dass die beiden trimeter von einem attischen dichter überhaupt nicht herrühren, iudem λαγωός eine unattische form sei (Fragm. Com. IV. p. vIII). Die art wie Wagner diesem höchst gewichtigen argument sich zu entziehen sucht, kann ich nicht billigen: er meint zuerst, es gehe aus dieser stelle hervor, auch die tragiker hätten die form λαγωός gebraucht — aber dass die stelle einem tragiker gehöre, war nicht zu beweisen ---; sodann könne man ja auch λαγώς μέν oder λαγώς γοῦν statt λαγωούς setzen! Herr Hartung wird ohne zweifel die form λαγωός besser in schutz zu nehmen wissen; bei seiner belesenheit und divinationsgabe dürfte es ihm nicht schwer fallen, auch aus andern verlorenen und bis jetzt unbekannten stücken des Euripides diess und noch auffallenderes beizubringen. Einstweilen möchte ich jedoch glauben', dass Meineke sehr richtig geurtheilt hat; es steben nämlich die heiden fraglichen trimeter in den gedichten des Gregorius Nazianzenus (T. II. p. 590 edit. Benedict.), und vorläufig sehe ich keinen grund, weshalb wir einen andern als Gregorius für den verfasser desselben halten sollten. Doch würde es mich nicht befremden, wenn herr Hartung den beweis lieferte, dass Gregorius von Naz. den Kerkyon des Euripides gelesen und ausgeschrieben. Vielleicht findet herr Hartung bei eben diesem Gregorius noch andere benutzungen seines Kerkyon, möchte er nicht säumen, dieselben zur öffentlichen kenntuiss zu bringen, um die restitution (oder soll man sagen, die prostitution?) vollständig zu machen.

Berlin.

August Nauck.

#### Scholia marginalia e cod. Franequerano Horatii 24. ad Oden II libri Epodon 1).

Voces, ad quas scholia pertinent, litteris ABC etc. notantur in textu

1

Beatus / Hac ode laudatio vite rustice continetur negociorus autem molestiam et urbane vite (sic semper scribitur ae) incommoda sub hac specie vult probare.

Z Suis dicit. i. Ppis (= propriis N.) vel utilibus non aliunde neque conductis. Tria genera hominum tangit in hoc loco militancium, negociantium et corum qui causis intersunt forensibus et licium causas placant.

·C·

classico ·C· Classicum proprie vocatur sonitus tubarum a classibus. i. equitibus qui tubas semper ferebant. classes etiam vocantur naves apotucalin. i. alignis; mire autem ostendit incommoda vitae quibus rustici carent.

limina .d l. non curat de familiaritate divitum velut urbani neque domos divitum frequentant et si obvies habuerint non salutant.

.E. Modo incipit describere quid singulis anni temporibus rusticus operetur et apte (muss apte, nicht aperte sein N) executur delectationes rusticorum.

maritat . F Proprie arbores maritari dicuntur, cum eis vites adiunguntur secundum situm (L. "ritum" N.) Italiae.

G mella

G Mella mensis est collectio mellis, aestate mella conduntur.

infirmas 🕶 Infirmas pprium epiteton omnium que sui curam gerere nesciunt neque saluti suae providere sciunt onustas autem velleribus, quia tc (i. e. tunc N.) gravate infirme fiunt aut quia infirmiores dicuntur oves fieri, cum attonse fuerint an naturaliter delicatas quod melius est.

1) Die hier mitgetheilten scholien aus dem codex der ehemaligen universitäts – bibliothek zu Franecker, die jetzt zu Leeuwarden bewahrt wird, habe ich im jahre 1847 von einer copie im besitze des herrn prof. van Lennep zu Amsterdam abgeschrieben. Ich habe alles genau so abgeschrieben, wie ich es vorfand, hier und da habe ich einiges mit meinem namen versehene beigefügt. Vielleicht wird der eine oder andere durch diese unsere mittheilung veranlasst, den codex genauer zu untersuchen

.**b**.

S.

decorum .b. ld (= idest N.) ornatum pomis quia sic pingitur autumnus. poetica fantasia. fingit autem autumnum quasi corporalem, dm pomis coronatum.

.J.
autumnus .j. Adhuc enumerat voluptates ac potius incommoditates quas agricola consequitur.

.K.
ut gaudet .K. ammiratur poeta quod multum gaudeat rusticus
dum colligit fructus arborum, quas ipse plantavit.

insitiva .L. Bene autem dixit insitiva quia de semine nata degenerant.

decerpens .M. decerpens p decerpsit, ubi . . . . . (soll doch wohl enim bezeichnen. N.) duo participia ponuntur simul unum pro verbo accipitur.

.1.
certantum .1. contendentem cum colore purpureo. uva enim matura solet habere purpureum colorem aliquando.
.0.

Queruntur O Veteres omnium animalium voces pter hominum quereles vocabant. Maro querulas cicadas et ranam querelam referre dicit.

.P. .P. obstremum posuit. nam obstrepere preprie dicuntur qui strepitu suo alterum impedit, aut qui contra alterum strepit.

.Q.
Aut qué, .Q. Modo dicit commoda que p hiemen capit .i. beatus
est ille agricola qui per hiemen facit haec quae dico.
.R.

hibernus .R. Hoc è de hiberno tempore .i. cum tempus biemale venerit et se in agris exercere non potuerint rustici tradunt se aucupio et venationibus.

multa cane .S. Poetae femino gre canes pferunt cum sit utriusque gris. Virgilius viseque canes ululare.

amite. .7. Ames proprie est fercula in qua rota suspenditur ad aves capiendas. Item. Amites dicuntur conti in quibus ligantur retia, quibus aves maxime capiuntur. Ideo levi quia asperitas lignorum tollitur quando ad usum vocantur et a genitivo incipit declinari hoc n'n quemadmodum pecudis.

.V.
edacibus .V. Aut qui pbant educibus cibum aut quos edimus aut
quia fructum olive edendo consumunt ut in sermonibus:

vineti summittit capas non semp edullis (Serm. 2, 4, 42. N.).

X.

advenam .X. De thracia enim dicitur venire grus, cuius feetus difficile invenitur. advenam autem ideo quia per singulos annos novi veniunt grues.

(Pagina sequenti novum iterum incipit alphabetum).

amor curas ·λ· Oms malas curas h t cura amores sab se sed inter has delicias non solum quis obliviscitur malarum curarum, sed curae amorisque maior est.

pudica. Quod si et hoc consecutus fuerit agricola ut in parte laboret uxor. Omnibus bonis rustici pfert uxorim bonam et castam quae ita laboret in alterem (alteram N.) partem sicut vir in alteram scilicet in agro illa in domo nutriendo liberos praeparando cibos viro laboranti quibus se ipse Alphius magis velle vesci in sequentibus asserit q'm divitum cibis accurate praeparatis.

.*C*.

Sabina .C. Sabinorum virgines quas romulus repuit viros suos dilexerunt adeo ut pacem ir Sabinos romanosque facerent.

.D.

Sacrum .D. Sacrum focum. quia iuxta ignem penates erant positi aut lares inscripti.

Е

cratibus C. crates sunt strues viminum, ex quibus fiunt ovilia.
scilicet et clitellis. cratibus caulis septis interdum ñ
(= enim N.) eŭ non solum hostia sed etiam tota ovilia de viminibus componuntur.

K

Orna dulce F Orna frugë et ornu vinu dicimus psenti anno collectu. Non autem dulci dolio sed dulcia vina. Quod autem orna dixit hoc ad idioma rustice simplicitatis pertinet.

G

Lucrina G 1. non tantum me iuvant oms delicie urbane quantum rustici uxor bene laborans l' nomine magis delectant conchilia et pisces quam pingues olive et hedus et agna. Lucrinus lacus est in baiano mari ubi habundant conchilia.

.

Scaure h Rhombus et scauri pisces nascuntur in orientali mare unde dicit si quos vertat ad hoc mare hiems intonata.

.I.

Si quos .I. Intelligi vult scauros in orientali mari esse et diffi-

cile evenire ut circa italiam nisi inde violentia tempeatatis adduxerit.

.K.

Afra avis .K. Affra avis i. gallina numidica quae est magna et pinguissima quam quidam garamantinam vocant sive perdix vel ut quidam volunt strucio.

.L.

Attagen .L. Notandum masculini gris attagen cum feminino gere atthagenas dicantur ienicus autem a lonae. i. asia. in qua urbs est ephesos attagena autem avis - asiatica inter nobilissimas habita.

.M.

ramis arborum .M. Ista in agris omnia colliguntur. Non inquit tantum delectant me pisces maris pciosi vel aves peregrine quantum cibi quos na aliter ("naturaliter" N.) agri proferunt.

.N.

lapathi .N. lapatum herba quae in cibo sumpta stomacum confortat ventrem urinam provocat ructum excitat et inbrumatis comedendi aviditatem reddit. nascitur a (autem N.) in locis sabulosis et planis.

.**o**.

agna .O. Ostendit hoc loco frugalitatem et parcitatem rusticorum qui non aliis diebus mactant pecora nisi festis aut etiam nisi a lupo fuerint rapta. Reliquis û (i. e. vero N.) diebus fructus terrae eis victum ministrant cum urbani cotidie carnibus vescantur.

æ.

hedus .p. Non a (i. e. autem N.) suadet luxuriam agricole sed si quando edûm occiderit ita debet habere quasi lupus eum abstulerit.

.0.

languido. Q. languido. c. c. lasso et hine utique domino voluptas est cogitanti quantum utilitatis agri exaracione contulerint.

.R.

Ditis examen .R. Exam (i. e. Examini N.) comparat collectam multitudinem servorum quia sicut examen apium procedit ab alveariis sic examen servorum a domo rustici. ditis autem hinc fabulose vel frequentatis quia de rustico paters (patre N.) familias loquitur.

S.

fenerator. S. Urbanissime in postremo fix (i. e. finxit N.) haec non ex sua persona dicta esse, sed de feneratoris nisi quod vult illigi (= intelligi N.) scire oms quod (quid ? N.) iocunditatis habeat vita nec tm quequa ab ea in qua consueverit posse discere. Inducit û (= vero N.) quenda

alpheŭ feneratorem landantem vita rustica et parantem ia sese ad ea et denuo se cvertentem ad studium fenerandi.

æ. relegit

.z. omnem redigit idibus pecuniam. exegit inquit a debitoribus pecunia comparaturus pdia. Cogitans scilicet iocunditatem rure illius qua rusticus laudat. Sed rursus stimulatus cupiditate usurarum querit eam fenori dare.

In Ms. Cod. Franequerano Horatii versus illi Sat. I, 10. mul-

tum disceptati ita scripti leguntur:

Lucili quam sis mendosus teste Catone Defensore tuo pervincam, qui male factos Commendare parat versus; hoc lenius ille Quo melior vir est. longe subtilior illo Qui multum puer. et loris et fustibus udis Exoratus. ut esset opem qui ferre poetis Antiquis posset. contra fastidia nostra Grammaticorum equitum. doctissimus; ut redeam illuc; (seq r) 2).

Ad maledictionem Lucilii respondet Nempe incomposito dixi pede currere versus

Lucilii etc. Arnhem.

Dr. A. Nolte.

## Μυδηλός?

In der Marrozis des komikers Alexis spielte eine hauptrolle, wenigstens den erhaltenen bruchstücken zufolge, ein höchst geschwätziger koch, der nicht mude werden kann, seine culinarische weisheit zur schau zu tragen und den herrn, der ihn gemiethet hat, mit fragen zu martern, die seine sachverständige umsicht beurkunden sollen. So erkundigt er sich auch nach dem küchenlocale, Ath. IX. 35, p. 386:

- Α. οπτάνιον έστιν; Β. έστι. Α. καὶ κάπνην έχει;
- Β. δηλονότι. Α. μή μοι δηλον. Β. άλλ' έχει κάπνην.
- Α. έχει κακόν, εί τύφουσαν. Β. ἀπολεῖ μ' ούτοσί. Was soll aber hier μή μοι δηλον? Weil der andere δηλον διι geantwortet hat, soll der frager entgegnen: bleibe mir mit deinem δηλον vom halse? In solchen fällen sagen die komiker lieber  $\mu\eta$   $\mu oi$   $\gamma \varepsilon$ , vgl. Enger ad Aristoph. Lysistr. 922; oder wollte man sich auch auf Acharn. 344 oder Demosth. Philipp. I. 19 stützen, so würde diese antwort doch ebenso matt als grob sein;
- 2) Dieses segr (i. e. sequitur) rübrt zweifelsohne von dem her, der die vorher erwähnte copie aus dem codex ansertigte; wie auch das unterstreichen einiger verderbter oder seltsamer wörter.

ja selbst wenn darin der witz liegen sollte, dass der koch meinte, ein rauchfang verstehe sich noch keineswegs von selbst in einer küche, so müsste man dafür doch vielmehr οἔπω δηλον oder dgl. erwarten. Ich glaube aber, es steckt in den worten eine neue frage, und wenn auch eine so überflüssige, dass sie lediglich durch wiederholung der vorigen antwort erledigt werden kann, so verlangt doch diese wiederholung selbst eine bessere motivirung, als ich sie in dem brüsken μή μοι δηλον finden kann. Wie wäre es also wenn dafür μη μυδηλόν geschrieben würde? Dann fragte der koch, ob die küche doch nicht etwa feucht und moderig sei, erhielte darauf aber auch wieder nur zur antwort, dass sie ein rauchloch und folglich gehörigen luftzug habe, um sie vor moder zu bewahren. Μυδάν δίνγρον είναι καὶ σήπεσθαι, sagt Tim. Gloss. Plat. p. 184, und wenn dieses verbum auch häufiger thierische fäulniss bezeichnet, so wird es doch ebensowohl auch von moderndem holze (Plut. Qu. symp. III. 10. 11), übelriechenden geschirren (Poll. VII. 162) u. dgl. gebraucht, so dass es für eine dumpfige und schlechtgelüftete küche ein ganz angemessener ausdruck ist. Nur die form könnte anstoss geben, insofern anderwärts von dieser wurzel nur das adjectivum μυδαλέος bekannt ist; aber so leicht es auch wäre, dieses selbst in den vers des Alexis hereinzusetzen, so halte ich doch die den überlieferten zügen entsprechendere form μυδηλον durch die analogie für völlig gerechtfertigt. Wenn neben διψαλέος von späteren auch διψηλός, neben dem gewöhnlicheren σιγηλός auch σιγαλέος gesagt werden konnte, so wird von μυδάο ebensowohl wie von διψάω und σιγάω eine solche doppelte adjectivbildung zulässig sein; und wenn wiederum neben διψηλός auch eine form δι- $\psi\eta\varrho\dot{o}\varsigma$  steht, so wird selbst eine berufung auf die doppelformen αθχμαλέος und αθχμηρός, αθσταλέος und αθστηρός unserer vermuthung zur unterstützung dienen.

Göttingen.

K. Fr. Hermann.

# 23. Zu Sophocles Aiax.

In einer neulichen gelegenheitsschrift behandelte ich einige Sophokleische stellen, wo im zwiegespräch der eine dem anderen ins wort fällt und dessen unterbrochene rede fortsetzt. Zufällig ist die wichtigste stelle weggelassen. Aiac. 44

η καὶ τὸ βούλευμ΄ ὡς ἐπ' ἔργείοις τόδ' ην —

Der zweiten hälfte seiner frage greift Athene vor durch die entgegnung

καν έξεπραξεν, εί κατημέλησ' έγω.

"Und wie die vorschwebende absicht gegen die Argeier gerichtet war, wäre es so auch zur that gekommen?" Doch Athene lässt ihn nicht ausreden und ergänzend fällt sie ein: xår exemples.

Das καί weist also auf ein zweites καί hin, und dieses καὶ — καὶ sell, wie τε — καὶ, ut — sic bedeuten. Aut. 537 καὶ ξυμμετίσχω καὶ φέρω τῆς αἰτίας. v. 577 καὶ σοί γε κἀμοί. Elect. 680 κἀπεμπόμην πρὸς ταῦτα καὶ τὸ πᾶν φράσω. Der zum grunde liegende gegensatz von βούλευμα und ἔργον ist wie Philoct 555 κοῦ μόνον βουλεύματα, ἀλλὶ ἔργα δρώμενα. Auf diese weist glaube ich, ist das bedenken beseitigt, weswegen Lobeck ἡ γάρ vorschlug.

v. 406.

εί τὰ μὲν φθίτει, φίλοι, τοὶς δ' ὁμοῦ πέλας, μώραις [δ'] ἄγραις προςκείμεθα, πᾶς δὲ στρατός δίπαλτος ἄν με γειρὶ φονεύοι;

Bekanntlich sagen die Griechen τὰ κακὰ ξύτεστί μοι und ἐγώ ξύτειμι κακοῖς. Für das erstere ist nach dem bekannten wechsel der synonymen ausdrücke hier τα όμοῦ όντα gesetzt, wie Oed. R. 337 δργην εμέμψω την εμήν, την σην δ δμοῦ ναίουσαν οδ κατείδες, für das zweite ξύνειμι (ξυνναίω, ξυνοικώ cett.) ist hier πέλας ών gewählt; das ganze also für: τοῖς δὲ ξυνούσι ξυνών. Unter za uér versteht Ajax seine frühere glänzende stellung, we er nächst Achilles der zweite im heer, hochgeehrt dastand, das τὰ δέ ist seine jetzige zurückgezogenheit, wo einem anderen ein otium cum dignitate zu theil zu werden pflegt, er aber in seiner σχολή αγώνιος auf thorheiten verfällt. Also der sinn ist: wohin soll ich mich wenden, da meine erstere stellung und lage dahin ist, in der jetzigen aber ich auf thörichte jagd verfalle und nur das ganze heer mich steinigen möchte? Vgl. v. 456 zai rvr ti χρη δραν; δστις έμφανως θεοίς έχθαίρομαι, μισεί δέ μ' Έλλήνων στρατός cett.

Was nun die antistrophe betrifft, so scheint mir die emendation und die erklärung der corruptel leicht. Sophocles schrieb: οὐκέτ ἄνδρα μὴ τόνδ ἴδητ, ἔπος

έξερέω μέγ', οίον οὐ Τυωία στρατοῦ δέρχθη cett.

Man übersah, dass aus dem vorhergehenden ακδρα zu στρατοῦ ergänzt werden müsse, und schrieb darum οῦτινα.

Schwerin. C. Wex.

# 24. ἀμοςβεύειν — ἀμοςμεύειν.

In den wörterbüchern erscheinen annoch bis heutigen tages zwei verschiedene wortformen, welche jedoch wegen übereinstimmung der bedeutung zu einer und derselben familie gerechtet werden, ἀμορβεύειν und ἀμορμεύειν nebst den dazu gehörigen wörtern ἀμορβάς, ἀμορβεύς, ἀμορβός, ohne dass irgendwo meines wissens der versuch zur ermittelung des sprachlichen verhältnis-

ses gemacht worden wäre, aus welchem die verschiedenheit dieser formen gerechtfertigt werden könnte. An einen dialektischen
grund dieser verschiedenheit zu denken, verbietet die gleich zu
erweisende thatsache, dass das wort, wie es immer geschrieben
werden möge, sich bisjetzt nur bei epischen dichtern und zwar
bei solchen gefunden hat, welche der spätern form dieser kunstgattung angehören, so dass dahin gestellt bleiben muss, ob das
wort der alten gräcität angehört habe. Es wird darnach die
frage nach der eigentlichen beschaffenheit des worts mehr von
einem diplomatischen, als sprachlichen standpunkte aus beantwortet werden müssen.

Wenn der dieser wortsamilie im allgemeinen zu grunde liegende begriff in der bedeutung des folgens, begleitens mit recht gefunden worden ist, so steht diese in einklang mit der von den grammatikern gegebenen ableitung von αμα und όρμαν, aus welchem grunde auch das wort aspirirt gefunden wird. Etym. M. s. 85, 26. Phay. Ecl. s. 100. Dind.: Αμορμεύεσκε, συνωδοιπόρει . . . παρά τὸ ἀμορμεύειν τοῦτο γὰρ παρὰ τὸ ἄμα καὶ ὁρμᾶν καὶ πορεύεσθαι. Aehnlich ein lexicon in Matthaei Lect. Mosq. T. I. s. 82. Vgl. Suidas v. άμορβός, der einzige grammatiker, welcher neben dieser form auch noch die andere αμοσμός ausdrücklich anerkennt, während die übrigen nur die form mit einem # kennen, und man hiernach erwarten müsste, dass die texte, wo dieses wort sich findet, auch nur diese form aufzeigen würden, was aber gerade umgekehrt der fall ist, ohne dass die handschriften hier eine wesentliche aushülfe gewähren. Da die zahl der stellen gering ist, so führen wir sie, zugleich zur bestätigung der oben behaupteten bedeutung des worts, sämmtlich auf, von dem ältesten zeugen, dem Antimachos, anfangend, bei Steph. Byz. v.  $\Delta \dot{v} \mu \eta$ , nach Stoll s. 51:

έν δὲ σὺ τοῖσι πρόφρων ἐπίκουρος ἀμορβών ώμίλησας, ἕως διεπέρσατε Δύμιον ἄστυ.

Ferner Apollon. Rb. III, 881:

τῆ δ' ἄμα Νύμφαι ἔποτται ἀμορβάδες — wo es der schol. durch ἀχολούθους erklärt. Callimach. H. in Dian. 45:

ούνεκα θυγατέρας Αητωίδι πέμπεν ἀμορβούς, wo dieselbe erklärung bei dem scholiasten, mit dem zusatze παρὰ τὸ ἄμα πορεύεσθαι. Fragm. XLVI. Blomf.

βουσσύον, ὅντε μύωπα βοῶν καλέουσιν ἀμορβοί, wo jedoch die bedeutung aus den worten selbst nicht klar hervortritt. Demselben dichter wird, ich weiss nicht auf welche auctorität hin, ein vom Etym. M. Lex. Mosq. a. a. o. und Zonaras s. 160 angeführter vers beigelegt, Fragm. CCCCLXXV:

συν δ' ήμιν ο Πελαργος άμυρβεύεσκεν άλήτης 1),

<sup>1)</sup> Das letztere wort hat nur Eigm. M. aufbewahrt, und zwar alei-

wo aber nur das Lex. B. des Matthäi ἀμορμέβεσκε hat, woram Blomfield unbefugterweise ἀμορβεύεσκεν gemacht hat, während in der wirklichkeit zu schreiben beabsichtigt war ἀμορμεύεσκε, nach der in später zeit so häufigen vertauschung des v mit β. Und sowohl Et. M. als Phavorinus und Zonaras v. ἀμορμεύω schreiben ἀμορμεύεσκεν, so dass diese form in dieser stelle wenigstens als die allein beglaubigte erscheint. Nicandr. Ther. 349:

Νωθει γάρ κάμνοντες άμορβεύοντο λεπάργφ

δῶρα,

mit der bemerkung des schol. το άμορβεύοντο άντὶ τοῦ διηκονοῖντο, ἐθεραπεύοντο, ἐπὶ όνων . . . άμορβεύειν γὰρ τὸ ἀκολονθεῖν καὶ ὑπηρετεῖν, unter weiterer anführung eines andern verses desselben dichters

βουκαΐοι ζεύγεσσιν ἀμορβεύουσιν ὀρήσον und der oben aus dem H. in Dian. des Kallimachos angezogenen stelle, wo noch falsch οῦνεκ' οὐ und Αητοίδη gelesen wird. Dunkel dagegen und vielleicht als fremdartig ganz auszuscheiden ist die stelle desselben dichters Ther. 28:

δυνμούς καὶ λασιῶνας ἀμορβαίους τε χαράδρας, wo der schol. ἀμορβαίους δὲ χαμάδρας τὰς βουκολικὰς ἢ ποιμενικάς, ὅπου οἱ βουκόλοι περιπατοῦσι. ἢ ἀμορβαίους τε χαράδρας τὰς σκοτεινώδεις ἀμορβὸν γὰρ τὸ σκοτεινόν, παρὰ τὴν ὀρφτήν, ἐλλείψει τοῦ ν, καὶ τροπῆ τοῦ φ εἰς β ἢ ἀμορφόν τι δν καὶ ἀμορβόν. Ferner bei Oppian. Cyn. 1, 132:

ἄγχι πυψὸς κλινθεὶς ὁπλίσσατο δόφπον ἀμοφβός, aus sicherer emendation Arnaud's statt ἀσογός, wenn man nicht lieber mit Belin de Ballu ἀμοφβεὺς lesen will, da sich diese form bei demselben dichter findet 111, 295:

Αλλά λύκων τελέθει πολιότριγα πόντε γένεθλα,

είδεα δ' άλλήλοις άνομοίϊα τιχμήραντο φῶτες άμορβῆες, τοῖσιν μάλα δήϊα φῦλα.

Da an diesen beiden stellen das wort augenscheinlich in der bedeutung von hirte gebraucht ist, so wird man nun auch geueigt sein, in dem oben angezogenen fragmente des Kallimachos dieselbe bedeutung um so mehr anzuerkennen, als wir in der schilderung desselben gegenstands der erwähnung der hirten in der ganz gleichen stelle des Apollon. Rh. III, 277 begegnen: — ὄντε μύωπα βοῦν κλείονσι νομῆες. Endlich ist das wort in derselben bedeutung anzuerkennen Nicandr. Ther. 50:

τόθι Θρήϊκες αμορβοί

«ρειοφάγοι μήλοισι» άεργηλοίσι» έπονται.

Die beiden bedeutungen, welche sich aus den oben angeführten, so viel ich weiss, einzigen belegstellen des wortes ergeben, für das verbum und adjectivum die des folgen, für das

της, welche form zu verändern kein grund war. Vgl. Etym. Gud. v. αλείτης.

substantivum die des hirten, liegen, insofern die letztere nur als eine übertragene angesehen werden muss, ihrem grundbegriff nach nicht so weit auseinander, dass man zur annahme zweier verschiedenen wortfamilien genöthigt wäre. Zur vervollständigung der formen füge ich nur noch hinzu, dass Hesychios auch δμορβείν mit der erklärung ἀχολουθείν, ὁδοιπορείν anführt, so dass ein ὁμοςβός, oder ὁμοςχός, worauf die lesart beider Pariser hdschr. in der oben angeführten stelle Oppians Cyn. 1, 132 duogyos (nach Belin's angabe) führen würde, recht gut denkbar ist. Fragen wir aber nun, in der voraussetzung, dass die aufgeführten wortformen einen gemeinschaftlichen ursprung haben, nach der wirklichen beschaffenheit derselben in der zeit, als sich ihrer die dichter bedienten, so kann nach der von den grammatikern gegebenen etymologischen erklärung nur die schreibung mit einem  $\mu$  als die richtige angesehen werden, da, wenn sie ein  $\alpha\mu\rho\rho$ βείν gefunden hätten, sie nie auf die beliebte ableitung gekommen sein würden. Diese behauptung wird durch die auctorität des αμορμεύεσκε in dem vermeintlichen fragment des Kallimachos unterstützt, welchem kein ἀμορβεύεσχε als variante zur seite Ferner wird die richtigkeit der stellen, wo sich ein  $\beta$  in dem worte zeigt, durch den umstand verdächtig, dass wenigstens in der einen bei Nicand. Ther. 349, wo sich ohne variante άμος βεύοντο zeigt, der Etymologus a. a. O., welcher diesen vers citirt, άμοςμεύοντο gefunden hat, und zwar da es zum beleg des verbum ἀμορμεύω angeführt wird, es über jeglichen verdacht erhaben ist. Diese, einem älteren gewährsmann entlehnte überlieferung reicht aber über alle sonstige quellen, die wir nur haben, hinaus, und führt zu der durchaus wahrscheinlichen vermuthung, dass die rechtschreibung des wortes durch ein  $\beta$  auf einem irrthum beruhe, der, frühzeitig stattgefunden, bei der seltenheit des worts, zu dessen verständniss die spätere gräcität keine mittel darbot, selbst techniker täuschte, so dass Suidas v. άμορβός beide formen άμορβός und άμοςμός, als neben einander bestehend, aufführen konnte, ganz gemäss dem gebrauch der zeit, in welcher er schrieb. Wenn nun aber sämmtliche handschriften, welche uns die obenanführten texte liefern, einer sehr späten zeit angehören, so erscheint die annahme ganz und gar nicht gewagt, dass die falsche orthographie des worts entstanden sei, nachdem sich bereits die in älteren handschriften sehr gewöhnliche vertauschung eines  $\mu$  mit einem fast auf dieselbe weise geschriebenen  $\beta$  (vgl. Bast. Comm. palaeogr. s. 708) geltend gemacht und die richtige form verdrängt hatte, so dass man in später zeit über die eigentliche beschaffenheit des worts selbst im dunkel war, und das wort bald auf die eine oder andere weise schrieb.

Giessen.

F. Osann.

## 25. Eine neue choragische inschrift aus Athen.

Den erfolgreichen ausgrabungen, durch welche die französischen architekten Chaudet und Beulé eine zu den propyläen der athenischen burg führende treppe blossgelegt haben (vgl. Revue archéol. 1852, p. 288), verdankt gleichzeitig die epigraphik eine interessante bereicherung der choragischen inschriften, deren bereits das C. Inscr. n. 215 fgg. dreizehn mehr oder minder erhaltene beispiele mitgetheilt hat, und die bei aller übereinstimmung in der äussern form doch sowohl zur personenkenntniss der griechischen höhezeit als zur vergegenwärtigung eines ihrer wichtigsten agonistischen institute schätzbare beiträge liefern. Das neue probestück ist in die oberschwelle des zu jener treppe führenden thores eingemauert und lautet nach dem so eben erschienenen buche von Beulé, l'Acropole d'Athènes T. I, p. 102 folgendermassen:

.........ΟΔΗΜΟΤΞΥΠΕΤΑΙ ΩΝΑΝΕΘΗΚΕΝΝΙΚΗΣΑΣΧΟΡΗΓΩ ΝΚΕΚΡΟΠΙΔΙΠΑΙΔΩΝ[ἐδιδασκ εΠ}ΑΝΤΑΛΕΩΝΣΙΚΤΩΝΙΟΣΗΥΛΕ ΙΔΙΣΜΑΕΛΠΗΝΩΡΤΙΜΟΘΕΟΥΝΕ ΑΙΧΜΟΣΗΡΧΕ

Der jahresarchon ist der nämliche, den auch das bekannte monument des Thrasyllos an der stirn trägt, Neächmos aus Ol. 115, 1 oder 319 a. Chr., an dessen grossen dionysien Thrasyllos für den männerchor oder χῶμος der αὐληταὶ ἄνδρες (Demosth. Mid. S. 18. 156: vgl. Wieseler über d. satyrspiel s. 608 fgg.) in der phyle Hippothoontis, unser leider nicht mehr lesbarer Xypetäer für den knabenchor (Demosth. §. 10) in seiner phyle Kekropis choregie geleistet und gesiegt hatte. Der χοροδιδάσκαlos Pantaleon aus Sikyon, bei welchem natürlich nicht an den πλάτος dieses namens (Bergk Epist. ad Schiller. p. 136) zu den ken steht, ist schwerlich weiter nachweisbar; was hingegen den flötenbläser Elpenor betrifft, so haben wir wenigstens für seinen vater Timotheos die wahl zwischen dem berühmten dithyrambendichter dieses namens aus Milet und dem Böotier, der bei Lucian im Harmonides c. 1 als ύπαυλήσας τη Παρδιονίδι und τικήσας εν τῷ Αΐαντι τῷ εμμανεί, τοῦ ὁμωνύμου ποιήσαντος τὸ μέλος, erwähnt wird. An letzteren erinnert der französische herausgeber, und bei der erblichkeit solcher künste in Griechenland (Herod. VI. 60) lässt sich dawider auch nichts einwenden; desto mehr freilich gegen seine chronologie, die den sieg in's J. 316 a. Chr. setzt, und gegen die ungenauigkeit, die nur swei andere denkmäler dieser art aus Athen kennen will, während wenigstens eins der neun übrigen Böckh's noch neuerdings von Stephani gesehen worden ist, reisen im nördl. Griechenland s. 96; vgl. Keil scholion Arateum p. 5. K. Fr. H.

## XXVIII.

#### Linos.

Zu den ältesten liedern der Griechen gehört gewiss der klagegesang, der sich an den namen des Linos knüpft. Die älteste nachricht von demselben giebt Homer, welcher bei der beschreibung von Achills schilde dort einen knaben aufführt, der unter den schnittern

> φόρμιγγι λιγείη ἱμερόεν κιθάριζε, λίνον δ' ὑπὸ καλὸν ἄειδεν λεπταλέη φωνῆ (11. σ, 569 ff.).

Freilich ist diese angabe, die so klar zu sein scheint, von den auslegern verschieden gedeutet worden. (Man sehe darüber Spitzner im XXIX excurs zur Ilias). Einige meinen nämlich, es stehe λίνον für χορδήν, so der scholiast, welcher albern genug bemerkt: ήτοι τὸ λίνον ο έξηπτο άντι νευράς της κιθάρας, έπει οί πρώτοι τοῖς θεοῖς μετὰ ῷδῆς ὑποκιθαρίζοντες οὐκ έξ ἐντέρων κατεσκευάζοντο τὰς κιθάρας οὐχ ὅσιον οὐδὲ θεοῖς ἀρεστὸν εἶναι ύπολαμβάνοντες διὰ τὸ έκ νεύρων πεποιῆσθαι, άλλὰ έκ λίνου πεποιημένον. Aber wir wissen sonst von linnenen saiten nichts, und es ist nicht wahrscheinlich dass man dergleichen gebraucht, da sich jedenfalls sehnen leichter zusammendrehen lassen und einen besseren ton geben, als linnene fäden, und Homer selbst kennt saiten aus sehnen (Odyss. c, 407), ja der gott Hermes selbst bespanut seine lyra damit (Hom. hymn. auf Hermes v. 51), so dass von einer abneigung der götter gegen dergleichen saiten keine spur bleibt. Ueberdies erhellt aus Homer selbst, dass der gebrauch des flachses zu jenen zeiten nicht so verbreitet war, dass sich gerade dieser stoff zur verfertigung der saiten dargeboten hätte. Andere, und an ihrer spitze steht Aristarch, behaupten, es sei der livos ein lied gewesen, aber dieser name eines liedes bezeichnet für uns nichts.

Es bleibt noch der ausweg, den Linos als namen einer person zu fassen, von dem auch andre schriftsteller mancherlei berichten. Der älteste derselben ist Hesiod, von dem aus folgen-

Philologus. VIII. Jahrg. 4.

des fragment erhalten ist (scholien zur llias  $\sigma$ , 570. Eustath. ebenda s. 1163)

Οὐρανίη δ' ἄρ' ἔτικτε Λίνον, πολυήρατον υίον ον δη ὅσοι βροτοί εἰσιν ἀοιδοί καὶ κιθαρισταί πάντες μὲν θρηνοῦσιν ἐν εἰλαπίναις τε χοροῖς τε ἀργόμενοι δὲ Λίνον καὶ λήγοντες καλέουσιν.

Man sieht demnach, dass ein trauergesang auf den Linos, verbunden mit einer anrufung desselben am anfang und schluss des liedes bei gastgelagen und tänzen gesungen sei, und darauf deutet ja auch Homer (a. a. o. 571 f.).

τοὶ δὲ ἡίσσοντες άμαρτῆ - Το Τε ποιὶ συπίουντες ἔποντο.

μολπη τ' ινγμφ τε ποσί σκαίροντες έποντο. Dennoch erscheint hierin noch nicht der grund der klage. Ferper vergleicht Herodot II, 79 das linoslied mit einem liede auf den frühen tod eines königlichen jünglings, namens Maneros und daraus haben Ambrosch (De Lino Berol. 1829. s. 29) und Welcker (Ueber den Linos. Kleine schriften I, s. 10) geschlossen, es müsse auch das griechische lied den frühen tod des Lines xum gegenstand gehabt baben. Und da Herodot (a. a. o. und I, 138.) angiebt, es habe eine ähnliche art des liedes anch bei den Phönikiern, Kypriern und Babyloniern gegeben, so haben sie hierhergezogen, was von der feier des Bormos bei den Mariandynern und dem suchen des Hylas bei den Bithyniern namentlich vom Athenaus mitgetheilt wird (Ambrosch a. a. o. s. 26 ff.). Allerdings wird auch von den Griechen manches über den frühen tod des Linos erzählt (in Photius bibl. s. 222, wozu man vgl. Pausanias 1, 43, 7; 11, 19, 7, Statius Theb. 557 ff.). Dieser Linos war nämlich der sohn des Apoll von der Psamathe, der tochter des argivischen königs Krotopos. Diesen sohn hatte die Psamathe aus furcht vor ihrem vater ausgesetzt, ein hirt hatte ihn gefunden und mit den lämmern auferzogen. Als ihn dort aber die bunde zerrissen hatten, da bekannte Psamathe von schmerz überwältigt sich als seine mutter, und wurde vom vater getödtet, weil sie ihre unschuld preisgegeben und den Apoll als ihren verführer erlogen hätte. Apoll über solche gransamkeit erzürnt, tödtet den Krotopos und schlägt die Argiver mit einer seuche, und als diese das Orakel befragen, befiehlt er ihnen den tod des Linos und der Psamathe zu sühnen. Diesem befehle zufolge ordnen die Argiver jungfrauen ab, um das schicksal jener so wie ihr eignes zu beklagen. Καὶ οῦτως ἡν ἐκπρεπης ὁ ἐπὶ Δίνφ Θρηνος, fährt der bericht fort, ὡς ἀπὶ ἐκείνων καὶ τοῖς ἔπειτα ποιηταίς παντός πένθους παρενθήκη Λίτος άδεται. Damit stimmt das scholion zur angeführten stelle der Ilias überein: the ini Λίνφ τῷ Ἀπόλλωνος παιδὶ ἀδὴν ὄντι νηπίφ καὶ ὑπὸ κυνῶν ποιμετικών διασπασθέττι πρώτην ἀσθείσαν. Jene feier um den tod des Linos wurde jährlich wiederholt und dabei alle hunde, denes man begegnete getödtet; und deshalb bringt Welcker s. 17. dieLinos. 579

ses fest mit dem Seirios in verbindung, und meint es wäre um die von den glühenden strahlen der sommersonne getödteten kinder eingesetzt. Otfried Müller (Dorier s. 349 der zweiten ausg.) glaubt es werde dadurch symbolisch die naturmacht bezeichnet, welche durch die sonnengluth alles zarte pflanzenleben vernichte. Man könnte dies zugeben, und annehmen, es sei aus jenem lokalfeste einer einzelen griechischen stadt das klagelied über ganz Griechenland verbreitet worden, wenn nur sonst nichts vom Linos von den alten berichtet würde.

Aber es ist noch ein andrer Linos in Argos selbst begraben (Pausan. II, 19, 8), ein andrer Linos hat in Theben ein grabmal und eine bildsäule (Pausan. IX, 23, 8 Eustath. a. a. o.) und wird dort so heilig verehrt, dass könig Philipp, der seine gebeine nach Makedonien gebracht hatte, vom gotte selbst zur zurücksendung derselben gezwungen worden sein soll. In Euböa fand sich nach Diogenes Laertius (procem. 4.) folgende grabschrift:

ώδε Λίνον Θηβαῖον ἐδέξατο γαῖα θανόντα Μούσης Οὐρανίης υἰὸν ἐνστέφανον,

und dazu kann eine andre grabschrift gefügt werden, deren ort allerdings nicht angegeben wird (scholien zur Ilias a. a. o.)

Κρύπτω τὸν θεὸν ἄνδρα Λίνον Μουσών θεράποντα τὸν πολυθρήνητον Λίνον αι Λίνον, ἥδε πατρφα Φοιβείοις βέλεσιν τῆ κατέχει φθίμενον.

Auf diese zeugnisse ist jedenfalls etwas zu geben, so wie auf die verschiedenen genealogien, die von schriftstellern, wenngleich späteren angeführt werden; denn diese sind gleichfalls so verschieden, dass schon die alten zwei oder drei Linos angenommen haben. So sagt Eustathius geradezu, es gebe drei dieses namens, den sohn der Kalliope, den sohn des Apoll und der Chalkiope und den Narkissos; Pausanias hat II, 19, 8 deren zwei, fügt IX, 29, 9 den dritten hinzu, worin ihm Suidas beistimmt, der unter dem worte siroe zugleich den thebanischen für den jüngeren erklärt, und Hieronymus im chronikon setzt den einen in die jahre 587 u. 597 (654 u. 644 vor den olympiaden) in die zeiten des Kadmos und Amphion, den andern ins jahr 752 (489 vor den olympiaden) und macht diesen zum lehrer des Herakles.

Als vater des Linos gilt gewöhnlich Apoll, die verschiedenheit des namens seiner mutter geben folgende genealogien, worin als seine eltern genannt werden: Apoll und die Muse Euterpe oder Terpsichore (scholien zur llias x, 435, Suidas unter Λίτος, der zugleich den Linos einen Chalkidier nennt); Apoll und Thoosa (wettstr. des Hesiod und Homer); Apoll und Aethusa (Charax beim Suidas unter "Ομηρος); und dazu kommt jener oben erwähnte sohn des Apoll und der Psamathe, ferner ein sohn des Apoll und der Urania (Hesiod im oben angef. fragm., Hygin. fab. 161) und ein sohn der Kalliope (grosses etymol. unter unter

Atror; ein sohn des Amphimaros und der Urania (Paus. IX, 29, 6, Suidas a. a. o.) ein sohn des Hermes und der Urania (Diegen. Laert., Suid. a. a. o.) des Oeagres und der Kalliope (Apollodor 1, 3, 2; 11, 4, 9); ein sohn des Ismenios (Pausan. IX, 29, 9). Aus dem bisher angeführten zeigt sich zugleich, dass das vaterland des Linos dreifach angegeben wird: Argos, Theben und Eubös, denn Plutarch (über die musik. cap. 3) nennt ihn einen Chalkidenser. Nach den verschiedenen gegenden scheint aber auch die sage von seinem tode verschieden gewesen zu sein; den argivischen Linos zerreissen die hunde, der thebanische wird von Apoll getödtet, nachdem er von demselben in einem musischen wettkampf besiegt war (Pausan. IX, 29, 6) oder weil er die linnenen saiten der cither mit sehnen vertauscht (Eustath. a. a. o. nach Philochorus, schol. zur Il. o, 570), auch geht die sage, er sei vom Herakles, den er im citherspiel unterrichtete, durch einen schlag mit der either oder durch einen steinwurf getödtet worden (Diodor v. Sicil. III, 67; Apollodor II, 4, 9; Pausan. IX, 29, 9; Suidas unter έμβαλόντα).

Wenn nach diesen letzten sagen Linos als citherspieler erscheint, so wird auch sonst von seinem ruhm in der musik gesprochen. Dahin gehören ausser den hindeutungen in der genealogie namentlich die von Eustathios und den scholien der Ilias angeführten verse, von denen unten näher zu sprechen sein wird. Es wird dann auch erzählt, Apoll selbst habe ihm die dreisaitige lyra gegeben (Censorin. de die nat. c. 12), er aber habe die saiten aus sehnen erfunden, obgleich diese nachricht der erfindung eines grammatikers nicht unähnlich sieht. Nach Diodor III, 59 soll er die λίχανος erfunden, nach Plutarch a. a. o. zuerst klaggesänge (θρήνους) gemacht haben, Diodor III, 67 schreibt ihm die ersindung der rhythmen und melodien zu. Ja es werden ihm ganze epische gedichte beigelegt, so eine kosmogonie, von der vielleicht der lauf der sonne und des mondes, sowie die entstehung der thiere und pflanzen ein theil war, und deren erster vers gelautet haben soll, ήν ποτέ τοι χρόνος ούτος εν φ αμα παντ έπεφύκει (Diogen. Laert.), eine erzählung von den thaten des Dionysos, bei welcher er sich der pelasgischen schrift bedient haben soll, die er nach Suidas aus Phonikien nach Griechenlaud gebracht hatte (Diodor III, 67), obgleich schon Pausanias IX, 29, 9 erklärt, beide Linos bätten keine gedichte gemacht, oder es sei wenigstens nichts davon übrig, und auch VIII, 18, 1 einige verse über die Styx des Okeanos tochter, und deren gemahl für unächt erklärt.

Noch unbestimmter erscheint die angabe des Plinius (naturgesch. VI, 67) dass er die either erfunden habe, so wie ein fragment des Hesiod (hei Clemens von Alexand. Strom. I s. 121 Sylb.), das ihn παντοίας σοφίας δεδαηκότα nennt.

Nach diesen vorläufigen bemerkungen kommt es darauf as,

Linos. 581

nachzuweisen, wie jeder dieser drei Linos mit dem linosliede zusammenhange, von dem wir oben ausgegangen sind.

Von dem Linos, der als lehrer des Herakles gilt (Theokrit. 24, 103 f. Suidas a. a. o.) glaubt Welcker s. 46 ff., er habe seinen ursprung in einem satyrspiel des Achaeos, und man tritt leicht dieser ansicht bei, da die sage dem Herakles wohl kaum einen lehrer in der musik oder im schreiben gegeben haben wird, und alles hierhergehörige von jüngern schriftstellern mitgetheilt wird. Ueberdies finden wir den Linos auch beim komiker Alexis als schulmeister (Athenäos IV. s. 164). Dennoch scheint die sage von der tödtung des Linos durch den Herakles nicht jedes inhalts zu entbehren (vgl. Ambrosch s. 9 ff.).

Die verbindung des argivischen Linos mit einem trauerliede erscheint natürlich. Denn dass ein knabe von göttlicher abkunft im unschuldigen alter durch einen grausamen tod hingerafft wird, ist gewiss der klage werth; aber schwer ist es die symbolische bedeutung des einzelen in diesem mythos aufzufinden. Welcker bezieht die hunde auf den Seirios, die Psamathe auf den staub, womit die trauernden ihr haupt bestreuen, den Krotopos auf das schlagen der brust. Aber wie dies alles gerade so verbunden werden konnte bleibt unklar. Aus der oben mitgetheilten erzählung des Konon erfuhren wir, dass in jenem liede Linos und Psamathe beklagt und betrauert wurden, während Krotopos die eigentliche veranlassung desselben war, und daraus ergiebt sich, dass Krotopos und Psamathe als ursach und gegenstand der trauer nicht zugleich mittel und ausdruck derselben sein könner. O. Müller meint auch, Psamathe müsse eine bestimmte bedeutung haben, giebt aber nicht an welche.

Nicht geringe schwierigkeiten bieten die erzählungen vom dritten Linos. War dieser nämlich der sohn des Apoll, so würde er schwerlich mit seinem vater, der ihm überdies die lyra geschenkt, sich in einen wettstreit eingelassen haben und von demselben getödtet worden sein. Der sichere mythos scheint deshalb der zu sein, welcher ihm den Amphimaros zum vater giebt, und so hatte es gewiss Pausanias in Theben, wo der Linoskultus heimisch war, gehört; wahrscheinlich ist dann Linos, der einmal als sänger galt, zum sohn des Apoll geworden, wie ja bekanntlich die alten sänger mannichfach mit Apoll und den Musen in verbindung gebracht werden. Aus demselben grunde finden sich auch drei Musen in den genealogien des Linos, und Hermes, der die lyra erfunden, wird wohl eben deshalb sein vater genannt. Schwieriger scheint die frage, warum die Thebaner den Linos als vom Apoll getödtet beklagen und ihn zum sänger gemacht haben, während ihn die Argiver als früh getödteten knaben beklagen; und diese frage führt uns zu dem linosliede zurück.

Auf den ursprung dieses liedes führt der klageruf achtror

Diesen ruf hält Ambrosch ailıra, den wir hier und da finden. s. 17 für eine zusammensetzung aus al und liebe, welches letztere ihm nicht der name eines menschen, sondern einer blume ist, und zwar der narcisse. Freilich sagt Photius (v. d. w.) nach dem Theophrast λίνον νάρχισσον und auch Eustathios nennt unter den drei Linos den Narkissos; aber aus jenen beiden wörtern die ausser dem zusammenhang stehen, lässt sich kaum etwas erweisen und Eustathios hat wahrscheinlich seine notiz aus derselben quelle. Wenn nun auch die mythen vom Narkissos und Linos ähnlichkeit haben, so lässt sich doch die behauptung Ambrosch's beide seien eins, und noch vielweniger die folgerung annehmen, der Linos stehe mit dem Demeterkultus in verbindung, da hierfür jeder beweis fehlt. -- Welcker sucht s. 27 ff. das wort livor aus einem naturlaut abzuleiten und zu beweisen, der buchstabe I bilde die wurzel vieler wörter, die trauer oder freude oder andere gemüthsstimmungen bezeichnen, aber gerade das scheint mir zu beweisen, dass man so unser wort nicht ableiten dürse, denn es könnte dann ebensogut ein ausruf der freude sein. Ueberdies ist entscheidend dass der ruf livor niemals allein erscheint, sondern stets in verbindung mit ai, und gerade dass dieser laut auch allein als ruf des schmerzes erscheint, beweist, dass hierin die klagende kraft des wortes zu suchen sei. Welcker gesteht selbst, es habe das wort αίλινον mit andern griechischen wörtern keine verwandtschaft, und dennoch will er dem Euripides nicht glauben, der im Orest v. 1397 sagt: αίλιτον αίλιτον άρχαν θανάτου βάρβαροι λέγουσιν αίαι 'Ασιάδι φωνά βασιλέως όταν αίμα γυθη γαίαν ξίφεσιν σιδαοξοισιν Αιδα. Hiernach stammt aiktror aus Asien und vielleicht steckt derselbe sinn in der notiz des Suidas, dass Linos die buchstaben aus Phönikien gebracht habe. Daher verdient unstreitig die erklärung von Movers beifall. Dieser leitet nämlich in seinem buche über die Phönikier th. I. s. 244 ff. den Linos von den worten אָר לָכה oder אָר שׁר welche buchstäblich mit dem griechischen übereinstimmen, ab, und weist bestimmt die äbnlichkeit mit dem Maneros der Aegyptier und dem Adonimaredos der Mariandyner nach. Aus dieser erklärung lässt sich leicht die natur und bedeutung ableiten.

Jene worte wurden von den orientalen bei der todtenkinge ausgestossen und einen klagenden charakter hat nach allen zeugnissen das linoslied. Bei Homer wird dasselbe während der ernte, beim Hesiod zu mahl und reigen gesungen, damit stimmt die angabe des Pollux 1, 38 λίνος γὰς καὶ λυτιέςσης σκαπατίων ἀδαὶ καὶ γεωςγῶν, so wie der bericht des Konon, man habe jese ἐοςτὴν ἀςνίδα zur erntezeit gefeiert. Gleichwohl scheint es eigenthümlich während der ernte einen klaggesang anzustimmen, da es natürlicher scheint, diese tage mit lust und scherz sa feiern, wie nach Horaz Epist. II, 1, 139 ff. die alten Italer tha-

Linos. 583

ten, und schon diese eine thatsache spricht gegen die ansicht, es seien die südlichen völker zur schwermuth geneigt gewesen, die sich nur auf die klagenden weisen der Sicilianer und Neugriechen stützt (Welcker s. 35 f.). Diese weisen sind aber nur gewissen ständen eigenthümlich, wie den hirten und schiffern, welche durch ihre beschäftigung, durch die einsamkeit und andere umstände gewissermassen zur schwermuth geleitet werden, während schnitter und winzer durchaus in keiner lage sich befinden, welche sie traurig machen könnte, denn sie verrichten ihre arbeit in geselligkeit und selbst unter lust und scherz. Dennoch bieten die leeren felder, die der früchte beraubten bäume und weinstöcke mit dem sonnverbrannten laube ohne zweifel einen trüben anblick dar, und könnten wohl den sinn des beschauenden mit traurigen gedanken erfüllen. Das land ist ausgedörrt, der mensch selbst vor hitze schmacktend, die schönheit der natur die im frühling alle herzen erfreute vergangen, warum sollte da nicht der mensch auch an seine vergänglichkeit denken und sich derer erinnern, die ein früher tod ihm entrissen? Bewegten solche gedanken doch selbst bei der rückkehr des schönen frühlings das herz des dichters, der da singt:

> Immortalia ne speres monet annus et almum Quae rapit hora diem.

Und so lässt sich die klagende weise des linosliedes mit seiner anwendung sehr gut vereinigen; auch passt dazu recht gut, was Plutarch (Isis und Osiris k. 17) vom Maneros berichtet: Erios δέ φασιν όνομα (Μανέρωτα) ούδενος είναι, διάλεκτον δε πίνουσιν άνθρώποις και θαλειάζουσι πρέπουσαν ,,αίσιμα τὰ τοιαῦτα παρείη" τουτο γάρ τῷ Μανέρωτι φραζόμενον ἀναφωνεῖν έκάστοτε τοὺς Αίγυπτίους ώσπερ αμέλει καὶ τὸ δεικνυόμενον αὐτοῖς είδωλον ανθρώπου τεθτηκότος εν κιβωτίω περιφερόμενον ούκ έστιν υπόμνημα **ποῦ περί 'Οσίριδος πάθους, άλλ' οίνωμένους παρακαλείν αύτους,** χρησθαι τοίς παρούσιν καὶ ἀπολαύειν ώς πάντας αὐτίκα μάλα τοιούτους έσομένους, woraus man sieht dass auch bei gelagen gedanken an den tod aufkommen, und dass der sinn des Maneros derselbe gewesen, wie wir ihn dem Linos zugeschrieben haben. Denn mit der aufforderung an den tod zu denken und darum das leben zu geniessen, liess sich leicht eine klage auf die todten verbinden, die das leben nicht mehr geniessen konnten.

Der inhalt dieses liedes scheint ursprünglich allgemein und nicht auf einzelne bestimmte person bezogen gewesen zu sein; denn wehn man Movers erklärung annimmt, und wenn wirklich der ägyptische Maneros die quelle des griechischen Linos ist, so lässt sich kaum ein grund finden, warum die Griechen den ägyptischen jüngling, wenn ein solcher beklagt wurde, nicht in ihre mythen mit demselben oder doch nur sprachlich veränderten namen aufgenommen haben. Aber sie haben vielmehr aus dem klageworte 32 weh uns! sich eine neue person gebildet, was

doch nimmermehr geschehen konute, wenn sie ein ausgeführtes lied aus dem orient überkommen hätten. Zudem sind die volkslieder der Griechen, wie wir aus andern beispielen sehen, meist sehr kurz und wiederholen alsdann öfter denselben ausdruck. Für eine solche kurze klage spricht auch die angabe des Heredot, dass der Maneros das einzige lied der Aegypter geweses, denn es wird wenigstens dadurch bewiesen, dass dieselben keine einigermassen ausgebildete poesie hatten und dass der Maneres wohl auch nur in wenigen natürlichen ausdrücken der wehnuth über die vergänglichkeit des menschlichen lebens bestand, deren thema vielleicht das ewig wiederkehrende: "Weh uns! alles ist eitel!" war. Solche wenige worte, nach Plutarch eine redensart, konnten sich leicht über Phönikien und Kleinasien durch des mund des volkes nach Griechenland verbreiten, wo man dann bei gleicher gelegenheit dieselben mit leiser stimme (φωνή λεπταλέη Ilias σ, 570 μετ' ισγνοφωνίας schol. ebend.) sang.

Freilich haben andere in der linosklage einen längeren gesang vermuthet, und da sich in der öfter angeführten atelle der scholien zur litas folgende worte finden: & Aira πάντα (oder πᾶσι) θεοῖσι τετιμένε, σοὶ γὰς ἔδωκαν ἀθάνατοι πρώτφ μέλος ἀνθρώποισιν ἀείδειν (oder ἀείσαι) ἐν ποδὶ δεξιτερῷ Μοῦσαι δέ σε θρήνεον αὐταὶ μυρόμεναι μολπῷσι ἐπεὶ λίπες ἡλίον αἰγάς, neben denen noch folgende mitgetheilt werden: ὧ Λίνε θεοῖς τετιμημένε, σοὶ γὰς πρώτφ μέλος ἔδωκαν ἀθάνατοι ἀνθρώποισι φωναῖς λιγυραῖς ἀεῖσαι. Φοῖβος δέ σε κότφ ἀναιρεῖ, Μοῦσαι δέ σε θρηνέουσιν, so hat Welcker s. 40 diese für die linodie selbst, Bergk für den anfang eines solchen volksliedes gehalten, und daraus folgende verse gebildet (Poetae graeci lyr. p. 1026 d. zweiten ausgabe).

ο Λίνε πασι θεοίσιν
τετιμένε, σοὶ γὰρ ἔδωκαν
πρώτφ μέλος ἀνθρώποισιν
φωναῖς λιγυραῖς ἀεῖσαι,
Φοῖβος δὲ κότφ σ' ἀναιρεῖ,
Μοῦσαι δέ σε θρηνέουσιν.

Bedenklich ist in diesem angeblichen anfang eines volksliedes, das besonders in Theben und Argos heimisch gewesen sein muss, der epische dialekt, der sich im munde des volkes schwerlich gebildet oder lange erhalten haben würde; dann kommt dazu die bemerkung des scholiasten: ἐθρηνεῖτο γὰρ οῦτος παρὰ τῶν Μουσῶν οῦτως, welche mir darauf zu weisen scheint, dass jene verse einem epischen gedichte entnommen sind, worin das schicksal des Linos erzählt wurde. Dergleichen gedichte waren aber verhanden, ja eins derselben σφαῖρα genannt, über welches Lobeck im Aglaophamos s. 382 spricht, wurde dem Orpheus zugeschrieben.

Dass auch der Maneros manche erklärungen erfahren hat, ist nicht befremdlich, besonders da die ägyptische sprache für

Lines. 585

vermuthungen den weitesten spielraum bietet. Wilkinson vermuthet es stände mit re die sonne in verbindung, Bock (die ältesten bewohner Aegyptens, Berlin 1852. s. 22) erklärt es mainere - hos d. h. amator erat cantus, und Brugsch (Adonis und die linosklage, Berlin 1852. s. 24) hat gar in einem thebanischen papyrus ein solches klagelied aufgefunden, von welchem er die übersetzung mittheilt. In dieser wiederholen sich die worte kehre wieder mehrmals, und diese sollen auf ägyptisch måå-erhra oder måå - ne - hra lauten und wörtlich: komme nach dem hause bedeuten. Dieses määnehra ist nun Maneros, und Brugsch findet dies durch Plutarch bestätigt, der in der oben angeführten stelle Maneros als die redensart αίσιμα τὰ τοιαῦτα παρείη, möge es wohl bekommen! erklärt, und darin trete der begriff des kommens, freilich in einer etwas andern auffassung, aber doch so klar hervor, um die gemeinschaft beider formeln durchzusehen. Aber wenn man von dem wortspiel zwischen kommen und bekommen im deutschen absieht, so glaube ick wird so leicht niemand die gemeinschaft der formeln αίσιμα τὰ τοιαντα mapein und: komme nach dem hause erkennen, und auch nicht leichter in jenem liede den Maneros finden.

Der geringe umfang des linosliedes lässt sich aber auch durch zeugnisse nachweisen. Konon sagt a. a. o. über dus linoslied das in Argos gesungen wurde: καὶ οῦτως ἦτ ἐκπρεπὴς ὁ ἐπὶ Λίτφ θρῆτος ὡς ἀπὶ ἐκείνων καὶ τοῦς ἔπειτα ποιηταῖς παιτὸς πίνθους παρενθήκη Λίτος ἄδεται, und dies letztere, das einschieben der linosklage in eine andere, musste bei grösserer ausdehnung unmöglich werden, bei einer kurzen allgemein gehaltenen klage aber wohl statthaft sein. Ebenso liest man im grossen etymologicum unter αἵλικον: τοῦτο ἐπὶ θρήτου ἐτίθετο καὶ ἐτ τοῦς ἐφυμνίοις, γέγονε δὲ εἰς τιμὴν Λίτου καὶ Καλλίοπης, welche worte ohne zweifel auf den thebanischen Linos zu beziehen sind, und für diesen dasselbe ergeben, wie die worte des Konon für den argivischen. Aehnlich sagt ja auch Hesiod im oben angeführten fragment, die sänger riefen am anfang und ende ihrer lieder den Linos.

In zwei ländern besonders, in Böotien mit dem gegenüber liegenden Euböa und in Argos begegnet uns der Linos, und dies bestätigt die ansicht, es sei derselbe aus dem orient herübergenommen. Denn der sage nach kam Kadmos aus Phönikien nach Theben, Danaos aus Aegypten nach Argos, und man mag diese sagen deuten wie man will, so wird man schwerlich läugnen können, dass sie irgend einen zusammenhang und verkehr jener länder beweisen, der das übertragen einer solchen volksmelodie möglich machte.

Böotien, das freilich in spätern zeiten nicht im besten rufe stand, hatte in den ältesten zeiten einen hohen sinn für musik, wie die weit verbreitete verehrung des Apoll und der Musen be586 Lines.

weist. Daher ist es nicht wunderbar, dass jenes aus dem orient gekommene lied mit den Musen in verbindung gesetzt wurde. Da die Griechen überall nach einer festen gestaltung strebtes und die mannichfaltigsten verhältnisse in den namen eines gottes oder helden brachten, so konnten sie auch, nach herübernahme jener klagweise, die sich hauptsächlich an die worte או או בי או בי

Aus dem musikalischen sinn der Böoter erklärt es sich ferner, warum sie dann den Linos zum sohn einer Muse machten und seinen tod aus seinem sängerruhm herleiten. In ähnlicher weise ist ja auch der Maneros, nach Herodot der gegenstand des einzigen liedes der Aegypter, zum erfinder der musik geworden, wie Plutarch (Isis u. Osiris k. 17) sagt: τὸν δ' ἀδόμενον Ματέρωτα πρώτον εύρειν μουσικήν ίστορουσιν. (Vgl. Wilkinson manners and customs of the ancient Egyptians vol. II p. 252 in der anm.: I think that this expression (Maneros) occurs in a hieroglyphical legend: "Manre the maker of hymns" perhaps applied to Re, the Sun.) Welche Muse ursprünglich als die mutter des Linos galt, scheint ziemlich gleichgültig, doch möchte von allen jüngern schriftstellern Pausanias noch die sicherstea quellen zu seinen angaben gehabt haben. Derselbe giebt als vater des Linos den Amphimaros, den sohn des Poseidon an, von dem freilich sonst nichts verlautet, aber gerade die verbindung mit dem meergotte scheint mir bezeichnend; denn quellen und flüsse leiten die Griechen aus dem meere ab, die flüsse sind söhne des Okeanos (Ilias q, 196 f. Hesiod. Theog. 337 ff.), die quellnymphen die töchter des Nereus (Ilias o, 39 ff. Hesiod. Theog. 240 ff. Vergl. Schömann de Oceanid. et Nereid.). Viele flüsse aber in Griechenland sind χειμάρδοοι d. h. flüsse, welche zur winterzeit gewaltig anschwellen, im sommer fast ganz austrocknen, und ihr anblick kann sehr leicht die oben angedeutete wehmüthige stimmung nach vollbrachter ernte vermehren und an das schnell schwindende leben mahnen. Ein von der sonne ausgedörrter quell wird gegenstand der klage und verbindet sich mit dem allgemeinen trauerruf um den Linos. Daher wird Linos, der enkel des Poseidon vom Apollon Phoebos getödtet, denn Phoebos ist, wenn auch nicht von alters her, der sonnengott, dessen strahlen die quellen und bäche austrocknen-Daher gilt auch Herakles als mörder des Linos, denn auch dieLinos. 587

ser gilt zuweilen als sonnengott. (Apollodor I, 3, 2; II, 4, 9.) Dahin geht auch die sage vom Linos, dem sohne des Ismenios, die Pausan. IX, 299 berührt, denn Ismenos, der sohn des Apollist ein fluss in Böotien (Pausan. IX, 10, 6 vgl. Herodot V, 59); dahin geht die sage vom Linos, dem sohn der Aethusa, die Suidas unter  $O\mu\eta\varrho\sigma_0$  nach dem Charax anführt, denn Aethusa ist nach Apollodor III, 19, 1 eine tochter des Poseidon; endlich ist auch Thoosa, die nach dem wettstreit des Hesiod und Homer als mutter des Linos gilt, eine meernymphe, tochter des Phor-

kys, geliebte des Poseidon (Odyssea α, 71 ff.).

Dieselben beziehungen treten deutlich in dem liede, das die Argiver auf den Linos sangen, hervor. Argos ist ein quellund flussarmes land (πολυδίψιον Άργος Ilias δ, 171), wo wegen der trockenheit die sonnenstrahlen noch grössere gewalt haben und mehr als anderswo von menschen und thieren empfunden werden. Ihre gluth bringt die hunde zur tollwuth, und aus der nothwendigen tödtung solcher thiere entstand eine feier, bei welcher die hunde gleichsam als ein opfer fielen, die xvro portig έορτή (Athenãos III s. 99 C.). Dies scheint der natürliche ursprung des festes zu sein, nicht, dass man die hunde getödtet weil sie den Seirios bedeuteten (Müller Dorer s. 350), da doch wohl dies gestirn den namen hundsstern ( $K\dot{v}\omega r$ , Canicula) erhielt, weil seine gluth die hunde toll machte. Mit diesem feste mag eine klage verbunden gewesen sein, schon ehe die Linosklage nach Griechenland kam, indem jungfrauen und frauen um die von tollen hunden zerrissenen lämmer klagten, woher auch der jener feier gegebene name τὰ ἄρνεια stammt. Mit dieser klage verband sich dann die um den Linos, d. h. um die versiegenden quellen so, dass der knabe, der in Böotien als sohn der Musen galt, hier als ausgesetztes kind mit den lämmern erzogen wurde und mit ihnen seinen tod fand. Sein vater ist der Apoll, welcher seuchen über die länder sendet, wie sie in den glühendsten sommertagen zu wüthen pflegen. Seine mutter ist Psamathe, die von der sonnengluth ausgedörrte und verbrannte erde, deren dürre eben der tod der Psamathe bezeichnet. Uebrigens dürfte es nicht ohne bedeutung sein, dass in Argos neben dem grabmal des Linos ein altar des Zeve vérios stand. Pausan. 11, 19, 8. So finden wir auch hier wie in Theben denselben inhalt und ausgangspunkt der Linosklage, den trüben anblick der natur in den heissesten sommertagen. Diese beiden gesondert entstandenen personen des Linos haben sich jedenfalls weiter über Griechenland verbreitet, und sind selbst mit einander verwechselst worden, so dass auch dem thebanischen Linos eine sage den Apoll zum vater giebt, oder sie haben neben einander bestanden, so dass in Argos zwei grabmäler eines Linos sind (Paus. a. a. o.)

Eine ganz andere ableitung hat Ambrosch versucht. Er behauptet, der thebanische Linos sei der frühere gewesen und mit weist. Daher ist es nicht wunderbar, dass jenes aus dem oriest gekommene lied mit den Musen in verbindung gesetzt wurde. Da die Griechen überall nach einer festen gestaltung strebten und die mannichfaltigsten verhältnisse in den namen eines gottes oder helden brachten, so konnten sie auch, nach herübernahme jener klagweise, die sich hauptsächlich an die worte אר לכר אום איר לבר באר leicht aus jenen worten den namen eines menschen bilden, dem diese klage galt, und zwar so dass sie jenes al, das auch in ihrer sprache ein wehlaut ist, beibehielten und den letzteren theil zum namen machten. Wenn wir, worauf die worte des hesiodeischen fragments weisen, annehmen, die klage habe etwa mit den worten αίλιγον αίλιγον καλούμεν begonnen und geschlossen, so lässt sich, sobald die wahre bedeutung des wortes der kenntniss des volkes entschwand, der übergang in den namen Linos leicht erklären.

Aus dem musikalischen sinn der Böoter erklärt es sich ferner, warum sie dann den Linos zum sohn einer Muse machten und seinen tod aus seinem sängerruhm herleiten. In ähnlicher weise ist ja auch der Maneros, nach Herodot der gegenstand des einzigen liedes der Aegypter, zum erfinder der musik geworden, wie Plutarch (Isis u. Osiris k. 17) sagt: τὸν δ' ἀδόμενον Ματέρωτα πρώτον εύρειν μουσικήν ίστορούσιν. (Vgl. Wilkinson manners and customs of the ancient Egyptians vol. II p. 252 in der anm.: I think that this expression (Maneros) occurs in a hieroglyphical legend: "Manre the maker of hymns" perhaps applied to Re, the Sun.) Welche Muse ursprünglich als die mutter des Linos galt, scheint ziemlich gleichgültig, doch möchte von allen jüngern schriftstellern Pausanias noch die sichersten quellen zu seinen angaben gehabt haben. Derselbe giebt als vater des Linos den Amphimaros, den sohn des Poseidon an, von dem freilich sonst nichts verlautet, aber gerade die verbindung mit dem meergotte scheint mir bezeichnend; denn quellen und flüsse leiten die Griechen aus dem meere ab, die flüsse sind söhne des Okeanos (Ilias  $\varphi$ , 196 f. Hesiod. Theog. 337 ff.), die quellnymphen die töchter des Nereus (Ilias o, 39 ff. Hesiod. Theog. 240 ff. Vergl. Schömann de Oceanid. et Nereid.). Viele flüsse aber in Griechenland sind χειμάβοσοι d. h. flüsse, welche zur winterzeit gewaltig anschwellen, im sommer fast ganz austrocknen, und ihr anblick kann sehr leicht die oben augedeutete wehmüthige stimmung nach vollbrachter ernte vermehres und an das schnell schwindende leben mahnen. Ein von der sonne ausgedörrter quell wird gegenstand der klage und verbindet sich mit dem allgemeinen trauerruf um den Linos. Daher wird Linos, der enkel des Poseidon vom Apollon Phoebos getödtet, denn Phoebos ist, wenn auch nicht von alters her, der sonnengott, dessen strahlen die quellen und bäche austrocknen-Daher gilt auch Herakles als mörder des Linos, denn auch dieLinos. 587

ser gilt zuweilen als sonnengott. (Apollodor I, 3, 2; II, 4, 9.) Dahin geht auch die sage vom Linos, dem sohne des Ismenios, die Pausan. IX, 299 berührt, denn Ismenos, der sohn des Apollist ein fluss in Böotien (Pausan. IX, 10, 6 vgl. Herodot V, 59); dahin geht die sage vom Linos, dem sohn der Aethusa, die Suidas unter Όμηρος nach dem Charax anführt, denn Aethusa ist nach Apollodor III, 19, 1 eine tochter des Poseidon; endlich ist auch Thoosa, die nach dem wettstreit des Hesiod und Homer als mutter des Linos gilt, eine meernymphe, tochter des Phor-

kys, geliebte des Poseidon (Odyssea α, 71 ff.).

Dieselben beziehungen treten deutlich in dem liede, das die Argiver auf den Linos sangen, hervor. Argos ist ein quell-und flussarmes land (πολυδίψιον Αργος Ilias δ, 171), wo wegen der trockenheit die sonnenstrahlen noch grössere gewalt haben und mehr als anderswo von menschen und thieren empfunden werden. Ihre gluth bringt die hunde zur tollwuth, und aus der nothwendigen tödtung solcher thiere entstand eine feier, bei welcher die hunde gleichsam als ein opfer fielen, die xvro portig έορτή (Athenãos III s. 99 C.). Dies scheint der natürliche ursprung des festes zu sein, nicht, dass man die hunde getödtet weil sie den Seirios bedeuteten (Müller Dorer s. 350), da doch wohl dies gestirn den namen hundsstern (Κύων, Canicula) erhielt, weil seine gluth die hunde toll machte. Mit diesem feste mag eine klage verbunden gewesen sein, schon ehe die Linosklage nach Griechenland kam, indem jungfrauen und frauen um die von tollen hunden zerrissenen lämmer klagten, woher auch der jener feier gegebene name τὰ ἄρνεια stammt. Mit dieser klage verband sich dann die um den Linos, d. h. um die versiegenden quellen so, dass der knabe, der in Böotien als sohn der Musen galt, hier als ausgesetztes kind mit den lämmern erzogen wurde und mit ihnen seinen tod fand. Sein vater ist der Apoll, welcher seuchen über die länder sendet, wie sie in den glühendsten sommertagen zu wüthen pflegen. Seine mutter ist Psamathe, die von der sonnengluth ausgedörrte und verbrannte erde, deren dürre eben der tod der Psamathe bezeichnet. Uebrigens dürfte es nicht ohne bedeutung sein, dass in Argos neben dem grabmal des Linos ein altar des Zeve vériog stand. Pausan. II, 19, 8. So finden wir auch hier wie in Theben denselben inhalt und ausgangspunkt der Linosklage, den trüben anblick der natur in den heissesten sommertagen. Diese beiden gesondert entstandenen personen des Linos haben sich jedenfalls weiter über Griechenland verbreitet, und sind selbst mit einander verwechselst worden, so dass auch dem thebanischen Linos eine sage den Apoll zum vater giebt, oder sie haben neben einander bestanden, so dass in Argos zwei grabmäler eines Linos sind (Paus. a. a. o.)

Eine ganz andere ableitung hat Ambrosch versucht. Er behauptet, des thebanische Linos sei der frühere gewesen und mit dem dienst der Musen ans Thrakien und Thessalien nach Asien und nach Böotien und von da nach Argos gekommen. Für Bietien spreche auch der name der argivischen Psamathe, denn dies sei der name einer quelle in Böotien. Diese gleichheit des namens beweist nichts, denn jene böotische Psamathe hat mit den Linos nichts zu thun. Was ferner derselbe über die durch den Koroebos vermittelte verhindung sagt, ist so dunkel, dass ich daraus nichts schliessen kann; und was endlich von dem übergange nach Asien behauptet wird, beruht ganz auf der voraussetzung Linos habe in Thrakien seinen ursprung. Diese voraussetzung wird nur dadurch gestützt, dass Linos mit den Mrsen zusammenhänge, die Musen aber aus Thrakien nach Böotien gekommen seien. Sehr kühn ist die behauptung (s. 15) dass die peloponnesische sage vom Linos nicht ächt sei, weil Lines ursprünglich nicht zum kultus des Apoll gehöre; denn dasselbe könnte man mit gleichem rechte vom böotischen Linos behaupten. Für das älteste zeugniss gilt ihm das des Hesiod, aber das des Homer möchte leicht älter sein, und auch nicht nach Thessalien hindeuten, weil es bei der Beschreibung vom schilde des thessalischen Achill mitgetheilt wird, sondern nach Kleinasien, we die homerischen lieder entstanden, oder nach dem Peloponnes, von wo die sage vom trojanischen krieg ausging. es jedenfalls den einen Linos vom andern abzuleiten, da sich durchaus nicht feststellen lässt, welcher der frühere gewesen; sicherer ist es, beide aus einer gemeinsamen quelle herzuleiten. Der inhalt des linosliedes wird von Ambrosch auch anders asgenommen. Er meint nämlich, der frühe tod eines junglings werde schon vom lebensanfang desselben beklagt (s. 29), und er leitet diese sitte der trauer von den Thrakiern ab, welche die geburt beklagen und die todten freudenvoll begraben (s. 30). Wenn dies so wäre, so wäre kein grund den tod eines jünglings zu beklagen, deun wenn man das leben wegen der vielen beschwerden für ein übel hielt, so musste man den jüngling glücklich preisen, der gestorben war, ohne die müben des lebens kennen gelernt zu haben. Ueberdies sieht man nicht, wie selches lied zur ernte, zum gastmahl, zu reigen gezogen zei. Auch zeigt sich keine spur, dass der thebanische Linos als jüngling gestorben sei. Es kann sich die oben von mir aufgestellte meinung dagegen recht wohl mit allem vertragen, was Ambrosch über die ähnlichkeit des Linos mit dem Maneros, Bormos, Lityerses, Mariandynos beigebracht hat (s. 26 ff.).

Mit wenigen worten ist noch die abhandlung von E. v. Lasaulx (die linosklage im lectionsverzeichnisse der Würzb. akad. wintersem. 184%) zu erwähnen, worin er den namen des Lines von dem faden ableitet, den die Parzen jedem menschen spinnen, und das gedicht für nichts anderes hält, als den fall der menschheit selbst in ihrem urvater. Solche ansicht wird niemand wi-

derlegen wollen, denn wenn jemand überall beziehungen des klassischen alterthums auf die lehren der alleinseligmachenden kirche sieht, so werden ihn die schwersten gründe nicht überzeugen; aber es wird sich nicht leicht jemand finden, der solche erklärungen dem geist des Griechenthums angemessen hält. Uebrigens scheint nach s. 10 auch diese ansicht die unsrige nicht auszuschließen.

erlin. B. Büchsenschütz.

## Antonius Musa.

Non probe memini, verum alicubi coniectum legi, in loco Mar. Plotii Sacerdotis, 4. p. 273 Gaisf. mentionem iniectam esse de Antonio Musa medico, magno illo ψυχροποσιῶν et ψυχρολουσιῶν auctore, cuius adhibita curatione aquatica et convaluit Augustus et Marcellus obiit. Dio Cass. LIII. 30. Ita vero est. Exemplum illic affertur trimetri catalectici iambici: 'ΑΝΤΩΤΙ ΜΟΤΣΑ ΠΡΟΣΙΜΕΣΟΝ. sive, ut cod. Leid. habet: ΑΝΤΩ-ΤΙΜΟΥCΑΠΠΙΟCΜΗCON. Deinde subiicit Sacerdos: "Hic enim, si fuerit addita in fine syllaba, fiet Archilochicus, de quo paulo ante tractavi: 'ΑΝΤΟΝΙΝΟΤΙ ΜΟΤΣΑ ΠΡΟΣΑΔΜΙΣΑΤΟΣ".

in Leid. ANTONINOILAIOXCAMPOCAAECTATOS. Literae, imprimis vocis MOYSA, mire transpositae, confusae, corruptae sunt, sed tamen non dubito, quin restituendum sit:

'Αντωνίφ τί οὐ πρός εστι Μοῦσα;

et in altero versiculo:

'Αντωνίφ τί οὐ πρός εστι Μοῦσά σοι;
Ridetur in cognomine Μουσᾶς Antonius, sive curationibus et scriptis, sive moribus ἄμουσος, similiter atque iocosae Horatii Musae non placuit Musa hic ὑδροπότης, Epist. I. 15 in illis:

nam mihi Baias

Husa supervacuas Antonius, et tamen illis me facit invisum, gelida dum perluor unda per medium frigus.

Itaque Horatius, aquae potionis curiosum se fingens, quum fortis contemmere vinum videatur, furtim in vini laudes facunde relabitur v. 15: Collectosne bibant imbres, puteosne perennes

iugis aquae; nam vina nihil moror illius orae. Rure meo possum quidvis perferre patique; ad mare quum veni, generosum et lene requiro, quod curas abigat, quod cum spe divite manet in venas animumque meum, quod verba ministret, quod me Lucanae iuvenem commendet amicae.

Si ὑδοσπαθεῖς, qui se dicunt nostris temporibus, cum antiquis illis comparamus, quam nihil novi sit sub coelo, videmus. In hoc uno inter se dissimiles sunt, quod recentiores vinum non pariter odisse videntur, ideo ποιητικώτεροι.

Appingedami.

B. ten Brink.

# XXIX.

# Zu den fragmenten der griechischen historiker.

Eben war ich mit der zusammenstellung meiner nachträge verbesserungsvorschläge und erklärenden bemerkungen zum er sten bande der Didotschen sammlung beschäftigt, da kam mir der 4le 1851 erschienene theil derselben in die hände, in walchem sich am schlusse unter den addenda und corrigenda p. 623-52 die den ersten band betreffenden finden. Ehe ich dieselben einer näheren prüfung unterworfen, glaubte ich schon meine collectaneen bei seite legen zu können; nachdem ich aber eine solche angestellt, sah ich, dass allerdings ein grosser theil meiner zusätze präoccupirt war -, so namentlich die meisten von den aus dem schol. Victorianus zur Ilias, aus den von Cobet edirten scholien zum Euripides, aus Cramers Anecdot. Paris. aus den scholien zum Aristides, endlich aus dem von M. Meier (Halle 1843) herausgegebenen Fragm. Lexici Rhetorici geschöpften -; doch da C. Müller ausser anderem besonders den trefflichen Stephanos Byz. Meinekes gar nicht benutzt hat 1), blieb auch nicht weniges, mir eigenthumliches übrig, und dieses möge hier folgen.

#### Hekataios von Milet.

De Hec. p. IX sq. aum. Unter den namensverwandten des historikers wird der Teier aus Strab. XIV p. 953, wo er allein vorkömmt, angeführt; hier hat nun A. Hecker Philol. V, 428 sq. nach Steph. Byz. v. Τέως u. Athen. XI. p. 461 f. Σχυθίνος corrigirt, über welchen autor noch vergl. Diog. Laert. IX, 1, 16 und Stobäus Ecl. Phys. 1, 43. Doch dürfte wohl Έκατ. bei Strabo mit Meineke Vindic. Strabon. (Berlin 1852) p. 221 beizubehalten sein, da, wie auch C. Müller annimmt, der Hecat. Teius ohne zweifel identisch ist mit dem Abderiten: Abdera war ja bekanntlich eine colonie der Teier. Auf ganz analoge weise

<sup>1)</sup> Die neuesten, von Matranga Rom 1850 herausgegebenen Anecdet. Gr. hingegen gaben nur eine äusserst geringe ausbeute.

wird der Abderite Protagoras von Eupolis Fr. Com. II p. 490 ein Teier genannt. - Ueber den Hek, aus Abdera wird ausführlicher gehandelt Fr. Hist. Gr. II, 384. - Der einen über den Hek. aus Eretria beigebrachten stelle des Plutarch füge ich hinzu: 2) Anonym. Peripl. Pont. Eux. p. 4. Huds. Άπο δε των Μαιωτών λαβούσα τὸ όνομα Μαιώτις έξ ής έστιν λίμνη κειμένη, είς ην ο Τάναϊς από του ποταμού λαβών τὸ ξευμα Αράξεως, επιμίστεται, ως Έχαταῖος είφ' ούρετριεύς (dieses ist eine evidente emendation Buttmanns bei Niebuhr kl. schr. I. s. 397 für die lesart der codd.: ὁεῦμα ὁάξεως ἐπιμισγέσθω ἐκατέως ἐφοτιεῖς) coll. Ephori fr. 78 aus Scymnus Chius v. 102 sqq., wo die nämliche corruptel wiederkehrt. 3) Agatharchid. de Rubro M. in Photii Bibl. C. 250 p. 454: τὰ μέν πρὸς έσπέραν έξείργασται Λύχος τε καὶ Τίμαιος, τὰ οὲ πρὸς ἀνατολάς Έκαταῖός τε καὶ Βασιλεύς, wo A. Hecker a. o. a. o. s. 420 mit recht den Hekat. Eretr., der die feldzüge Alexanders des grossen beschrieben, versteht, während C. Müller p. X den milesischen logographen citirt glaubt; gegen letzteres spricht ausser anderem namentlich die zusammenstellung mit dem obscuren Basileus 2). - Ibid. p. XVI ist einsuschalten, dass Hek. zu anfang, am ende und nach einzelnen abschnitten seiner schriften, wie Herodot und Thukydides, seinen namen zu setzen pflegte. Siehe Dio Chrys. Or. L. III, 9 p. 637 Rmpor. καίτοι των άλλων άπάντων, όπόσοι τινά έδοξαν έχειν δύναμιν η περί ποίησιν η καταλογάδην συγγράφοντες, καί πρώτον καὶ τελευταίον τὸ έαυτῶν ὅνομα ξυγγραφόντων, πολλῶν δὲ καὶ ἐν αύτοις λόγοις τε καί ποιήμασιν, ώσπες Έκαταιός τε καί Ήρόδοτος καί Θουκυδίδης.

Die frr. der  $\Pi s \varrho i o \delta o \varsigma \gamma \tilde{\eta} \varsigma$  vervollständige ich durch: 1) Steph. Byz. v. Ἐλβέστιοι, έθνος Λιβύης — Έκαταῖος Εὐςώπη "Ελβέστιοι καὶ Μαστιηνοί". Dies gehört zu fr. 6. 2) ld. p. 436. 12 Meineke v. Μαρώνεια, πόλις Κικονίας κατά την έν Θράκη Χεζόνησον. [Έκαταῖος Εὐρώπη] ,,ἐν δὲ λίμνη Ἰσμαρίς, ἐν δὲ Μαρώνεια πόλις". Vergl. den offenbar aus Hek. schöpfenden Strab. fragm. l. VII p. 32 sq. Tafel: Merà dè την ἀνα μέσον λίμνην Ξάνθεια, Μαρώνεια καὶ Ίσμαρος, αὶ τῶν Κικόνων πόλεις. Καλείται δε νύν Ίσμαρα πλησίον της Μαρωνείας. Πλησίον δὲ καὶ ή Ἰσμαρὶς ἐξίησι λίμνη nebst Osanns bemerkungen Philol. VII, 393. 3) Steph. B. p. 513, 1 v. Πάτυχος, πόλις Oir ώτρων έν μεσογεία [Εκαταῖος Εὐρώπη]. In der note leitet der herausgeber mit recht noch folgende stellen des Steph. aus dem Hek. her: Βουστακία, πόλις Οίνωτρων. Πύξις, εν μεσογεία τών Οίνώτο. Σέστιον, πόλις έν μεσογ. Οίν. Σιβερίνη, πόλις Οίν. Alles dieses ist's. 2 sq. den über die Oenotrer handelnden frr. einzureihen. 4) ld. p. 551, 5 v.  $\Sigma \alpha \lambda \gamma \alpha r \epsilon \dot{\nu} \varsigma$ .  $, \mu \epsilon r \dot{\alpha} \tau \dot{\gamma} \nu X \alpha \lambda$ 

<sup>2)</sup> Den ebendaselbat aus Diodor angeführten diener Alexanders d. gr. Hekatäus erwähnt noch Curtius VII, 1 fin.

κίδα έστιν ο Σαλγανεύς συνάπτων τῷ Εὐρίπφ." Meineke: "fortame Hecataei verba". 5) Id. p. 536, 4 v. Προνάσται, έθνος Βοικτίας. ,,Βοιωτών δέ τινες τὸ πάλαι [έθνος] Προνάσται καλέονται". Wozu Mein. bemerkt: "videntur Hecataei vel Hellanici verla esse." Der nämliche gelehrte hat ferner p. 554 erkannt, dass 6) alle artikel des Steph., in denen nach altem sprachgebrauche Thrakien statt Makedonien ortschaften zugewiesen werden, aus dem Hek. gestossen sind, dessen name durch die schall des epitomators ausgefallen. Hierdurch erhalten die frr. 115-32 p. 8 sq., deren gegenstand Thrakien ist, keinen unbedestenden zuwachs. — 7) ld. p. 686, 12 v. Χαονία — πεί Χαονίη τὸ θηλυκὸν Άλεξανδρος ὁ Εφέσιος ἐν Ἀσία καὶ Διβή olds. καὶ Εκαταΐος "Πελασγίδα Χαονίην" So schreibt M. statt der vulg. "οἱ δὲ κάτω Πελ. Χ.". Hiergegen erklärt sich nun O. Schneider Philol. III, 657 sq. und schlägt vor die worte des Alexander also zu lesen: Καὶ Λιβύηφι κάτωθε, Πελασγίδα Χαονίην τε. Zu entscheiden, welcher der beiden gelehrten das richtige getroffen hat, masse ich mir nicht an; doch gestehe ich, dass mir Ms. restitution des Hek. deshalb besonders sehr ansprechend erscheint, weil dessen frr. 73. 74. 76. s. 5 ebenfalls Chaonien betreffen. — Alles bisherige gehörte zur Εἰρώπη; das folgende zur 'Ασία: 8) St. B. v. Γάργαρα, πόλις της Τρωάδος ιπί τη άκρη της Ίδης, Παλαιγάργαρος καλουμένη, ην Αιολικήν όνομάζει Στράρων (XIII p. 583. 610.) καὶ Έκαταῖος. Gehört zu den fre. 208-10. 9) ld. v. Κώρυχος, πόλις Κιλικίας. - - έκει (sec. Έχαταῖος cum Meinekio Ind. Auct. p. 730) δὲ τὴν πόλιν Κω ούχειών φησι. Anf s. 17 neben fr. 253 sq. zu setzen. 10) id. p. 681, 1 v. Χαλδία, χώρα τῆς Αρμενίας. — — καὶ κατά (M.: Fort. Έκαταΐος vel καί Έκ.) ,, Τιβαρησίην καί Χαλδίην καί Σανrικήτ". 11) ld. p. 682, 1 v. Χάλκη, πόλις Λιβύης. ,,μετὰ δ αὐτὴν πόλις Φοινίκων Χάλκη." M.: Hecataei (der, schalte ich ein, in den frr. 254 sqq. Phonicien bespricht) verba esse vides tur. 12) Id. p. 584, v. 20 v. Στάσις, πόλις Περσική έπὶ πίτρης μεγάλης. M.: Fortasse Hecataei verba. Auf. s. 17 nachzutragen. 13) ld. v. Διόσπολις, ή μεγάλη πόλις της Αίγυπτίας Θηβαίδος - . πρίν δε ύπο Περσων άφανισθηναι, φησίν Έκαταίος, δτι μυρίας τρισχιλίας κώμας είγε και τριάκοντα, άνθρώπων δί μυριάδας έπτακοσίας, άρουρων δέ τόπον μεμετρημένον τρισχιλίων και έπτακοσίων, έκατον δε πύλας διακεκοσμημένας, τετρακόσικ στάδια τὸ μῆχος. Έχ. ist eine von mir gebilligte verhesserusg Heerens 3), Ideen u. s. w. th. 2. abth. 2. s. 218. anm. ed. 4. der vulg. Κάτων, welche Westermann zu Voss de H. Gr. p. 408 u. im Ind. Auct. in Steph., Meineke und C. Müller Fr. Hist.

<sup>3)</sup> Derselbe bemerkt zugleich richtig, dass die worte von der Thebais zu verstehen sind, die nach Diod. I p. 36 sieben millionen einwokner hatte.

IV p. 348 nach dem vorgange von Ebert diss. Sicul. p. 94 in  $B\acute{a}\tau \omega \nu$  umwandeln; aber erstens ist kein werk dieses sinopensischen geschichtschreibers über Aegypten bekannt: zweitens wird Baton vom Steph. sonst nicht citirt. Hekat. hingegen behandelte Aegypten ausführlich — siehe fr. 272 u. ff. und war bekannntlich eine hauptquelle für den ethnographen.

Zu den genealogien (s. 25—30) gehört Steph. B. p. 88, 15 v. "Αμυρος, πόλις Θεσσαλίας — — ἐχ τούτου καὶ 'Αμυραῖοι λέγονται. Σουϊδας δὲ [καὶ 'Εκαταῖος] ἐν ταῖς γενεαλογίαις ὅτι οὖτοι ἐκαλοῦντο 'Εορδοί. So stellt Meineke in der anm. die stelle her: genealogien des Suidas existirten nicht; Steph. schöpft aus dessen Thessalicis. — An fr. 354 eben dieses wer. kes reiht sich an Cramer Anecdot. Paris IV p. 95, 31. 'Αδελφίζειν: 'Αντὶ τοῦ ἀδελφὸν καλεῖν, οὕτως 'Ισοκράτης, καὶ ὁ Μιλήσιος Έκαταῖος, καὶ 'Απολλοφάνης ἐχρήσαντο. — Endlich führe ich noch folgende stelle aus Rusi Festi Avieni Ora Maritima (Geogr. Min. ed. Hudson. t. IV) l. I v. 40 sqq. an:

multa rerum iunximus

Ex plurimorum sumpta commentariis Hecatacus istic quippe erit (Huds. erat) Milesius Hellanicusque Lesbius etc.

Diesen nachträgen mögen sich einige bemerkungen zu einzelnen frr. anschliessen. Fr. 10. Steph. Byz. v. Μολυβδάνα. Schreibe nach Herodian mit Mein. Μολυβδίνη. — Fr. 11. St. B. v. Είδητες, Lies Εσδητες mit Holstenius und Meineke. -Fr. 27. St. B. v. Κάπνα — - 'Απὸ Κάπνος τοῦ Τρωϊκοῦ. In betreff dieser sagenhaften gründung Capuas vergl. Ariaethus Tegeata ap. Dionys. Halic. A. R. I, 49, p. 123. R. Virgil. Aen. X, 145. Silius Ital. Punic. XI, 30 sq. u. öfter. Sallustius hist. ap. Serv. in Virg. Aen. I, 605. Suctonius Iulius c. 81. Eustath. in Dionys. Perieg. v. 357: über die historisch überlieferte gründung der nämlichen stadt handeln Vellej. Paterc. 1, 7, 2 sq. Liv. IV, 37. VII, 38. — Fr. 37. St. B. v. Μελάνιος. Muss Maλάτιος lauten. - Im fr. 40 aus St. B. v. Λαμητίτοι ist nach πόλις mit M. Ἰταλίας einzuschalten. — Fr. 42. St. B. v. Σκύλλαιον ακρα περί ής Έκ. Dieses vorgebirge lag unweit von Hermione in Argolis, oberhalb Malea. Siehe Livius XXXI, 44: Classis a Corcyra — profecta, Malea superata, circa Scyllacum agri Hermionici Attalo regi coniuncta est. u. Strabo VIII p. 373: τὸ δὲ Σκύλλαιον τὸ ἐν Ερμιόνη ωνομάσθαι φασίν ἀπὸ Σχύλλης της Νίσου θυγατρὸς (über welche handelt Apollodor III, 13, 8) x. τ. λ., was vielleicht aus Hek. entnommen ist. -Fr. 45. St. B. v. Συράκουσαι ist unvollständig: füge hinzu: ,, ατίσμα μεν Άρχίου, Κορίνθου δ' αποικος, τοῖς εν Σικελία [Μεγάφοις] καὶ Νάξφ ὁμόχροτος". — Fr. 52. St. B. v. Καυλωτία, πόλις 'Ιταλίας, ην Αυλωνίαν Έκ. καλεί. Cf. Eust. ad Il. p. 734, 48: Την Αθλωνίαν Χάραξ (1. Πάρθαξ mit Meineke Analect.

Alex. p. 139 n.) Kavloriar quoir er rois Iralinois. Die form Aulon kömmt vor beim St. B. s. h. v. Servius in Virg. Aen. III, 553 u. a.: die form Caulon bei Virgil l. m. l. Plin. N. H. III, 10 u. a. - Im fr. 61. St. B. v. Διβυρνοί gehen die werte des Hek. nur bis Εὐρώηη. - Fr. 56. St. B. v. Χανδάνη. Diese iapygische stadt nennt Ammian. Marc. XXII, 8, 36: Dandace, wo ohne zweifel Chandane herzustellen ist: der nämliche 6. 43 führt auch die Peuci an, welche = den Nevxasos des Hek. sind. -Das fr. 58 (St. B. v. Aδρία) steht auch beim Eust. in Dios. Per. 92. Wenn aber Müller in den worten H ywoa vois Boongμασίν έστιν άγαθή, ώς δίς τίκτειν τον ένιαντον hinter τίκτειν eine lücke annimmt, in der "caprarum nomen videtur excidisse", se ist er im irrthum: zu τίκτειν ist aus dem vorhergehenden βοσκίμασιν (vieh, nicht weide) βοσκήματα hinzuzudenken. — Fr. 72 (Strab. VI p. 417). Auch Apollodor. III, 7. 7. Menander de Encom. p. 189. Walz. Tzetz. in Lyc. 440. 980. machen den Amphilochos, des Alkmäon sohn, zum gründer von Argos Amphilochikon; allein Ephorus bei Strab. VII p. 501 - Fr. 28 nennt als solchen den Alkmäon. - Fr. 80. St. B. v. Ausein. Das richtige ist, nach Berkel und M., Δύζεια. - Fr. 87. St. B. v. Χαιρώτεια. Die worte des Hek. enden schon bei πρώτα. -Mit fr. 95 über die attische insel Helene stimmen im ganzen überein: Paus. I, 35, 1: άλλη (νησος) δε ύπες Σουνίου την 'Αττικήν εν άριστευᾶ πλεουσιν. ες ταύτην αποβήναι λεγουσιν Ελένην μετά την άλωσιν την Ιλίου, και διά τουτο δνομά έστι Ελένη τῆ νήσφ (wobei zu bedenken ist, dass Homer in der Odyssee der Menelaos, in dessen gesellschaft sich die Helena befand, auf der heimfahrt von Troja nach dem attischen vorgebirge Sousion gelangen lässt). Strab. IX p. 399. Eust. in Dion. Per. v. 524. Fr. 100. St. B. v. Οἰνοῦσσαι τῆσυς τῷ Χίφ προσεχής. Scrib. νησοι — προσεχείς. — Fr. 103. Steph. B. v. Hausria. Meiaeke nach Ptolemaus Ήφαιστιάς. - Fr. 112. St. B. v. Koáror. Lies Koarror. Fr. 116. St. B. v. Xálagroa. Das wort Θρηΐκων hiuter Έλλήνων ist mit Salmasius und M. in klammern einzuschließen. — Fr. 124. St. B. v. Κρήστων. M.: Κρηστώτη? - Im fr. 135 aus St. B. v. Χεβρύτησος sind die worte des Hek. hinter ouovosovos, wo die angedeutete lücke durch Xegσονήσιοι auszufüllen ist, zu ende. — Fr. 138. St. B. v. Múdvτος, πόλις Έλλησποντία. Diese auf dem thrakischen Chersones gelegene stadt ist mir sonst nur noch aus Pompon. Mela II, 2, 7 und Livins Histor. XXXI, 16 bekannt. — Fr. 149. St. B. v. Κρόβυζοι, έθνος πρός νότον τοῦ Ίστρου. Cf. Plin. N. H. IV, 26: Verum ab Istro - Axiavae, cognomines fluvio, ultra quos Crobysi und Phylarch. fr. 19. der sie ein thrakisches volk nennt. - Fr. 152. St. B. v. Opyalnua. Vielmehr Opyaug nach M. - Fr. 154 (St. B. v. Meláyylaurai). Das scythische volk der Melanchlaenae erwähnt auch Ammian. Marcell. XXII,

8, 31. Dion. Per. 309 u. a. — Fr. 157. St. B. v. Καρδησός. Leg. Kupdnooóg. - Fr. 162. St. B. v. Tinariooui. Streiche ein σ. — Fr. 164. St. B. v. Φαναγόρεια, πόλις ἀπὸ Φαναγόρου: wer dieser mann war lehrt Arrian ap. Eust. in Dion. Per. 549: ,, Φαναγόρεια, ην έκτισε Φαναγόρας ὁ Τίος, φεύγων την των Περσων υβριν". - Im fr. 166 aus Schol. Hom. Il. γ, 266: Ψησί δε αὐτοὺς (Πυγμαίους) Έχ. ἐπὶ σχημάτων κριῶν +) έξιόντας άλέξασθαι αύτας (scil. γεράνους) ist σγ. in όγημάτων umzuwandeln, welche verwechslung auch vorkömmt beim Eust. in D. P. 30 (vgl. Bernhardy s. 840) 5). Die Pygmäen bedienten sich im kampfe mit den kranichen mit widdern bespannter streitwagen. Siehe Bähr zu Ctesine Fr. p. 294 sq., dem ich nuchtrage Athen. IX p. 390 b. - Fr. 178. St. B. v. Γάτδαραι, Irdar Edrog -. Aryorrai nai Fardágioi. Die letztere form bieten auch Herodot. III, 91 und die Ald. und Junt. bei Justin. H. XII. 8, 9: Gandarias (richtiger Gandarios). Graevius schrieb Gandaritas, J. F. Fischer gar Gangaridas, nach Plin. N. H. VI, 22 (19) und Curtius IX, 2, die dieses indische volk erwähnen. -Fr. 183. St. B. v. Μυκοί έθνος. Insere Περσίδος. — Fr. 184. St. B. v. Σιτάκη. Schr. Σιττάκη. — Fr. 185. St. B. v. Κόραξοι, έθνος Κόλγων. Dieses volk ist mir noch aufgestossen in den iamben des Kolophoniers Phönix bei Athen. XII p. 530 f., bei Plin. N. H. VI, 5. — Fr. 206. St. B. v. Mύλισι. Von Meineke wird richtig corrigirt Μυλίαι i. e. Μιλύαι.— Fr. 216. St. B. v. Κωρυκός — έστιν όρος άρσενικώς λεγόμετον, πλησίου Τέω της 'Ιωνίας και Έρυθοων, ώς Έκ. Cf. Liv. XXXVII, 12: ibi (Erythris) noctem unam morati, postero die Corycum Teiorum promontorium tenuerunt. - Fr. 219. St. B. v. Muórngoc. Schreibe mit er. und vergl. Liv. XXXVII. 27: Myonnesus promontorium est inter Teum Samumque. - Fr. 222. St. B. v. Miurndog. Lies: Miuridog. — Fr. 233. St. B. v. Κύλανδος. Verdoppele das λ. — Fr. 242. St. B. v. Πάταρα findet sich auch beim Eust. in Dion. P. 129. - Fr. 247. aus St. B. v. Μεναλίππιον, τόπος (Meineke "πόλις", Westermann unrichtig "ποταμός") Παμφυλίας. Έκ. Ασία. Diese pamphylische stadt scheint mir vom Amphilochos, der nach Trojas untergang in Pamphylien herrschte und gemeinsam mit dem seher Mopsos mehrere städte anlegte (Strab. XIV. pp. 668. 675. Herodot III, 9. Arrian. Anab. II, 5, 9. Quint. Smyrn. XIV, 365 sqq. Eust. in D. P. 864. 875 u. a.) nach dem, von seinem vater Amphiaraos ermordeten Menalippos benanat zu sein. Siehe Paus. IX, 18, 1. Die lage dieser stadt ergiebt sich aus Quintus

<sup>4)</sup> Noch simploser in Cramers Anecdot. Par. III p. 281, 1: ἐπὶ σχῆμα

<sup>5)</sup> Bei Plut. de E. ap. Delph. c. 5 p. 386 Dübner ist umgekehrt σχήμα in ἔχημα corrumpirt (siehe G. A. Hirschig Philol. V, 351), wie anch in der von A: Nauck Philol. V, 552 emendirten stelle des Tzetzes.

Smyrn. III, 232 (wo von Pamphylien die rede ist): αἰπεισὸν Μεταλίππιον, ἱρὸν Αθήνης | 'Αντί' 'Εμασικύτοιο (welchen berg Plin. N. H. V. 27 Masicytes neunt) Xelidaring gredor axong. - Fr. 248. St. B. v. Κορδυλός. Muss lauten Κορδυτός. - Fr. 250. St. B. v. Σίδη. Ueber die von Hek. erwähnte Insel Κίμωλος siehe die Nησιάς des Semus Delius bei Athen. III p. 123d (coll. eod. I p. 30, b). — Das fr. 251 aus St. B. v. Χάραδρος, λιμήν και επίνειον Κιλικίας. 'Εκ. 'Ασία: ,,μετα δε Χάραδρος ποταμός" ist durch die schuld des epitomators verdorben: Meineke p. 687, 5 giebt dessen wahrscheinliche, ursprüngliche fassung folgendermassen an: Χάραδρος, λ. κ. έ. Κιλ. [έστι καὶ ποσαμός], ώς 'Howdiards και 'Ex. 'Ao." κ. τ. λ. Die erwähnung des Herodian findet sich in der vulg. irrthümlich beim vorbergehenden lemma. Den fluss Charadros erwähnt auch Arcadius p. 74, 26. - Fr. 271. St. B. v. Ονειαβάτης. Das richtige ist Ονείβατις. -Im fr. 284 aus St. B. v. Xeumis ist das erste ent vov voures mit Mein. zu tilgen. — Fr. 281, St. B. v. Φάκουσα. worte des Hek. müssen lauten: Έκ. δε Φακόεσσαι καὶ Φακοίσσαις φησί. καὶ Φάκουσαι τῆσοι καὶ Φάκαιοι. — Aus fr. 287 bei Herodian π. μ. λ. p. 36 über die nach dem steuermanne des Menelaos henannte insel Pharos erhellt, dass aus Hek. schöpft St. B. v. Φάρος — —. έστι καὶ τῆσος ἡ πρὸς 'Αλεξανδρεία — Φάρος γάρ ὁ πρωρεύς Μενελάου έν τη τήσφ δηχθείς ύπο ὄφεως ἐτάφη. Sonst wird die nämliche sage von Kanobos, oder richtiger Kanopos, dem steuermanne des Menel., überliefert. (Conon Narrat. 8. Dionys. Perieg. 13 cum Eust. Dictys. Cret. VI, 4. Schol. Aeschyl. Prometheus vinct. v. 845 u. a. coll. Heyne Opusc. Academ. T. I p. 397). — Fr. 301. St. B. v. Ма́охиτος. Für Έκ. περιηγήσει bat Ms. ed. περιηγήσεως [β]. -Fr. 305. St. B. v. Μέγασα. Der unvollständige schluss ist zu ergänzen durch: εἶτα Μέγασα πόλις. — Fr. 311. St. B. v.  $K\dot{v}\beta o\varsigma$ ,  $\pi \acute{o}\lambda \imath \varsigma$  '/ $\acute{o}v\omega v$ . Hinter  $K\dot{v}\beta o\varsigma$  ist mit M.  $\mathring{\eta}$   $Kv\beta \acute{o}$  einzuschalten. — Fr. 323. St. B. v. Στώη. Corrig. Στοῖαι.

Das erste fr. der Γενεαλογίαι — v. 332 p. 25 —, welches die anfangsworte dieses werks enthält, findet sich auch beim Gregor. Corinth. Rhet. Gr. VII, 1215. — Fr. 336. St. B. v. Μελία. Πρώτη ist in δ' umzuwandeln. — Zum fr. 342 p. 27 aus Herodian. π. μ. λ. II p. 41 v. 'Ασκός: 'Εκαταῖος' , ', Ιων δὲ πρεσβύτερος Λοκρὸς ἢν Φύσκου παῖς." bemerkt Müller: "Quod Ionem Locrum dicit Hecataeus, hoc non intelligo. Fortasse legendum: Λοκροῦ, ut frater Locri natu maior fuisse narretur". Ίων kann durchaus nicht vertheidigt werden: für das ίων der codd. ist mit Lehrs p. 45 ἐών zu schreiben. Vgl. Eust. in II. p. 277, 19: Φύσκος, οῦ Λοκροῦς, ῶν ἀπὸ μὲν Φύσκου Φύσκοι πρώην, ἀπὸ δὲ Λοκροῦ Λοκροῦ οἱ αὐτοὶ ἀνομάσθησαν und Plut. Qu. Gr. 15. Φυσκίου (l. Φύσκου) τοῦ 'Αμφικτύονος νίὸς ἢν Λοκρος ἐκ δὲ τούτου καὶ Καβύης Λοκρός (scrib. 'Οποῦς mit Δ.

Bournot Philol. IV, 285.) - Das fr. 349 aus Arrian. Exped. Alex. II 16. steht etwas vollständiger und auch sonst abweichend beim Eustath. Dion. Per. 558, der ebenfalls den Arrian als quelle anführt: statt ηπείρου liest man an beiden stellen Ήπείρου: am schlusse fehlt bei Müller: οίδα δέ, φησίν, έγω καὶ είς τοῦτο έτι την Ήπειρον ταύτην εὖβοτον, καὶ βοῦς τρέφουσαν καλλίστας". Für 'Αμβρακίαν endlich findet sich Αμπρακίαν, woranf sich vielleicht bezieht Steph. Byz. v. 'Αμβρακία — - ευρηται καὶ διὰ τοῦ π ἀντὶ τοῦ β. Die von Hek. bekämpfte ansicht übrigens, dass Gervon herrscher auf einer iberischen insel gewesen sei, hat einen vertreter gefunden in Justin. H. 44, 4, 14 sq. — Fr. 353. Longin περὶ ΰψους c. 27. Den Keya, der einst den Herkules aufgenommen, erwähnen Hesiod. bei Athen. II p. 178 b. Lucian. Halc. 1. Ovid Met. XI, 272 und öfter. Hesiod. Scut. 354. 476. — Im fr. 360 aus Schol. Ven. II. o', 302 ist das  $\mu\nu\kappa\tilde{\eta}\nu$  der handschrift mit Lehrs Herodian περί 'lλ. προσφδ. p. 291 in μύκην zu verwandeln 6). — Fr. 361 aus Bekker Anecdot. I p. 783: Ἐπιμαρτυροῦσι τούτοις (nämlich die erfindung der huchstabenschrift durch den Kadmus) καί οι Μιλησιακοί συγγραφείς 'Αναξίμανδρος και Διονύσιος καί Ex. rechnet C. Müller mit recht unter die historien, während A. Hecker Philol. V, 422 es zu Μιλησιακά des Hek. zählt, die aber sonst ganz unbezeugt sind. Es wird doch wohl nichts anderes übrig bleiben, als für Μιλησιαχοί zu schreiben Μιλήσιοι. --Fr. 363. St. B. v. Μύγισοι. Es muss Μυγισσός heissen. — Fr. 364 (Natal. Com. IX, 9) ist ganz zu tilgen, da, wie bereits Heyne ad Apollod. p. 263 bemerkt, der name des Hek. nur fingirt ist: das ganze ist aus Tzetz. in Lyc. 481. geflossen, der wiederum seinerseits Apollodor II, 8, 1 abgekürzt hat. Die vergleichung des letzteren lehrt übrigens, dass Divos (Lycaonis filius) dem richtigen Obios weichen muss, welchen auch Herodot. II. 98 erwähnt. -- In dem fr. bei Cramer Anecd. Ox. I p. 323. endlich schreibt Müller de Hecat. p. XVI für die vordorbene lesart der handschriften παῶλος "Πακτωλός", während Meineke Vindic. Strabon. p. 94 sq. mit grösserer wahrscheinlichkeit  $T\mu$   $\tilde{\omega}$ log berstellt.

### Charon von Lampsakos.

Dass das in den Addend. p. 427 ohne weitere motivirung zu den  $\Omega_{QOIS}$   $\Delta \alpha \mu \psi \alpha x \eta v \tilde{\omega} v$  gerechnete fr. in Photii Lex. v.  $K\dot{v}$ - $\beta \eta \beta o s^{7}$ ) wirklich in dieses werk gehört, erhellt besonders aus

<sup>6)</sup> Zu den worten des schol.: Mykenai empfing den namen ἀπὸ μύτητος τοῦ ξίφους, ὅ ἰφόρει Περσεύς. cf. Schol. Nicandr. Alexiph. 103: ἀπὸ τοῦ μύτη τος τοῦ ξίφους φησὶ πεσόντος οὐνομάσθαι τὰς Μυκήνας, τινές δ' ἀφ' ἡρωϊδος Νύμφης, ἡς μέμνηται καὶ "Ομηρος (Od. β΄ 120). Τυρώ τ' ἀλκμήνη τε ἐισιέφανὸς τε Μυκήνη. Steph. Byz. v. Μυκήναι. Paus. 11, 16, 2.
7) Vgl. die folgende stelle des Hesychius, die nach B. ten Brink'a emendation (Philol. VII, 741) also lautet: Κυβήρη, ἡ μήτης τῶν θεῶν.

Strab. XIII p. 589, der in der nähe von Lampsakos einen berg mit einem heiligthume der grossen mutter d. i. der Kybele erwähnt: gewiss waren die Lampsakener dem dienste dieser göttin ergeben. Den nämlichen annalen weist C. Müller l. m. l. das fr. aus Phot. Lex. v. Oστακός, welches von der gründung der stadt Astakos durch die Chalkedonier handelt, zu: ich ziehe vor es den Kriosis, die gewiss nicht, wie a. e. u. o. angenommen wird, mit den lampsakenischen annalen identisch waren, einzureihen. Die an der küste Bithyniens gelegene stadt Astakos, welche den beinamen Olbia führte und später nach ihrem erweiterer, dem könige Nikomedes, den namen Nikomedia erhielt (Scaliger Animady. in Eusebii Chron. p. 72 ed. Lugdun. Batav. 1606. Salmasius ad Trebelli Pollion. Gallien. c. 4 p. 196 ed. Lugd. Batav. 1671), war übrigens nach anderen nicht, wie Charon angieht, von den Chalkedoniern, sondern von den Atheniensern und Hegerensern gegründet. Siehe die excerpte aus Memnons schrift über Heraklea in Photii Bibl. C. 224 p. 228 sq. ed. J. B. und Strab. XII p. 563: der letztere nennt als einen späteren erweiterer von Astakos einen gewissen Δαιδαλσός, dem zu ehren dieser name vielleicht bei den einwohnern der stadt sehr gebräuchlich war, wie ich schliessen möchte aus Boeckhs C. I. Gr. 11 N. 3779, einer nikomedischen inschrift, auf welcher vorkömmt 'Affineris ο Δαιδαλσοῦ 8). Nach Pomponius Mela 1, 19, 4, der sie Astacon nennt, wurde sie allein von den Megarensern angelegt. Der anscheinende widerspruch zwischen Charon und den citirten antoren, dürfte vielleicht so zu lösen sein, dass wir annehmen: die Megarer, welche die gründer von Chalkedon waren (Strab. 1. s. l.), haben von hier aus Astakos erbaut und seien nach ibrem letzten aufenthaltsorte vom horographen Chalkedonier genannt. Hinsichtlich der von Charon gebrauchten namensform Ostakos endlich, bemerke ich, dass mir dieselbe sonst nirgends vorgekommen ist.

Das fr. 11 bei Athen. XI p. 475 b: Χάρων δ' ὁ Λαμφακηνὸς ἐν τοῖς βροις παρὰ Λακεδαιμονίοις φησὶν ἔτι καὶ εἰς αὐτὸν δείκνυσθαι τὸ δέπας τὸ δοθὲν 'Αλκμήνη κ. τ. λ. steht fälschlich s. 35 unter dem titel  $^{\tau}\Omega$ ροι Λαμψακηνῶν: nach  $^{\tau}\Omega$ ροις ist offenbar  $\Lambda$ ακεδαιμονίων zu suppliren und dieses war ein nebentitel der schrift Πρυτάνεις ἢ "Αρχοντες τῶν Λακεδ.

#### Xanthos aus Lydien.

Creuzer, der Frr. hist. antiquiss. s. 136 ff. noch nicht an der ächtheit der Lydiaka gezweifelt hatte, tritt jetzt histor. K. d. Gr. 2te ed. s. 289 ff., wie auch C. Müller, der bekannten

καὶ ἡ ᾿Αψφοδίτη Κυβήβη λίγεται ὑπὸ Φρυγῶν καὶ Λυδῶν παρὰ Χάρωνι Ααμψακηνῷ κ. τ. λ.

<sup>8)</sup> Hiernach ist bei Phot. I. m. I. statt Δυδαλσός zu schreiben Δανδαλσός.

Welckerschen ansicht von dem Dionysius Skytebrachion als jener verfasser oder umarbeiter bei, meint aber doch, wie Müller de Xanth. p. XXII, einige partien der originals habe Dionysius wahrscheinlich in seine umarbeitung aufgenommen, was auch mir sehr glaubhaft erscheint. Eine neue bestätigung erlangt übrigens die Welckersche beweisführung jetzt durch die leider verstümmelte notiz beim Schol. Cobetian. Eurip. Andromach. 10 — Müllers Addend. p. 628 — aus welcher hervorgeht, dass der Xanthus personatus in bezug auf die Troika sich besonders an den Euripides gehalten hat. Vergl. Schneidewin Götting. gel. anz. j. 1847. s. 1544.

Das fr. aus Hesych. v. Βουλεψίη, welches die Amazonen betrifft - Addend. p. 629 - scheint mir aus einer stelle der lydischen geschichte entnommen zu sein, in der von den bekannten streitzügen jener kriegerischen weiber nach Lydien die rede war, - die auch im fr. 19 p. 41 erwähnt werden. -Fr. 19. Athen. XII. p. 515 d. Ueber den lydischen könig Adramytes siehe Steph. Byz. v. Αδοαμύττειον. ibid. p. 40 steht 'Αδραμυττίου και Θήβης πεδίου, womit vgl. Liv. XXXVII, 19: Adramytteum petit agrum opulentum, quem vocant Thebes campum, carmine Homeri nobilitatum. - Im fr. 20 des nämlichen werks aus Steph. Byz. v. Εὐπάτρια ist nach Meineke statt Εὐπατρείς "Einarqueig" zu schreiben. — Das fr. 22 bei Steph. B. v. Αστερία ist zu streichen, indem Meineke p. 138 gezeigt hat, dass Ξάνθος εν τη τετόρτη Λυδιακών aus dem vorhergehenden irrthümlich wiederholt ist. Asteria war eine syrische stadt. ---Fr. 29. Diog. Laert. procem. §. 2. Mehrere persische Magier sollen den namen Γωβρίως geführt haben: ich möchte Γωβρίας emendiren, nach Justin. Hist. 1, 9, 22 wo ein perser Gobryas vorkömmt, wie auch bei Herodot. IV, 132. 134 bis und öfter (Γωβούης). Valer. Maxim. III, 2, Extern. 4. Xenoph. Anab. 1, 7, 12. Cyrop. IV, 6, 1. u. öfter. Ueber den magiernamen Όστά, rns vgl. Suid. v. Όσταται. Philo Byblius p. 49. Orelli. Plin. N. H. XXX, 2. al. -

#### Hellanikos aus Lesbos.

Die ganze anordnung der frr. ist jetzt in den Addendd. p. 629 sqq. nach Prellers trefflicher arbeit bedeutend modificirt, wie aus derselben auch mannichfache bereicherungen stattgefunden haben. Dem letzteren umstande ist es zuzuschreiben, dass mir zu nachträgen nur geringer anlass geboten ist.

In der abhandlung p. XXIII ann. ist überschen, dass der grammatiker Hell. auch erwähnt wird in den Scholl. II.  $\epsilon'$ , 269. o', 451.  $\tau'$ , 90 Od.  $\beta'$ , 185 und in einer weiter unten nachsuweisenden stelle. Der eben daselbst angeführte Hellanicus Eleus ist mir auch aufgestossen bei Justin. Hist. XXVI, 1, 9. — Ibid. p. XXVI wird angenommen, die Asopis sei ein anhang der Deu-

kalionia gewesen und in derselben vom stamme des Arakos, des sohnes des Zeus und der tochter des Asopos, Aegina, gehandelt worden; aber mir erscheint A. Heckers annahme im Philol. V, 427 begründeter: da Sikyon vor alters 'Ασωπία genannt wurde (Paus. II, 1, 1), sei die 'Aownig identisch mit den Zixvwrianoig. Diese combination scheint mir auch vor der Prellers — die Asopis habe einen theil der Troika ausgemacht - den vorzug zu verdienen. - Ebendas. p. XXXIII begeht Müller einen irrthum, wenn er sagt: "Ephorus (ap. Phot. cod. 72 p. 64, 18) eum (scil. Hellan.) έν πλείστοις ψευδόμενον dicit"; denn im Cod. 72 sind gar nicht excerpte aus dem Ephorus, sondern aus dem Ktenias enthalten und daselbst heisst es p. 436, 18 ed. J. B. im anszuge aus dem Persicis: ότι Παρύσατις φαρμάκφ διαφθείρει τον Τεριτούγμεω υίον. και περί του θάψαντος την πατέρα διά του πυρός παρά τον νόμον έξ ου και έλεγγος Έλλατίκου και Ήροδότου ώς ψεύδονται. Ktesias scheint mir hier sich auf eine stelle der Persika des Hellanik. zu heziehen, in welcher dieser vielleicht den sohn des Terituchmes, der gegen die sitte der Perser den leichnam seines vaters verbrannt, vom standpunkte der kindlichen pietät aus rechtfertigte, während er selbst sich streng an den buchstaben des persischen gesetzes haltend, in jener handlung des sohnes nur das ungesetzliche moment geltend machte-Uebrigens ist der vom Knidier hierauf gegen den Hell. gegründete vorwurf eines ψεῦδος jedenfals zu hart, besonders aus seinem munde: er war bekanntlich selbst nichts weniger als wahrheitsliebend. - Ibid. p. XXIV wird vom Skamon, dem angeblichen sohne des Hell. gesprochen; hiermit sind jetzt zu verbinden Fr. Hist. IV, 489 sqq., welche seiten dem ersteren ausschliesslich gewidmet sind.

An frr. fehlen: 1) Schol. Tzetz. Antehom. v. 23 p. 8 Schirach: Έλλάτικος δέ φησι καὶ Διύδωρος (11. 45) ὅτι πρὸ τοῦ άναφύεσθαι ταύτας (scil. Amazones) τον τόπον σιδήρφ έκαιος, οπως μή αναφύοιτο. Dieses zuerst von B. ten Brink Philol. VI, 224 nachgewiesene fr. reiht sich den über die Amasonen hundeladen 84. 146. an. 2) Constantin. Porphyrogenit. Them. 2 p. 58 Bonn., jetzt auch und zwar richtiger Steph. Byz. p. 567, 1 Μ. ν. Σικελία —. Σικανία πρότερον ώνομάζετο, είτα Σικελία έκλήθη, ως φησιν Έλλάνικος Ίερειων της "Hoas β' 9) μέν δὲ τῷ αὐτῷ χρότφ καὶ Αὐσονες ὑπὸ τῶν Ἰαπύγων ἐξ Ἰταλίας άνέστησαν, ών ήρχε Σικελός και διαβάντες είς την νησον την τότε Σικατίαν καλουμένην περί την Αίτνην καθιζόμενοι φκουν αντοί τε και ό βασιλεύς αυτών Σικελός βασιλείην έγκαταστησάμενος, και έντευθεν δομώμενος [ό Σικελός ούτος] πάσης ήδη της νήσου τότι [ταύτης] Σικελίας καλουμένης ἀπὸ τοῦ Σικελοῦ [τούτου], ος καὶ έν αὐτῆ έβασίλευσε". In betreff des sachlichen vergl. Antioch.

<sup>9)</sup> Bis hierher nur steht dieses fr. — n. 51 p. 51 — bei Müller: die eigentlichen worte des Hell. lässt er aus.

fr. 1 und Philochor. fr. 2. 3) Steph. Byz. p. 372 v. [Κίκοτες, εθτος Θρακικόν, οὐ μακρὰν οἰκῆσαν τῶν Μαρωνειτῶν, ὡς δηλοῖ . . .,Εὐἀνθης δ' οἵκησεν ἐν Κικονίη ἵνα Μαρωνεια καλέεται"]. In der angedeuteten lücke ergänzt Meineke 'Ελλάνικος; doch könnte man auch an 'Εκαταῖος' denken, der in dem oben n. 2 nachgetragenen fr. von Maroneia spricht. Vergl. übrigens über diese kikonische stadt die von R. Unger Pilol. IV, 720 sq. zusammengetragenen stellen. 4) Steph. Byz. v. Τριόπιον, πόλις Καρίας, ἀπὸ Τριόπον τοῦ πατρὸς 'Ερυσίχθονος. —. 'Ελλάνικος δὲ καὶ Τρίοπά φησιν αὐτὸν ἀπὸ τοῦ Τρίοψ. Vgl. Schol. Theocrit. VII, 69: τὸ δὲ Τρίοπον (wohl Τριόπιον) ἀκρωτήριον τῆς Κνίδου, ἀπὸ Τριόπου τοῦ "Αβαντος, ὡς ἐν τοῖς περὶ Κνίδου 'Ιάσων φησίν (coll. eod. ad v. 68: Τρίοψ γὰρ βασιλεὺς τῆς Κῶ, ἀφ' οἱ τὸ ἀκρωτήριον ἀνόμασται τῆς Κνίδου). Fr. 37 und Apollodor. I, 7, 4, die dieses Triops erwähnen.

Das fr. 7 aus Proklos, in welchem dem Homer die Ilias und Odyssee abgesprochen werden, ist zu tilgen: es gehört offenbar dem grammatiker Hell. an. Den über das nämliche citirten Zirwr will Sturz in Zirwr oder 'Iziwr verwandeln; doch siehe Schol. II. μ', 435, wo τὸ Ξένωνος παράδοξον erwähnt wird. Sollte vielleicht an beiden stellen Zerior herzustellen sein, dessen Kretika aus Steph. Byz. bekannt sind? [?] - Fr. 10. (Schol. Platon p. 376): Ελληνος καὶ Όθοη ίδος, Ξοῦθος, Αίολος, x. z. λ. Vergleichen wir hiermit Apollodor. I, 7, 3: Ελλητος δε και Νύμηης Όροη έδος Δώρος, Ξούθος, Αίολος, so leuchtet ein, dass an einer von beiden stellen der name der frau verschrieben ist: an welcher wage ich nicht zu entscheiden. - Fr. 31. Schol. Theocrit. XVI, 49: Κύκτον λέγει τον Ποσειδώτος καί Κήθχος. Schreibe Καλύχης mit Dübner p. 164 nach Nic. Heinsius zu Ovid. Heroid. XIX, 133 und Toupius aus Hygin. F. 157. Die Kalyke kömmt auch im fr. 80 des Pherekydes vor, wo Καλίκης unrichtig ist. — Im fr. 37 aus Schol. Il. γ', 157 werden als söhne des Triopas - über welchen fr. 107 nebst unserer bemerkung zu vergleichen - genannt lasos, Pelasgos und Agenor; von anderen söhnen desselben mannes sind mir aufgestossen: Phorbas (Paus. VII, 26, 12. Hygin. Poet. Astron. II, 14), Erysichthon (Hellanic. fr. IV supra addit. Tzetz. in Lyc. 1393), Xanthos (Diod. Sicul. V, 81). Mit fr. 38 über den Phineus, den herrscher von Paphlagonien, vergl. Steph. Byz. v. Паφλαγοτία από Παφλαγότος του Φιτέως παιδός und Genesius Baoileiai III p. 58, 6 Bachmann: ητις (Παφλαγονία) από Παφλαγίνος νίου Φινέως της τοιαίτης (Ι. ταύτης) έγκρατήσαιτος άγορεύεται. Nach anderen — wie Palaephatus de Mir. p. 95 Fischer und Eust. in 11. p. 360, 24 war Phineus ein herrscher von Paonia. — Fr. 43. Paus. II, 16 extr.: Έλλ. έγραψε Μέδοντα καί Στρήφιον γενέσθαι Πυλάδη παίδας έξ Ήλέκτρας. Statt Μέδοτια emendire ich Μεδεώνα nach Steph. Byz. v. Μεδεών,

Βοιωτική πόλις καὶ Φωκική έτέρα. Στράβων (p. 410 bis. 423) έττάτη, έκλήθη δε άπο Μεδεώτος του Πυλάδου και Ήλέκ  $\tau \varrho \alpha \varsigma$ . (Das nämliche liest man auch beim Eust. in II.  $\beta'$ , 501 p. 202, 18). Siehe über die phokische stadt Medeon noch Paus. X, 3, 2 und 36, 6, über den Μεδεών Eust. und Schol. II. β, 498 mit A. Bournots verbesserung Philol. IV, 285. - Fr. 46 aus dem Constantin. Porphyrogen, liest man jetzt auch Steph. Byz. p. 427, 17, wo Meineke zwischen Maxedorog und Aiolov "vov" einschaltet. - Fr. 47. Steph. B. v. Nicaia ist am schluss durch ἀπέχτεινεν zu vervollständigen. - Fr. 50. Steph. B. v. Χαλκίς. Für Θεοκλής setzt M. Θεοκλέης. — Im fr. 58 aus Dionys. Halic. Arch. 1, 72 heisst es: Aireiar ondir ex Molosτων είς 'Ιταλίαν έλθόντα μετ' 'Οδυσσέως κ. τ. λ. Dass Aeneas aus Molossia nach Italien gekommen sei berichten auch Tzetzes in Lyc. 1232 und Servius in Virg. Aen. III, 1. Ebendas .: Avo γάρ ποιεί στόλους Ιταλικούς διαβάντας είς Σικελία » τον μέν πρότερον Έλύμων. Cf. über diese sicilischen Elymer vor allen Thucyd. VI, 2, dann Strabo XIII p. 608. Apollodor. II, 5, 10. Paus. X, 11, 3. Tzetz. in Lyc. 471. 953. - Fr. 57 (Schol. II. μ', 1): Κλησώνυμον (Cod. Venetus Κλισώνυμον). Das richtige ist Κλυσώτυμοτ. Siehe Apollod. III, 13, 8. — Fr. 68. Harpocration v. Άλύπη -- - έξ ης καὶ Ποσειδώνος Ίπποθόων. Woher dieser name rührt lehrt Aelian V. H. XII, 42: άλλα και τον 'Αλόπης (ιππος έθρεψε). - Zu dem fr. 80, in welchem der archon Antigenes (ol. 93, 2) vorkömmt fügen jetzt die Addend. p. 632 ein 2tes, denselben archon erwähnendes aus Schol. Aristoph. Ran. v. 732 bei, welches für Dahlmanns in den forschungen u. s. w. II, 1, s. 124 aufgestellte ansici.t, dass Hellan. noch nach ol. 93, 3 an seinem werke arbeitete, ein neues bestätigendes moment darbietet. - Mit dem wichtigen fr. 90 p. 57 über die zahl der Hellanodiken und tribus bei den Eleers vergl. den über das nämliche sprechenden Paus. V, 9, 4, bei dem ich in Dindorfs ed. für Πέμπτη δε Όλυμπιάδι καὶ είκοστῷ ἐννέα Ἑλλανοδίκας κατέστησαν mit Boeckh zum Schol. Pind. Ol. III, 22 p. 95 ,,πέμπτη δὲ Ὀλ. καὶ έξηκοστῆ" oder ,,π. καὶ ένενηχοστη " corrigiren möchte. - Fr. 96 (Clem. Alex. Strom. I p. 305 c.) handelt von den tugenden der bei den ripäischen bergen wohnenden Hyperboreer. Vgl. Pompon. Mela III, 5 (dessen montes Hyperborei bereits von Schirlitz, handb. der alt. geogr. s. 276 a. 73 als identisch mit den Υίπαια δρη erkannt sind) und Justinus II, 2 (der in der schilderung der guten eigenschaften der anwohner der ripäischen berge ganz mit Hollan. übereinstimmt), so wie Herodot. IV, 32. - Fr. 102 Steph. B. v. ' Ακέλης. Es ist Όμφαλίδος, was von Unger Theb. Parad. 1 p. 360 vertheidigt wird, mit Meineke in Όμφάλης umzuwandeln. In den folgenden worten: Έλλάν. δ' είπεν ,,είς πόλω Ακέλην. Έχοην γαο Ακέλητα elras." müssen die letzten anführungs-

striche hinter 'Ακέλην gesetzt werden, indem die folgenden worte dem ethnographen angehören. Ueber den im fr. erwähnten Malis endlich siehe Schneidewin Philol. I, 640 anm. - Fr. 104. Steph. B. v. Γέλα. Für Ύμάρου vermuthete Meineke Exerc. in Athen. I, 27 "Τκάρου"; jetzt Steph. p. 201 "Τμέρου", in welchem letzteren er mit Müller Addend. p. 636 sq. zusammengetroffen ist. — Fr. 105. St. B. v. Καβασσός. In den worten des Hell. stellt M. für Καβασσόν "Καβησσόν" her. — 107 beim Schol. Pind. Ol. VII, 135. Triopas, der sohn des Helios und der Rhodos, wird auch von Diod. Sic. V, 56. 59 angeführt. Mehr über ihn bringt Boeckh adnot. ad Schol. Pind. Pyth. II v. 27 p. 314 sq. bei. Den Phaethon, als sohn des H. u. der  $P\delta\delta\eta$  (nicht wie im fr.  $P\delta\delta\sigma_s$ ), erwähnt schol. Od.  $\varrho'$ , 208, der, wie er angiebt, den tragikern folgt. - Fr. 109. Steph. B. v. Χαριμάται. Κερχεταίων muss Κερχετέων lauten; für die letzten worte arw de Kogaşoi vermuthet Meineke nach Skymnos von Chios: xai Kogaşoi. — Zu fr. 113 über die Sintier vergl. Fragm. Palat. Vat. Strab. VII, 46 p. 87 Kramer:  ${m O}$ τι  ${m \Sigma}$ ιττοὶ, έθνος Θρακικόν, κατώκει την Λημνον νήσον όθεν Όμηρος Σίντιας αὐτοὺς καλεῖ (coll. Eust. in Dion. P. 777): dieses ist offenbar aus dem Hellan. geschöpft. - Zu fr. 118 aus St. B. v. Toayaoai, in welchem jetzt auch Müller Addend. p. 637 für Ἡπείρφ das richtige "ἢπείρω" giebt, ist nachzulesen Meinekes Epimetr. II in Steph. — Fr. 119. St. B. v. Νάπη, πόλις Λέσβου Έλλάν. x. τ. λ., wofür Meineke nach Strabo — fr. **120** des Hell. — conjicirt: Ν. π. Λ. [ην Λάπην ὀνομάζει] Έλλάν. - Im fr. 120 aus Strab. IX p. 426: "Ωσπερ και Νάπη έν τῷ Μεθύμνης πεδίφ, ἣη Ελλάν. ἀγνοῶν Λάπην ὀνομάζει ist zwischen ἀγνοῶν und Λάπ., wo der Cod. A eine lücke von 5buchstaben hat, mit Meineke Vind. Strah. p. 150 ovx ev einzufügen. - Das fr. 126 über den Korythos, den sohn des Paris und der Oinone, findet sich auch, jedoch ohne beigefügte quellenangabe, bei Conon Narrat. 23 p. 133, 11 Westerm. Tzetz. in Lyc. 57. Serv. in Virg. Aen. III, 170. - Fr. 127 bei Dionys. Halic. Archeol. I, 46: Aeneas begiebt sich nach zerstörung Trojas zum berge Ida, wo zu ihm strömten alle einwohner der benachbarten stadt Dardanus χωρίς η όσοι σύν Ἐλύμφ καὶ Αίγέστο ναυτικόν τι συνεσκευασμένοι ετυχον προεξεληλυθότες της πόλως. Sie gelangten auf der seereise nach sicilien: siehe Serv. in Virg. Aen. V, 300: Acestes et Helymus simul venere ad Siciliam. Sil. Ital. IV, 45 sqq. (mit Rupertis note) u. a. Gegen ende des frs. heisst es: Aeneas gelangte von Troja aus zunächst nach der makedonischen halbinsel Pallene. Auf dieser lässt ihn die sage eine stadt Aireia gründen (Steph. Byz. v. Aireia. Herodot. VII, 123. Lycophron 1236-38). - Das fr. 141, welches den sohn des Telemachos und der Nausikaa, Perseptolis 11) 11) Cf. Schol. Hom. Od. π', 118: Τηλεμάχου και Πολυκάστης Πες-

rechnete Müller früher zu den Troicis; jetzt hingegen - Addend. p. 632 - verbindet er es, nach Prellers vorgang, von dem unabhängig auch ich darauf gefallen war, richtig mit fr. 78 der Atthis, in welchem angegeben wird, dass der attische redner Andokides ein nachkomme des Telemachos und der Nausikaa sei. Hell. mochte - wahrscheinlich gelegentlich des hermokopidenprocesses — eine art stammbaum des Andokides entwerfes. Siehe über dessen abstammung Bossler de gent. et fam. Att. sacerdotal. (Darmstadt 1833. 4) p. 29 sqq. - Fr. 153. Etym. M. v. 'Ερεμβοί. Wie Hell. hält auch Aristarch beim Schol. Od. d', 84 die Erember für die Araber. - Fr. 158 aus Schol. Aristoph. Av. 1022 über die von Sardanapal an einem tage gegründeten städte Tarsos 12) und Anchiale, steht auch, jedoch ohne den Hell. zu nennen, beim Steph. Byz. v. Άγχιάλη. — Fr. 160. Steph. B. v. Χαλδαΐοι. Statt γώρας lies γώρης; das Χογήσ der Codd, ist nicht in Χώγην, wie Müller früher wollte, oder in Κηφηνίην, wie er jetzt Addend. p. 637 vorschlägt, sondern mit Meineke in την γην umzuwandeln; hinter έσχον endlich sind die zeichen der lücke zu setzen 13). - Fr. 161. St. B. v. Tugéδιζα. Vielmehr Τυρόδιζα, und im folgenden für Τυρόδιζαν "Τυρόριζαν". — Fr. 164 beim Schol. Aeschyl. Pers. v. 775: Κύρου δε υίος ο Καμβύσης, άδελφος δε, κατά Ελλάνικον, Μαςφίου (scrib. Μαραφίου) και Μέμφιδος. Die richtigkeit meiner obigen emendation geht hervor aus Steph. Byz. v. Μαράφιοι, έθτος εν Περσίδι, ἀπὸ Μαραφίου, unter welchem ich jenen sohn des Cyrus verstehe) coll. eod. s. v. Μάσπιοι, έθνος Περσικόν, ώς είρηται έν τῷ περὶ Μαραφίων καὶ Πασσ. Herodot. IV, 167: "Αμασιν — αιδρα Μαράφιον — Βάδρην έόντα Πασαργάδην γέτος. ld. l, 125: Πασαργάδαι, Μαράφιοι, Μάσπιοι. Eine hiervon abweichende sage leitete den ursprung dieses perserstammes von einem sohne des Menclaos und der Helena her: siehe die an drei fehlern leidende stelle des Schol. Il. 7', 175: ò dè Dianθος (Ι. 'Αρίαιθος) Έλέτης και Μετελάου ιστορεί παίδα Μοράφιον

σίπτολις. Festus p. 269 ed. O. Müller: Latinus, Telemachi Circaeque filius. Serv. in Virg. Aen. I, 273: Telemachi filia, Rome nomine.

<sup>12)</sup> Nach einer sage bei Ammian. Marcell. XIV, 8, 3: hanc (Tarsum) condidisse Perseus memoratur, lovis filius et Danaës (cf. Wesseling ad Itinerar. Hierosolym. p. 579), vel certe ex Aethiopia profectus Sandon quidam nomine, vir opulentus et nobilis. Eine andere beim Eust. Dion. Per. 869 lautet: 'Η Ταφούς 'Αργείων ἐστὶ κτίσμα, πλατηθέντων ἐκεῖ κατὰ ζήτησιν Ἰοῦς τῆς τοῦ Ἰνάχου θυγατρός.

<sup>13)</sup> Κηφήνες als name der Chaldäer ist mir sonst nicht aufgestossen: wohl aber sagt Eust, in Dion. p. 910: ἀφ' οδ (Κηφέος) και Κηφήνες οἱ Αἰγύπτιοι und zum v. 1005; τοὺς δὲ Πέρσας Κηφήνας ποτέ φησι καλλετοθαι ὁ ἀξιξιανός (mit letzterem stimmt auch Herodot überein).

<sup>14)</sup> So verbesserte Preller de Hellan. p. 33 not. Die richtigkeit der emendation, auf welche auch ich gekommen war, erhellt aus Schol. II. d', 319.

(1. Μαρ.) ἀφ' οῦ τὸ τῶν Μοραφίων (scr. Μαρ.) γένος ἐν Πέρισαις coll. Eust. ad h. l. p. 400, 31 (es werden Nikostratus und Aithiolas als söhne des Menelaos und der Helena angeführt) ἄλλοι δὲ Δίαιθον (scr. κατ' 'Αρίαιθον) καὶ Μαράφιον ἀφ' οῦ γενέστο θαι φασὶ τὸ τῶν Μαραφίων γ. ε. Π. — Im fr. 168 aus St. B. v. ''Αρια ist 'Αρία zu schreiben und sind die folgenden worte θηλυκῶς καὶ οὐδετέρως, als fälschlich aus dem vorhergehenden lemma hierber gerathen, zu streichen. Siehe Meineke. — Fr. 171. St. B. v. 'Αμύργιον. Wandele Σκύθαις in Σκυθικοῖς um. — Das fr. aus Schol. Aristid. p. 83 sq. Frommel — Addend. p. 630 — schliesslich ist unvollständig ausgeschrieben: es fehlt: Αὐτόχθονας δὲ καὶ πρεσβυτέρους ἀπάντων Έλλήνων λέγει (Hellan.) τοὺς 'Αθηναίους. Ich ziehe es übrigens vor diese stelle der Atthis zuzuweisen, während Müller sie zur Deukalionia rechnet.

### Pherekydes.

Die meisten der von mir gesammelten nachträge hat Müller bereits in den Addend. beigebracht; es fehlen noch: 1) Sorani Ephes. Vita Hippocrat. in Idelers Phys. et Med. Gr. min. 1 p. 252: 'Ιπποχράτης γέτει μεν ήν Κφος υίδς Ήραχλείδου καὶ Φαιναρέτης είς Ἡρακλέα καὶ Ασκληπιον το γένος άναφέρων, άφ' οδ μεν είκοστός, άφ' ού δε έννεα και δεκατός. μνημονεύει δε της γενεαλογίας αὐτοῦ Ἐρατοσθένης καὶ Φερεκύδης καὶ Ἀπολλόδωρος xai Aprios o Tagoris. Diese offenbar zur genealogie der Asklepiaden und Herakliden gehörige stelle, theile ich dem über die letzteren handelnden dritten buche zu, in dessen fr. 35 auch die insel Kos erwähnt wird. Die gründung des Asklepiadengeschlechtes auf Kos wird auf den Podaleirios zurückgeführt (Theopomp. fr. 11), welchen namen auch ein vorfahre des Hippokrates führte (Steph. Byz. v. Kwc). 2) Schol. Dionys. Perieg. v. 685 p. 359, 4: Ασπληδόνιοι γειμασθέντες αμα Ιαλμένο τους τόπους (nämlich an der mündung des Ister) ορκησαν είς Φερεκύδην. οἱ δὲ Μυρμιδόνας είναι φασιν αποπλανηθέντας από Τροίας μετ 'Αγιλλέως έχει κατοικήσαι. Hierzu bemerkt Bernhardy s. 1008: In his nova certe Pherecydis auctoritas, de quo non est quod ob barbaram dictionem eig Peq. dubitemus. Mir scheint dieses fr. aus der geschichte von Phokis entnommen, in welchem Aspledon lag (Paus. IX, 38, 9. Steph. Byz. s. h. v.). lalmenos, der sohn des Ares, war einer der Argonauten und der freier der Helena (Apollod. I, 9, 16 u. III, 10, 8), sowie er auch unter den theilnehmern am trojanischen kriege genannt wird (II.  $\beta'$ , 511 sqq. Aristotel. Peplos Ep. 19 Schneidewin.). 3) Steph. Byz. p. 598, 10 ν. Ταίναρος - - έστι καὶ Ταίναρος ὁ Ἰκαρίου υίός ,, ἀφ οῦ καλείται ή πόλις καὶ ή ἄκρα καὶ ὁ λιμή»." Dieses schöpft Steph. offenbar, wie schon Meineke erkannt hat, aus dem Pherek. und es schliesst sich an fr. 85 aus Schol. Apoll. Rh. 1, 102 an, welches folgendermassen zu emendiren ist: ὅτι Ελατος (scr. Άλήτης) ὁ Ἰκάρου (l. Ἰκαρίου) γαμεῖ Ἐριμήδαν τὴν Δαμασίκλου (l. Δαμασίκπου). Siehe Apolledor. III, 10, 6: Ἰκαρίου μὲν εἰν καὶ Περιβοίας τύμφης — Δαμάσικπος — Ἰλήτης. Aletes heirathete also die tochter seines bruders, was im alterthume be kanntlich nichts seltenes war. Elatos hingegen war ein sehn des Arkas, nach Charon fr. 13 und Apolled. III, 9, 1.

In den Addeud. p. 637 schreibt Müller das aus Craner Anecd. Paris. IV p. 183, 21 beigebrachte fr. also: Θρία Θρική(!) x. τ. λ.: corrigire mit Schneidewin Philol. III, 699 Θοιαθρίκη. Derselbe gelehrte hat a. e. a. o. und beiträge zur krit. etc. a. 92 das material über die Thrien, welche den inhalt des frs ausmachen, vollständig zusammengebracht. -- In der verbeaserung des Addend. p. 638 angeführten Schol. Cobet. Eurip. Androm. 18: αὐθι γάρ αὐτι (Thetid.) συνφαησε Πηλεύς καὶ έγέννησεν (Cod. i) Αγιλλέα, διόπερ το Θετίδειον (Cod. το Θετ. διόπερ) έστὶ πόλι Θεσσαλίας bin ich mit Müller zusammengetroffen. Mit A. Naucks vorschlag im Philol. V, 691 Θετίδειον οπες zu schreiben, ist der stelle nicht geholfen, deren offenbarer sinn ist: der verheirathung des Thessaliers Peleus mit der Thetis zu ehren wurde die thessalische stadt Thetideion benannt. - In dem ebendaselbst angeführten Schol. V. Il. x', 266 ist in den, von Müller nicht ausgeschrichenen worten vor Φερεχύδης aus προειπών έν θαλασσιω (sic) mit Meineke Vind. Strab. p. 157 Θεσσαλία herzustellen. -Ibid. trägt Müller folgendes fr. aus Schol. Lucian. T. IV p. 139 nuch: απελιθώθησαν δε ούτοι (Κέρκωπες), ώς Φερεκύδης φησί und erklärt sich gegen die von Jacobitz proponirte änderung ψερεκράτης. Auch Meineke bat die stelle nicht unter die frt. des komischen dichters aufgenommen. Ich halte ebenfalls an der vulg. fest und schalte das fr. unter n. 31-36 des dritten huches ein, in welchen die arbeiten des Herkules aufgeführt werden, da von diesem heros die sage erzählt wird, dass er die Kerkopes, welche Ephesos mit ihren räubereien heimsuchten, besiegt und gefesselt der Omphale übergeben habe (siehe die von B. ten Brink Philol. VI, 358 hierüber beigebrachten stellen). Wahrscheinlich mochte Pherekydes dieses auch berichten und darauf ihre bestrafung durch steinigung erwähnen.

Im fr. 20 aus Marcellin. Vit. Thucyd. §. 2 wird Φιλαίας ὁ Δίαντος als stammvater des hauses des Miltiades bezeichnet. Hierzu vergl. Plut. Solon 10: Φιλαίος (sic) καὶ Εὐρυσάκης, Δίαντος νίοὶ, τῆς Ἀθήνησι πολιτείας μεταλαβόντες — — δῆμον ἐπώννμον Φιλαίου τὸν τῶν Φιλαϊδῶν ἔχουσιν. Stepb. Byz. v. Φιλαίδαι δῆμος — ἀπὸ Φιλαίου τοῦ Δίαντος νίοῦ καὶ Λυσιδίκης τῆς Κορώνου τοῦ Δαπίθου (sollte dieses nicht aus Pherek. geflossen sein?). Paus. I, 35, 2. VIII, 14, 8. Zu dem stammbaum des Miltiades Marathonius vgl. Vömel bei Poppo ad Thucyd. vol. l sect. I p. vii ed. Goth. u. Funkhänel Philol. IV, 90. Einen offenbaren irrthum begeht Aelian V. H. XII, 35, 2: καὶ

Μιλτιάδαι τρείς, ὁ την Χεβρόνησον κτίσας, καὶ ὁ Κυψέλου (diener ist mit dem ersteren nach Herodot identisch) καὶ ὁ Κίμωνος. — Fr. 22. Apollod. II, 1, 3. Rücksichtlich der abstammung des Argos stimmt mit Pherek. überein Schol. Od.  $\beta'$ , 120:  $\tilde{\eta}_{\mathcal{G}}$  (Mvκήτης) καὶ Αρέστορος Αργος, ώς εν τῷ Κύκλφ φέρεται. - Fr. 25. Steph. Byz. v. 'Ακμοσία lautet in Meinekes ed. p. 60, 18 also: έστι καὶ [ἄλλο] 'Ακμόνιον άλσος περί Θερμώδοντα, ώς Φερ. --Fr. 26 (Schol. Apoll. Rhod. IV, 1515). In betreff der Phorkiden stimmt Schol. Aeschyl. Prometh. 792, nuch Müllers emendation der namen Έντω und Ίαινω in Έννω und Δεινώ, ganz mit dem fr. überein, nur dass er die dritte, welche in demselben Heuφρηδώ (Cod. Par. Πεφοιδώ) heisst, Πεφυδώ nennt, während ihr Apollod. III, 4, 2 den namen Πεφρηδώ giebt. Ich halte allein die form Πεφριδώ (von φρίσσω, πέφρικα abzuleiten "die schauderhafte", wie deiro "die furchtbare") für die richtige. - Fr. 30. Schol. Pind. Isthm. IV, 104. Die angaben anderer alter autoren rücksichtlich der kinder des Herkules und der Megara habe ich zusammengestellt Philol. IV, 108. Vergl. auch Hemsterhus. ad Schol. Lucian. T. IV p. 58 sq. Jacobitz. - Fr. 31a bei Schol. Pind. Ol. 111, 52. Der über die istrische hirschkuh neben Pherek, citirte verfasser einer Θησηίς ist Diphikus. Siehe O. Müller Götting. gel. anz. 1840 s. 516 coll. eod. Dorier I p. 445 ed. I und B. ten. Brink Philol. VI, 216. - Fr. 34 (Schol. Soph. Trach. 34.) Hercules venit είς την Οίγαλίαν φαείτο δέ αύτη έτ Θούλη τῆς 'Αρκαδίας. Die von Müller mitgetheilten conjecturen mehrerer gelehrten für das verdorbene Govly befriedigen noch nicht: ich denke das richtige ist ἐν Ψολόη. Siehe über dieses arkadische gebirge und die ihm gleichnumige stadt unter anderen Steph. Byz. s. h. v. Apollodor. II, 5, 4. Das arkadische Oichalia übrigens erwähnt neben dem thessalischen (Homer. II.  $\beta$ , 730) und euböischen (Sophoel. Trach. 74 cum schol.) auch Steph. Byz. s. h. v. - Fr. 36. Beim Schol. in Platon. p. 380: Τά δε αὐτά καὶ Φερεκύδης καὶ Κώμαρχος will C. Müller Addend. p. 638 für den letzteren namen Κλέαρzos lesen. Dieses entbehrt aber aller begründung. Siehe A. Hecker Philol. V, 426 sq., der mehreres über die Eliaka des Komerchos beibringt. -- Fr. 37a werde ich unten beim Akusilaos verbessern. — Fr. 47. aus Schol. Soph. O. R. 775. — θυγατέρα Όροιλόγου τοῦ ἀδελφειοῦ. Es ist mit Schneidewin Philol. IV, 754 nach Homer. Od. 7', 488

ές Ψηρὰς δ΄ ἵκοντο, Διοκλῆος ποτὶ δῶμα, νίξος Ὁ ροιλόχοιο, τὸν ᾿Αλφειὸς τέκε παίδα (coll. Schol. Buttmann. p. 116) ,,τοῦ ᾿Αλφειοῦ ¨ herzustellen. — Zu fr. 47 a beim Schol. Taur. Eurip. Phöniss. 39, welches den κῆρυξ des Laios, Polyphetes, betrifft, dient als guter commentar das von Schneidewin l. m. l. und pagin. praeced. gesagte. — Frr. 52—55 handeln über die Athamantiden: hierzu vergl. den Philostephanos beim Schol. II.  $\eta'$ , 86 und meine bemerkungen Philol. IV, 408. Dass im fr. 80. Schol. Ap. Rh. IV, 57 für Καλίκης Καλύκης zu schreiben ist, wurde bereits oben zu fr. 31 des Hell. erwähnt: dieselbe als gattin des Aëthlius führt auch Apolled. 1, 7, 5 (coll. eed. VII, 3, 4) an. - Mit dem fr. 95 über den wettstreit des Kalchas und Mopsos in der mantik vgl. Hesiod. bei Strab. XIV p. 642. Tzetz. in Lyc. 427. 439, am denen hervorgeht dass der historiker dem Hesiod folgte. - In fr. 106 (Schol. Od. 1', 320) heisst es: "Oder o Deos (Acorvos) έπιφατεί; μίσγεται αὐτῆ ('Αριάδνη). Ebenso der Schol. So-phocl. Antig. 1146: καὶ ἐν Νάξφ γὰρ τιμᾶται (Διόνυσος), ὖτι έκει τη 'Αριάδνη συτεγένετο (coll. Is. Voss. ad Catull. p. 201 ed. Il der noch mehrere andre stellen bierüber beibringt). Der dichter Theolytus in seinen Baxyixoi; und Euanthes im hymnes auf den Glaukos, lassen nicht den Dionysos sondern den ebengenannten meerdämon sich mit der Ariadne auf Dia verbinden. Siehe Athen. VII p. 296 a.c. - Fr. 111. Strab. XIV p. 632: Ταύτης (της 'Ιωνικής παραλίας) φησί Φερεκύδης Μίλητον μέν και Μυούντα και τα περί Μυχάλην καὶ Εφεσον Κάρας έχειν πρότερον την δ έξης παραλίαν μεχοί Φωκαίας, και Χίου και Σάμου, ης 'Αγκαΐος ηρχε, Λέλεγας κ.τ.λ. Ich nahm schon längst an den genitiven Xίου und Σάuov anstoss, da diese beiden inseln doch unmöglich wie die stell Phokäa als auf der seeküste liegend angeführt werden können; ich schrieb daher: καὶ Χίον καὶ Σάμον — (scil. Abλεγας έχει»). Jetzt sehe ich, dass schon loh. Kof. Whitte, de rebus Chiorum publ. ante domin. Rom. (Hauniae 1838) p. 12 auf dieselbe verbesserung gekommen ist. Dass Leleger sich auf Chios und Samos niedergelassen haben, ist auch anderswoher bekannt; siehe in bezug auf die erstere Whitte l. m. l., in bezug auf die letztere Menodotus Samius bei Athen. XV p. 672 a (we mit Meineke Exerc. in Athen. I p. 50 υπο Λελέγων και Μισυών [statt Νυμφων] καθιδουμένον zu lesen ist) und anderes bei Panofka Res Samior. - Fr. 114 a (Epimerim. Hom. ap. Cramer Anecd. 1 p. 62, 10): καὶ Ψερεκύδης "Ο Ζεύς δὲ Ίκέσιος καὶ Aláorogos xaleirai." Siehe über diesen beinamen des Zeus Schol. Sophocl. Ai. 492: οἱ δὲ δεόμενοι (scil. Δία προτείνουση) Ixeotor. Der Z. Alacropos ist mir sonst nicht aufgestossen: άλάστορος findet sich an der von Hartung mit unrecht angefochtenen stelle des Soph. Ant. 974 Br. Vergl. Schneidewin Phil. VI, 622. — Fr. 117. Steph. B. v. Φρίξα. Hinter diesem worte ist mit Meineke eine lücke anzudeuten.

# Akusilaos.

Dass dieser historiker zu den sieben weisen gerechnet wurde, berichten ausser dem de Acusil. p. xxxvi angeführten Clemens von Alexandria auch Diog. Laert. 1, 1, 14 u. Theodoret. Therapeutic. Serm. V p. 554 ed. Paris. a. 1642.

Unter die fr. ist aufzunehmen Schol. Hesiod. Theog. 134 p. 397 Gaisford: Κρεῖοσ. Τὸ βασιλικὸν, καὶ ἡγεμονικόν. Ὑπεσίονα. Τὴν ὑπὲρ τῆς γῆς κίνησιν τοῦ παντός. Ἰαπετὸς δὲ ἀπὸ τοῦ ἰέναι. — Οὐτοι δὲ ὡς Ἰρκεσίλαος (scr. Ἰκουσίλαος), Ἰτάνες καλοῦνται καὶ Τιτανίδες. Ἰλληγοροῦσι δὲ τὸν μὲν Κοῖον εἰναι τὴν ποιότητα, καὶ Κρεῖον τὴν διάκρισιν. Ὑπερίονα δὲ τὸν οὐρανὸν, τὸν ὑπεράνω ὑμῶν ὅντα. καὶ Ἰαπετὸν τὴν κίνησιν αὐτοῦ, παρὰ τοῦ ἴεσθαι καὶ πορεύεσθαι. Ὁ γὰρ οὐρανὸς ἀεὶ κινητός ἐστι. Die richtigkeit der von O. Müller Götting. gel. anz. j. 1831 p. 1141 herrührenden obigen emendation erhellt theils aus fr. 2 (Btym. M. s. v. Κοῖος 15)), theils aus anderen frr. — wie 1. 3. 4. 7. 8. 10 — aus denen hervorgeht, dass die Theogonien und die Böen des Hesiod für Akusilaos in seinen Genealogien eine Hauptquelle waren. Vergl. auch Osann ad Cornutum de N. D. p. 294.

Das fr. 1 aus Damascius περί ἀρχῶν ist unvollständig: es muss folgendermassen lauten, wobei ich das bei Müller fehlende in klammern einschließen werde: Ακουσίλ. χάος μέν ύποτίθεσθαί μοι δοκεί την πρώτην άρχην, ώς πάντη άγνωστον τάς δε δύο μετά την μίαν (Ι. πρώτην) Ερεβος μεν, την άρφενα, την δε Θήλεια» Νύκτα · ταύτην μεν άντὶ ἀπειρίας, έκείνην δε άντὶ πέρατος. 'Εκ δε τούτων φημί μιχθέντων Αίθέρα γενέσθαι, καί Έρωτα, καὶ Μητιν, τὰς τρεῖς ταύτας νοητάς ὑποστάσεις, [τὴν μέν ἄκραν Αίθέρα ποιών, την δε μέσην Έρωτα κατά την φυσικήν μεσότητα τοῦ έρωτος, την δε τρίτην Μητιν κατ' αὐτὸν ήδη τον πολυτίμητον vov.] Dass oben πρώτην zu schreiben ist, bemerkt Osann l. m. 1. - Fr. 4. Beim Schol. Nicandr. Ther. 11 ist mit Dübner p. 174 statt δάκτοντα ,,δάκετα", oder noch richtiger nach der Vorschrift von Jakobs Anth. Pal. p. 451 δακετά zu schreiben. -Fr. 5. Schol. Ap. Rh. IV, 828: 'Ακ. Φόρκυνος καὶ Έκατης την Σπύλλην λέγει. Hiermit stimmt überein der Mythograph Dionysius beim Schol. Hom. Od. \(\mu'\), 85 Buttm. — Fr. 8. Schol. Apoll. Rh. III, 1123: 'Ακούσ. καὶ 'Ησίοδος - φασὶν έξ 'Ιοφώσσης της Αίητου (Phrixum genuisse Argum). Vergl. Apollod. I, 9, 1: 'Εγένοντο δε έκ Χαλκιόπης της Αίήτου Φρίξφ παίδες, "Αργος x. τ. λ. Jophossa u. Chalkiope scheinen also zwei Namen derselben Person zu sein, was bestätigt wird durch Pherecyd. --fr. 54. bei Hesych. v. Ίσφῶσσα· ἡ χάλκειος (Cod. ἡ χάλκιος. Mül der richtig Χαλκιόπη), ως φησι Φες. — Fr. 7. Als ältern des Prometheus nennt auch der Schol. Aeschyl. Prometh. 347 den Japetos und die Klymene: Aeschylus Prom. 17 und öfter giebt ihm die Themis zur mutter. - Zu fr. 11a aus Didymus bei

<sup>15)</sup> Den Titanen Κοτος erwähnen auch Schol. Aeschyl. Prometh 351, wo Schütz, ich weiss nicht aus welchem grunde, mit Stanley Κόττον ändert, Athen. X p. 455 d: ἡ Δήτω, ἤτις Κοίου ἐστὶ θυγάτης (Letzteres gieht auch Akus, an). Virgil. Georg. I, 279. Aen. IV, 179. Ovid. Met. VI, 185 u. 366.

Macrob, Sat. V. 18 konnte erwähnt werden, dass die verbesserung ' Αχουσίλαος für' Αγησίλαος — welche beiden namen auch beim Schol Pind. Pyth. 111. 25, (fr. 25) verwechselt werden - zuerst von 0. Müller a. o. a. O. gemacht ist. - Fr. 21 a (Probus ad Virg. Bacol. 11, 48). Dass Amaranthi und Erechtheis in Amaranthi und Eretriensis umzuwandeln sind, erhellt auch aus Livius XXXV, 38: Sacrum anniversarium eo forte tempore Eretriae, Ameryathidis Dianae erat. coll. Steph. B. v. 'Αμάρυνθος, νήσος Εὐβοίας, άπό τινος κυνηγού της 'Αρτέμιδος' Αμαρύνθου. - Wan Akm. im fr. 27 von dem, durch den Neoptolemos getödteten mysischen bundesgenossen der Trojaner Eurypylos erzählt, schöpfte er effenbar aus der kleinen Ilias des Lesches (siehe Proclus vor Tzetz. Antehom etc. p. X): vielleicht folgt er dem nemlichen gedichte auch in den über trojanische sagen handelnden frr. 26.28-31. Dass die ältern historiker die kyklischen gedichte in prosa auflösten ist bekannt. - Fr. 27 (Schol. Pind. Ol. VII, 42): ov Aperτως · ού 'Αστυδάμεια ή Τληπολέμου μήτης (ex Hercule). Ak. und der mit ihm ühereinstimmende Apollodor. II, 7, 8 folgen bierin dem Hesiod: siehe Schol. Pind. l. m. l. weiter unten: Tlepolemi matrem Homerus Astyochen nominat: Holodog di 'Αστυδάμειαν αὐτήν φησι· Φερεκύδης (fr. 379) δε 'Αστυγένειαν (scr. Μίδειαν). ήν δε Φύλαντος θυγατής. "Αστυ in dem von mir emendirten worte ist blosse dittographie des verhergehenden 'Αστυδάμ.: die richtigkeit meiner verbesserung zeigt Schol. Soph. Trach. 460: Πλείστας (Ἡρακλῆς ἔγημε): δηλονότι ανάνδρους παρθένους, ώς Μίδειαν τοῦ Φύλαντος (in welcher angabe der Schol., wie öfter zu diesem stücke, gewiss dem Pherek. folgte) — - 'Aστυδάμειαν τοῦ 'Αμύντορος. - Aus fr. 28 über den sohn des Menelaos u. der  $T\eta \, \varrho \, \iota \, \delta \, \acute{lpha} \, \eta$  , Megapenthes, ist zu berichtigen Schol. Hom. Od. δ', 12 Buttm.: Αύτη (intell. Megapenthis mater) ώς μεν 'Αλεξίων Γηρι (1. Τηριδάη). Vergl. auch Schol. 9. Vulg. Nach anderen, fährt der Schol. fort, war die mutter des Megap. die tochter eines gewissen Zeuxippes, nach dem dichter der Nόστοι biess sie Δούλη (Vergl. Paus. II, 18, 6).

# Antiochos aus Syrakus.

Den zwei über Metapontum handelnden frr. — 6. 13. — reiht sich als drittes an Strab. VI, 1, t. II p. 22 Tauch.: δοπεδ δ' Αντίοχος την πόλιν Μετάποντον εἰρησθαι πρότερον Μέταβον, παρονομασθηναι δ' υστερον τήν τε Μεναλίππην οὐ πρὸς τοῦντον άλλὰ πρὸς Δῖον κομισθηναι ἐλέγχειν τὸ ἡρῷον τοῦ Μετάβον καὶ "Ασιον τὸν ποιητήν φήσαντα, ὅτι τὸν Βοιωτὸν

Δίου ἐνὶ μεγάροις τέκεν εὐειδης Μεναλίππη.

Der vorschlag A. Heckers Philol. IV, 488: weil der alte historiker Antiochos auch nothwendigerweise einen dichter vom grössten ansehen citiren müsse, hier für "Ασιον "Ήσίοδον" za sub-

stituiren, erscheint mir sehr annehmbar. — Steph. Byz. v. Σαμάρμα, πόλις τῆς Ἰονδαίας — καὶ Ἐπαφρόδιτος μὲν τὸ ἐθνικὸν αὐτῆς Σαμαρεὺς εἶπε καὶ τὴν πρώτην συλλαβὴν ἐμήκυνεν, ὁ
δ΄ Αντίοχος Σαμαρείτης. Zu den beiden uns allein bekannten
werken des Ant. über Italien und Sicilien lässt sich die obige
ntelle nicht gut zählen: entweder war er noch der verfasser eimer uns unbekannten schrift über Palästina, oder es ist hier ein
anderer historiker gleiches namens zu verstehen, vielleicht der
Antiochos, welcher ἐν δευτέρφ τῶν κατὰ πόλιν μυθικῶν vom Ptolemäus Hephaestion. f. Καινὴ ἰστ. V, 4 angeführt wird; letzteres
möchte ich vorziehen. Auch Meineke im Ind. Auct. in Steph.
versteht einen vom syrakusaner verschiedenen. Vergl. übrigens
auch Roulez zum Hephäst. s. 146 über die stelle bei Philostrat.
Vit. Soph. II, 4 p. 568, in betreff der er ebenfalls schwankt,
ob er sie dem Ant. aus Syrakus, oder dem gleichnamigen sophisten aus Aegä zutheilen soll; ich stimme für das letztere.

Im fr. 11 aus Strab. VI p. 262 ist mit Meineke Vind. Strab. p. 63 sq. statt φήσαντος ,,χρήσαντος", dann nach Coraes für εί δοσών είη, ,,εί λφον είη", ferner im orakel statt Μύσχελλε βραχύνωτε ,, Μ. άγκυλόνωτε" (dieses nach Lobeck Pathol. p. 136) und für κλάσματα ,,κλαύσματα i. e. κλαύματα", endlich anstatt πάρεκ "παρείς" zu schreiben. — Ueber den in diesem fr. erwähnten korinthier Archias, den gründer von Syrakus, vergl. Athen. IV, 167d. V, 206 f. - Mit fr. 13 über das von den begleitern des Nestor nach dem trojanischen kriege gegründete Metopontum vergl. die das nämliche herichtenden Strab. V p. 222. Vellej. Paterc. I, 1, 1. Justin. Hist. XX, 2, 1. Eust. in Dion. Per. v. 365. Ephoros hingegen bei Strab. VI p. 265 lässt jene stadt vom Daulios, dem herrscher des messenischen Krissa, endlich Steph. Byz. s. v. Μετάπ. und Serv. in Virg. Aen. XI, 540 von einem griechen namens Metabos - über den das oben von uns hinzugefügte fr. vergleiche - angelegt werden. -Fr. 15 16) aus Clemens Al. Protrept. p. 29 findet sich etwas vollständiger bei Theodoret. Therapeut. VIII p. 597 D: καὶ γὰρ 'Αθήνησι, ώς 'Αντίοχος έν τη ένατη γέγραφεν ίστορία, ανω γε έν τη ακροπόλει Κέκροπός έστι τάφος παρά την Πολιούχον αὐτήν. Die vier letzten worte, welche ursprünglich lauten mochten: παρά τη Πολιούχω 'Αθητά (oder αὐτης?), fehlen beim Clemens. Unsere obige restitution παρὰ τῷ Πολ. 'Αθ. ist = ἐν τῷ ταῷ της Π. 'Ao., welcher sprachgebrauch bei den Attikern ziemlich selten (Bernhardy Synt. p. 256), bei den Doriern hingegen geläufiger war (Ahrens Philol. VI, 655).

Philistos aus Syrakus.

De Phil. p. XLV. In betreff der stelle des Suid. v. Φίλι-

16) Weshalb Müller ohne weitere motivirung in den Addend. p. 639 dieses fr. dem syrakusanischen historiker ab – und dem verfamentation zuspricht, gestehe ich nicht einzusehen.

στος Ναυχρατίτα, in welcher dieser mit dem syrnkusaner confundirt ist, vergl. jetzt Fr. Hist. IV p. 477. — Ibid. p. xxxx. Unter den zeugnissen über die schreibart des historikers vermisse ich Demetrius de Elocut. p. 87 Walz: Φεύγειν δὲ καὶ τὰς πλαγιότητας· καὶ γὰς τοῦτο ἀσαφές, ιδοπες ἡ Φιλίστον λίξη. Füge auch die von Walz ad h. l. beigebrachten stellen des Theos

und Hermogenes binzu.

Hinter fr. 45 p. 189, in welchem Hieron vorkömmt, ist mesetzen Schol. Pindar. Ol. VI, 158 p. 153 Boeckh: iegoσύτην είχεν ὁ Ἰέρων Δήμητρος καὶ Κόρης καὶ Διὸς Αἰτναίον ἐν Σικλία ἐκ διαδοχῆς Τηλίνον τοῦ προγίνον αὐτῶν. — ὁ δὲ .... διὰ τὸν Ἱέρωνα, ἐπεὶ ἄνωθεν ἐκ προγόνων ἰεροφάντης ταῖν θαῶν ἀποδέδεικται. τὰ προκείμενά φησιν ὁ . . . καὶ παρατίθεται τὰ Φιλίστον καὶ τὰ Τιμαίον. Didymos, denn dass so die lette lücke auszufüllen ist vermuthet Boeckh sehr ansprechend, beruft sich hier also auf das zeugniss des Philistos über den Hieron und dessen ahnen als hierophanten der Demeter, Kora und des aetnäischen Zeus. — Es fehlt ferner Steph. Byz. v. Μυτισέρετος, φρουρίον Σικελίας. Φίλιστος δεκάτη. Schon Cluver sah, dass der name der stadt aus Μυτίστρατος corrumpirt ist. Dies fr. ist s. 189 nachzutragen. — Ins 8te buch auf s. 188 gehört Steph. B. v. Κρασέριον, Σικελίας γωρίον. Φίλιστος ὀγδόη.

Fr. 1. Den aufenthalt des Dadalos bei den töchtern des sicilischen königs Kokalos erwähnen auch Philostephanos und Kallimachos beim Schol. II. β', 145. — Fr. 2 (Paus. X, 11). Es war noch zu verweisen auf Eustath. in Dion. Per. 461, der in betreff Liparas, als colonie der Knidier, ganz mit Ant. übereinstimmt. Die äolischen inseln Ίέρα, Στρογγύλη und Διδύμη (nicht wie beim Paus. steht Δίδυμαι) erwähnen auch Schol. Ap. Rh. III, 42 und Schol. Od. x', 1). - Im fr. 5 ist der name der sicilischen stadt nicht "Txxaqor sondern nach Meineke Exerc. in Athen 1 p. 27 "Υκαρον zu schreiben. — Fr. 6 aus Steph. B. v. Δύμη schreibt Müller nach Berkel: Έπὶ τῆς Όλυμπιάδος, καθ' ην δ - - ἐνίκα. Das Ms. Segner. hat η' Όλ.; aber die zahl ist, wie bereits Goeller nachgewiesen, unrichtig. Ich billige ganz Meinekes vermuthung p. 241: an  $\frac{1}{4}$ ? — Fr. 9. Steph. B. v. Iaidía. Meineke schreibt nach einer munze Iairía. -Fr. 10. St. B. v. Kainivov. Accentuire Kainivov. - Fr. 18. St. B. v. Aigurdos. Richtiger Aigardos. - Im fr. 22 aus St. B. v. Τρλαι ist Τίελλα mit Mein. in Στύελλα umzuwandeln. — Fr. 25 bei St. B. v. Δάσκων. Es fehlt είς vor τὸ Πλημμύριον. -Fr. 27. St. B. v. Νακότη, ως 'Αλκότη. Vielmehr Nax., ως axory. Siehe Ms anm. - Im fr. 30. St. B. v. Ἐλβέστιοι, έθνος Λιβύης. Φιλ. η΄ ,,Περὶ δὲ τοὺς Λίβυας ἐκτ\* (ἐκτὸς Berkel) Εὐρώπης Έλβέστιοι καὶ Μαστιηνοί ist mit M. hinter Δίβνας eine lücke anzunehmen, ferner έκτ' Εὐρ. in Έκαταῖος Εὐρώπη το verbessern. - Fr. 33. St. B. v. Μίμαλκες. Das richtige ist, wie aus der von M. nachgewiesenen stelle des Ptolemäus erhellt,

Miμακες. — Fr. 39 aus St. B. v. Τύρσητα. Mein. schlägt

vor Τυρσητία. — Dass im fr. 41 bei St. B. v. Νουκρία —

Φίλιστος ω΄ καὶ τε΄ die letztere zahl unrichtig ist, bemerkt be
reits Göller: ich schliesse sie mit Mein. in eine parenthese, so

dass sich Stepb. nur auf das 11te buch heruft. — Fr. 46 (Paus.

1, 29, 9). Es stimmt fast wörtlich überein lustin. IV, 5, 10:

Demosthenes, (der anführer der Athener bei der sicilischen expedition), amisso exercitu, a captivitate gladio et voluntaria morte se vindicat: Nicias autem, ne Demosthenis quidem exemplo, ut sibi consuleret, admonitus, cladem suorum auxit dedecore captivitatis. — In betreff des fr. 84 endlich aus Schol. Pind. Nem.

1X, 95, welches vom Aristonoos, dem vormunde des sohnes des Gelon handelt, vergl. Ed. Meyer in der ztschr. f. d. aw. j. 1846.

5. 515.

#### Timaios von Tauromenion.

Auf mehrere irrthümer C. Müllers hinsichtlich der Σικελικά hat neuerdings Arnoldt in seinen abhandlungen de Athana rerum Sicularum scriptore (Gumbinu. 1846) und über die quellen zu Timoleons leben (1848) aufmerksam gemacht. Creuzer, die hist. k. d. Gr. 2te ed. p. 311 sq. billigt im ganzen die Müllerschen ansichten über diesen geschichtsschreiber.

De Tim. p. xlix anm. Zu der stelle des Suidas kommt hinzu Hesychius Milesius fr. 62 ed. C. Müller Hist. Gr. IV. p. 115: Τίμαιος Ταυρομενίτης γρασσυλλεκτρία ἐλέγετο, διὸ τὰ τυχόντα ἀταγράφειν. — Ebend. p. xlx. Zu dem was über dem lokrischen Tim. bemerkt ist, füge ich hinzu, dass ein schüler desselben erwähnt wird vom (Pseudo.) Aristotel. de Mirab. c. 129: Τημάρατον Τιμαίου τοῦ Λοκροῦ ἀκουστὴν κ.τ.λ. Für Τήμ. ist unstreitig mit Sylburg nach dem Cod. Vindob. Δημάρατον zu restituiren.

Dem fr. 3. p. 195 der Σικελικά über das sicilische gebirge Atabyrion schliesst sich an Schol. Pind. Ol. VII, 159: ἔστι δὲ καὶ ἐτ Σικελία ὄφος ᾿Αταβύφιον ὅς φησι Τίμαιος. — Die vielfachen verbindungen Siciliens mit Afrika berücksichtigend zähle ich dem nämlichen werke bei Steph. B. p. 681, 12 v. Χάλκεια, πόλις Λιβύης — ὡς Δημοσθένης <sup>17</sup>) [καὶ Τίμαιος], ὡ μεγφόμενος Πολύβιος ἐν τῷ δωδεκάτῳ ὡδε γράφει ,,ἀγνοεῖ δὲ μεγάλως καὶ περὶ τῶν χαλκείων. οὐδὲ γὰρ πόλις ἐστίν, ἀλλὰ χαλκουργεῖα". Seine obige einschaltung κ. Τ. motivirt Meineke dadurch, dass es aus Athen. XIV p. 651d feststeht, Polybius habe im 12ten buche die irrthümer des Tim. in bezug auf Libyen gegeisselt. Ich halte die restitution für evident richtig. — In die Ἰτα λικά ist einzureihen Athen. XII p. 518 c.: ἐπιχωριάζειν δὲ παρ-

<sup>17)</sup> Diesen D. halte ich mit Meineke für den versasser der Bithyniaka.

αύτοις (Συβαρίταις) διά την τρυφήν άνθρωπάρια μικρά πά τούς σκωπαίους, ώς φησι ο Τίμων (Ι. Τίμαιος), τούς καλυσμί τους παρά τισι στίλπωνας. Der urheber der obigen einleuchter den emendation ist G. Roeper bei Meineke Exerc. im Athen. N p. 22. Ueber Sybaris handelt Tim. im fr. 60. - Zu fr. 19 aus Tzetz. in Lyc. 1050 über die heilende kraft des flusses Althainos gehört Etymol. M. p. 63, 4 Gaisford: "Altaibog: no ταμός Ιταλίας, δν φησιν όνομασθηναι Τίμαιος διά το άλθαίντ τα τραύματα των έν αυτφ λουομένων. Τίμ., was bei Sylburg felk, hat G. Roeper aus handschriften binzugefügt. Das nämliche bet auch, ohne bezeichnung der quelle, Strab. VI p. 284, der offerbar dem Tim. folgt. - Das fr. 66 über die von den Lokren alljährlich als sühnopfer für die, durch den Aias Oileus geschirdete Kassandra, gen Troja gesandten 2 jungfrauen. vervelletisdige ich durch den offenbar aus Tim. schöpfenden Polybius XII, 5 p. 730 J. B. (wo im vorhergehenden Tim. angeführt wird): ταύτας δ' είναι τας έκατον οίκίας τας προκριθείσας ύπο τών Δοκρών πρίν ή την ἐποικίαν (intell. Locrorum Epizephyriorum) έξελθείν, έξ ών εμελλον οί Λοπροί κατά τον χρησμόν κληρούν τάς αποσταλησομένας παρθένους είς Ίλιον. Ueber die sendung jener jungfrauen vergl. auch Callimachus er Airiois fr. VI p. 419 Ernesti und Euphorion p. 23 ed. Meineke.

Das fr. 1. Schol. Apoll. Rh. IV, 965: Tipalog Opirangiar φησί καλείσθαι την Σικλίαν, ότι τρείς ακρας έχει. Οί δε ίστοφικοί Θρίνακόν φασιν άρξαι της Σικελίας κ. τ. l. ist zu streichen, indem der angedeutete gegensatz zwischen Tim. und den historikern hier nothwendig einen anderen autor, wohl einen dichter, voraussetzt: ich trage kein bedenken mit A. Hecker Philol. V, 418 Καλλίμαγος zu lesen. - Fr. 10. Diod. IV, 21. Ueber Phlegra, als wohnsitz der Giganten, vergl. Ephor. fr. 70. Apollodor I, 6, 1. II, 7, 1. Schol. Hom. Od. η', 59: τὰ δὲ παρὰ τοῖς νεωτέροις ούκ οίδεν (Όμηρος), ούθ' —, ούτε ώς Φλέγραν ώκηoar. - Aus der stelle der historien, welcher die frr. 30. 31. über die ankunft der Böotier und Rhodier während der irrfahrten bei der heimkehr von Troja auf den gymnesischen inseln entnommen sind, schöpfen offenbar Tzetz. in Lyc. 911. Philargyrios in Virg. Georg. 1, 309 und Eust. in Dion. Per. v. 457. - Fr. 31 übrigens ist Naţixov schreibfehler für das richtige Naţiaχων und in den worten: Τίμ. δέ φησω είς ταύτας τάς κήσους έλθειν τινας των Βοιωτών, ας Χοιράδας είπε ist "είπον" herzustellen, wie C. Müller selbst Fr. Hist. IV p. 478 vorschlägt.-Mit fr. 89 aus Steph. B. v. Magoulía - in welchem statt pasσαι "μάσσαι" 20 schreiben ist - vergl. Eust. in Dion. Per. 75, der das seinige ohne zweifel dem Tim. verdankt. - Frr. 51. 52. Die sage über den fluss Alpheus findet sich auch bei Ammian. Marcell. XV, 4, 6: Sic Alpheus oriens in Arcadia, cupidine fontis Aretusae captus, scindens lonium mare, ut fubulae ferent, adusque amatae confinia progreditur. coll. Eust. in Dion. Per. 409. Lucian. D. Mar. III. de Salt. 48. - Beim fr. 54 aus Schol. Apoll. Rh. IV, 983 war der Cod. Paris. zu berückmichtigen; aus weschem die worte Manger de and Mangedog eng Αιστίσου τρόφου, Κερχύραν δε από Κερχύρας της Ασωπού θυyargos, die ohne zweifel dem Tim., nicht dem Aristoteles angehören, hinzuzufügen sind. Siehe A. Bournot Philol. IV, 287. -Fr. 62 aus Athen. XII p. 523d leitet den ursprung der stadt Siris von flüchtigen Trojanern her: ein gleiches thuen Strab. VI p. 264. Steph. Byz. v. Zigiç. Tretz. in Lyc. 856, deren quelle gewiss Tim. ist. - Fr. 63. Die fabel von der färbenden kraft des flusses Krathis habe ich mit mehreren stellen belegt Philol. IV, 400: ich füge ihnen jetzt hinzu Theophrast und Nympkoder. beim Schol. Theocrit. V, 15 p. 38, 25 Dübuer. - Im fr. 67 bei Athen. VI p. 264c ist mit Meineke Ex. in Athen. Il p. 12 statt ,,πλην έγγυς των χρόνων ,,πλην έγχίστων χρόνων" oder ,,πλην έγγὺς τῷ γρόνφ" zu corrigiren; ich ziehe das letztere vor. -Fr. 80. Athen. IV p. 163e handelt vom Diodoros aus Aspendes. Die worte des Stratonikos ,,τῷ περὶ θηροπέπλου μανίας υβρεώς τε περιστάσιμον στοάν έγοντα Πυθαγόρου πελατά verbessert Meineke l. m. l. p. 8 sq. also: τῷ περὶ πηροπέπλου μανίας υβρέως 78 περιστάσιμον κ.τ.λ. — Fr. 81. Diog. Laert. VIII, 54: Τιμ. δια της έννάτης ίστορεί. Eine zusammenstellung ähnlicher citate giebt A. Nauck Philol. V, 698 coll. eod. Arist Byz. p. 40 n. u. S. X. Werfer in Act. Philol. Monacens. T. III f. 4. - Fr. 84a. Was Tzetz. Chil. IV, 266-70 vom hunde des Gelon nach Tim. erzählt liest man auch bei Aelian. V. H. I, 13. - Der fr. 97 bei Polyb. XII, 25 vorkommende Syrakusaner Hermokrates ist mir auch bekannt aus Frontin. Strat. II, 9, 6 u. 7, und Polyaen. Strat. I p. 68 Casaub. Ohne zweifel sind die dort erzählten kriegslisten dem Tim. entnommen. - Fr. 101 bei Cornel. Nep. Alcib. 11, 1. Hinter natus ist est einzuschalten, so wie zwischen in illo uno laudando und consuerunt "constare". Siehe Fleckeisen und Halm Philol. IV, 316 f. - Zu fr. 102 gehört Athen. VI p. 234 a: Γύλιππον γούν τον Συρακουσίους έλευθερώσαντα αποθανείν αποχαριερήσαντα λόγος, καταγνωσθέντα ύπο τον έφορων νοσφισάμενον έκ του Αυσακδρείου χρήματος. - Das Fr. 106 bei Steph. B. v. Εὐκαρπία hat Meineke also restituirt: έστι καὶ Εὐκαρπία (1. "Υκαρα) φρούριον Σικελίας έν τοις λεγομένοις .... Τίμαιος καὶ γενέσθαι έν τούτφ Λαίδα x. τ. λ. (G. Röper Philol. IV, 357 schlägt vor statt dem "έν τοίς λεγομένοις Τιμαίοις" der Vulg. zu lesen ,,έν τοῖς Πολέμωνος πρὸς Τίμαιος", was mich, wegen der kühnen änderung, weniger anspricht). Der im folgenden vom Steph. citirte Synesius Ep. p. 161 Pat. schöpft aus dem Tim. - Fr. 107. Athen. VII p. 327 b. Τχχάρων und Τχχαρον sind nach Meineke Ex. in Ath. I p. 27 mit einem x zu schreiben, de der historiker selbst angiebt, der

name dieser stadt rühre vom fische vang her. - Im fr. 127 (Ather. VI p 250) wird Δημοκλής der schmeichler des tyrannen Dienysius, erwähnt: ich trage kein bedenken Δαμοχλής zu schreiben nach Cicer. Tuscul. V, 21, 61. Sidonius Ep. 2, 13 u. a., welche die bekannte, gewiss auch dem Tim. entlehnte anecdote von schwerte des Damocles erzählen. - Fr. 129. Plat. Dion. c. 31. Der Sohn des Dion hiess nach Plutarch Hipparines, nach Tim. hingegen nach seiner mutter Arete Aretaios. Die Arete, die gattin des Dion, erwähnen auch Plut. Dion c. 6 und Cornel. Nepos Dion 1, 1: sie war die tochter Dionysius des ältern. Aelian V. H. XII, 44, 1 und 4, der sie Aristomache nennt, begeht eines irrthum; denn diese war die gattin Dionysius des ältern (Cornel. Nep. l. m. l.). - Fr. 131. Plut. Timol. 4. Den martis, welchem Timoleon die ermordung seines bruders auftrug, nemt Cornel. Nepos Timol. 1, 4 einen haruspex: der letztere folgt überhaupt in der schilderung jenes mordes wohl dem Tim., den er auch gewiss die denselben beschönigenden worte nachgeschrieben (vgl. uns unten zu fr. 143). Im §. 5 hingegen versteht er unter den Nounulli (qui) laesam ab eo (Timol.) pietatem putabant etc. ohne zweifel den Theopompos und Ephoros. - Fr. 143. Polyb. XII, 23. Die lobsprüche welche Tim. dem Timeleon ertheilt haben soll, sind uns, wie ich glaube, wenigstens theilweise von Cornel. Nep. l. m. l. c. 1 erhalten. - In dem fr. beim Schol. Aeschin. p. 751, welches in den Addend. p. 641 angeführt wird, hat Meineke Anal. Alex. p. 355 die worte: Ileριαναστάσαν δε γρόνοις υστέροις υπαντήσαι το Διονυσίω bereits als fehlerhaft bezeichnet: Schneidewin zeitschr. f. d. a. w. j. 1843 s. 929 conjicirt περιπατήσασαν, R. Unger Philel. IV, 725 περινοστήσασαν: ich bin aus paläographischen gründen für das letztere. -

### Ephoros.

Westermann im artikel Ephorus in Paulys real-encycl. Ill s. 169—71 hatte C. Müllers abhandlung über diesen autor nech nicht benutzen können: reichlich thut dies hingegen Crenzer Hist. K. ed. II s. 319 ff., der mir mit recht darauf aufmerksam zu machen scheint, dass jener die wirklichen verdienste des historikers, von welchen Marx Eph. frr. p. 63 sqq. und Westermann a. o. a. o. s. 170 handeln, nicht genug hervorgehoben habe. — Ueber den in der abhandl. p. Lvii nur kurz berührten sohn des Eph., Demophilos, spricht Müller ausführlicher Fr. Hist. II, 86a. — Abhandl. p. Lix werden die stellen des Diod. XVI, 26 und Clemens Alex. Strom. I p. 145 Sylb., welche die von Eph. statuirte Aera der rückkehr der Herakliden betreffen 18), besprochen: dass

<sup>18)</sup> Die Aera dieser rückkehr, wie deren ganze darstellung überhaupt, hat Velleius Paterc. 1, 2, 1 u. 3, 3 offenbar dem Ephorus entlehnt: vergl. mit den angeführten stellen des Vell. die frr. 13 und 16.

bei jenem nach dem letzteren πεντήχοντα in τριάκοντα umzuwandeln ist, hat neuerdings B. ten Brink Philol. VI, 589 sq. gezeigt und zugleich bemerkt, die Aera des Eph. stimme ganz mit der des Demokrit überein 19).

Zu den frr. gebe ich folgende nachträge:

- 1) Zu fr. 6 der proömien gehört Tzetz. Chil. XII, 258 sqq. Διόδωρος καὶ Έφορος καὶ πάντες χρονογράφοι, Όπόσοι ὑπερέχουσι τῶν ἄλλων χρονογράφων, Περὶ τῆς ἀρχαιότητος Ἑλλήνων καὶ βαρβάρων, Όποῖοι ἀρχαιότεροι, ἐδίσταξαν μεγάλως.
- 2) Lydus de Mens. II p. 124; περί τοῦ δουρείου ιππου ὁ Εὐφορίων (Ι. "Εφορός) φησι, πλοΐον γενέσθαι τοῖς Ελλησιν ίππον λεγόμετον. Die obige emendation ist ein eigenthum A. Heckers Philol. IV, 189 und ich billige deren scharfsinnige motivirung ganz und gar. Ich rechne das fr. zum 5ten buche - 'Aoin xai Λιβύη — in welchem ohne zweifel auch vom trojanischen kriege die rede war. 3) Clemens Alex. Strom. I p. 422: τόν τε Μίνω παρά Διὸς δι ἐννάτου ἔτους λαμβάνειν τοὺς νόμους ἰστοροῦσι φοιτώντα είς τὸ τοῦ Διὸς άντρον τόν τε αὖ Λυκοῦργον τὰ νομοθετικά είς Δελφούς πρός τον Απόλλωνα συνεγές απιόντα παιδεύεσθαι γράφουσι Πλάτων τε καὶ Άριστοτέλης καὶ Έφορος. Das den Minos betreffende, womit zu vergleichen ist Plato de Legg. init. 1 p. 625. Heraclides Pont. Polit. p. 8, 6 ed. Schneidew. A. Bournot Philol. IV, 272, findet sich ausführlicher im fr. 63 des Eph. aus Strab. X p. 370, wo hingegen das den Lykurgos angehende ganz fehlt: C. Müller p. 249 thut daher sehr unrecht daran, die stelle des Clemens mit einem kurzen "Eadem fere" abzufertigen. 3a) An fr. 103 über die Άμαζότες Σαυρομάτιδες schliesst sich an Anonymi Periplus Ponti Euxini et Maeotidis Paludis p. 2 (Geogrr. Min. ed Hudson Vol. I): ώς δὲ Εφοοος λέγει, Σαυροματών λέγεται έθνος. Τούτοις δε έπιμε-μίχθαι τας 'Αμαζόνας τοις Σαυρομάταις λέγουσιν (seil. Ephorus aliique auctores), έλθούσας ποτέ από της περί τον Θερμώδοντα ποταμόν γενομένης μάγης έφ' οίς έπεκλήθησαν οί Σαυρομάται γυναιχοχρατούμενοι. 4) An fr. 86 aus Steph. Byz. über Sestos schliesst sich an Eust. in Dion. Per. 513: περί Εὐρώπην δέ έστιν ή όηθείσα πόλις, λεγομένη 'Αττικώς μέν ή Σεστός, παρά δὲ 'Εφύρφ ὁ Σηστός. 5) Schol. Vict. II. ν', 30: τούτων (intell. 'Αμφίων καὶ Ζηθος) μεν οὖν ζώντων οὐδεν οἱ Φλέγυαι τοὺς Θηβαίους

Auch fr. 15, über die einrichtung der olympischen spiele durch den Eleer Iphitos, stimmt mit Vell. I, 8, 1 überein. Den im. fr. 25 als vater des Codrus genannten Melanthus erwähnt auch Vell. I, 2, 2; ich halte des letzteren Aera des Codrus — 1111 v. Chr. für die des Ephor.

<sup>19)</sup> Dem nömlichen Demokrit folgt Ephor, auch im fr. 142 (Seneca Q. N. VII, 16) über den merkwürdigen cometen, und wahrscheinlich auch bei Plut. Vit. Camill. 19 — fr. 9a — in betreff der Aera der zerstörung Troias. Siehe B. ten Brink l. m. l.

ήδύσαντο διαθείναι θανόντων δε αντών έπελθόντες συν Ευρυμάγο τῷ βασιλεί τὰς Θήβας είλον. καὶ έρηκον γενέσθαι την πόλεν μέχρι της Κάδμου ἀφίζεως. έπι αλείου δε περί αθνών διείλευται Εφοοος, αποδεικούς ότι την Δαυλίδα και ού της Γυρτόνα φκησαυ όθεν και παρά Φωκενοι το ύβρίζειν φλεγυζο λέγεσθαι. Hier polemisirt also Eph. gegen den Pherekydes, der fr. 102 a Gyrton als sitz der Phlegver angiebt. 6) Steph. Byz. v. Zinvooc. soλις Σύρων. Έφορος δε Σίμυρα ούδετέρως αλτήν φησι. Nachzutragen auf s. 259 sq. 7) Zwei stellen der naturgeschichte des Plinius werde ich weiter unten - in der bemerkung zu fr. 76 als aus dem Eph. entnommen nachweisen. 8) Das in den Addend. p. 642 aus Cramer Anecd. Par. beigebrachte fr. aus dem werke περὶ εύρημάτων findet sich auch im Ktymol. M. ed. Gaisford p. 852, 55, woselbst, wie in Cramers Cod. Neapol., 'Tiòr 20) (nicht To, was ein anderer cod. und der Schol. Homer. 11. 1, 31 in Matranga's Anecd. Gr. 11 p. 385, 20 bieten) u. Eq. ir rois Εύρημασι, wofür die sylburgische ausgabe Εύφορος έν τη Εύρωπ liest, steht. Der inhalt des fra., die erfindung der weberei, decumentirt deutlich die richtigkeit der neuen lesart.

Fr. 25. Harpocration v. 'Απατούρια. Cf. den ganz mit Eph. übereinstimmenden Frontin. Strat. 11. 5. 41: Melanthus, dux Athenieusium, cum provocatus a rege hostium Xantho Boeotio, descendisset ad pugnam, ut primum cominus stetit, luique, inquit, Kanthe et contra pactum facis: adversus solum enim cum altere processisti. Cumque admiratus ille, quisnam se comitaretur, respexisset, aversum uno ictu confecit. und Polyaen Strat. I, p. 25 Casaub. — Fr. 35 aus Steph. B. v. Λάμψος. Statt Καδίδρου ist nach Meinekes richtiger verbesserung Κοδρίδου zu schreiben: der name des Kodriden ist ausgefallen. - Fr. 41. Strabo III p. 202 berichtet nach Artemidor, Ephorus erwähne beim heiligen vorgebirge in Spanien ein isoor Houndeoug. Aus der nämlichen stelle des Artemidor schöpft auch Plin. N. H. II, 112: Artemidorus adjicit amplius, a Gadibus circuitu sacri premontorii etc. und ibid. c. 100: Gadibus, qui est delubro Herculis proximus, fons etc. - Zu dem fr. 45 bei Strab. V, 375, welches die Kimmerier betrifft, vergl. Meineke Vind. Strab. p. 53. - Fr. 58. Strab. VI p. 427. In der anmerkung war Polyän. Strat. II, 14 anzūführen. Siehe Meineke l. m. l. s. 76. — Fr. 60. Strab. VIII p. 577: "Εφ. δ'ἐν Δίγίνη ἄργυρον πρῶτον κοπήναί φησιν ύπὸ Φείδωνος. Hiermit stimmt überein Marmor Par. Ep. 30. Vergl. auch Boeckhs und C. Müllers commeutar zu letzterem, Ottfr. Müllers Aeginetic. p. 191 und Boeckha metrologische unters. - Fr. 64 c p. 253. Aelian Var. H. XIII, 23:

<sup>20) &#</sup>x27;Υιός, als name einer Aegyptierin, kommt wie Κύπρος, über welchen weiblichen namen vergl. Meineke zum Steph. B. p. 395, 18, zu den von Lehrs im Aristarch angeführten beispielen von fraueanamen auf er hinzu.

Εφ. αθεδο (Ανκομργον) λιμό διακαρτερήσαντα έν φυγή άποθώ reir Lepst. Das nämliche berichten Timnios und Aristoxionos wol der Peripatetiker in seinen Bioi ardowr -- bei Plutz Lycurg. 23. Im unmittelbar vorhergebenden beisst es bei Aelian: Απίρτησε γάρ αθτῷ (scil. Lyc.) τὸν δφθαλμόν έκκοπῆραι ὑπὸ 'Aλκάνδρου κ. ε. λ.: dieses was von Plut. übergangen wird, erzählen auch Paus. III, 18, 2 (wo 'Aλκάνδρου und 'Aλκάνδρφ vorkömmt), Valer. Max. V, 3 Ext. 2. und der historiker Dioskorides - wol in seinen Lacedsemonicis - beim Olympiodor. in Platon. Gorg. ed. Jahn in Jahns Jahrbücher 14 suppl. bd. (1848) s. 522; beim letzteren ist jedoch, nach dem eben beigebrachten, Kliardoos, wozu der herausgeber bemerkt "z. in ras." in Άλκανδρος umzuwandeln. Ich ziehe es übrigens vor dieses fr. mit dem 19ten des 1sten buches, in welchem von einem dem Lyk. nach seinem tode in Sparta errichteten tempel (cf. Plut. 1. m. 1. und Herodot. 1, 66. die rede ist, zu verbinden. - Mit fr. 65 aus Diod. V, 64 stimmt überein Strab. X, p. 476 = 899 Kramer, bei dem statt oi appaiot mit Meineke Vind. Strab. z. 176 ol'Adnealor zu lesen ist. - Nach dem nämlichen gelehrten s. 135 muss es in dem von der günstigen lage Böotiens handelnden fr. 67 bei Strab. IX p. 614 also lauten: προς ήγεμονίαν εύφνως έγειν, άγωγη δε και παιδεία μη γρησαμένους, επι[μελεί] μηδε τους αεί προϊσταμένους αυτης, εί και [τί] ποτε καθώρθωσαν, έπὶ μακρόν χρόνον συμμείναι. Die worte am ende dieses frs über die folgen des todes des Epaminondas für die Thebaner hat Diodor. XV, 78, ohne den Eph. zu neunen, entlehnt. Vergl. A. Schäfer Philol. III, 604 der dieses, was ganz sicher ist, nur vermuthungsweise ausspricht. Auch Cornelius Nepos hat offenbar die das nämliche betreffenden schlussworte des lebens des Ep. dem Ephorus nachgeschrieben. Die in dem aus Steph. B. v. 'Axquiqua entnommenen theile des fre erwähnte beotische stadt dieses namens kommt auch bei Livius XXXIII, 19 zweimal vor. - Mit fr. 70 aus Theo. Progymn. VI p. 60, welches das früher Phlegra genannte und von den Giganten bewohnte Pallene zum gegenstande hat, vergl. Fr. Pal. Vat. Strab. VII, 25 p. 81 Kramer: έτι δὲ πρότερον τοὺς Γίγαντας ἐνταῦθα (scil. έν Παλλήνη) γενέσθαι φασί και την χώραν ονομάζοντές Φλέγραν οι μεν μυθολογούντες (inter quos Eph.), οι δε πιθανότερον έθνος τι βάρβαρον π. τ. λ. Der geograph zeiht also bier, wie auch sonst öfters, den historiker eines irrthums. -Fr. 72. Steph. B. v. Αβδηρα. Die letzten worte: ἀφ' οῦ τὰ "Αβδηρα sind mit Meineke zu tilgen 21). — Fr. 75 aus Harpocration v. Aarog betrifft die eroberung dieser stadt durch Philipp: hierüber vergl. A. Schäfer Philol. III, 608. - Zu dem

<sup>21)</sup> Der aus Harpocration v. Kq. 8 o'ry entnommene theil dieses fra handelt von der Colonisirung der stadt Krithote durch die Athenienser unter Miltiades: hierzu vergl. Funkhänel im Philol, IV p. 90.

folgenden fr. 76 p. 256 sq. aus Strab. VII p. 463 bemerke ich dass schon Nacke Choeril. p. 127 sq. die den angeführten versen des Chörilos vorhergehenden Worte: 🦸 (vyediar) Eleves degaios mit recht nicht vom Eph., sondern vom Strabo herrühren lässt 22), der die expedition des Xerxes, auf welche sich die folgenden verse besiehen, mit dem skythischen kriegszuge des Darius verwechselte. Noch weiter geht Kramer, der jene werte einem interpolator zuschreibt. Gegen ende dieses frs wird die erfindung der töpferscheibe durch den Anacharsis erwähnt, wogegen sich Strabo unter berufung auf Homer. II.  $\sigma$ , 600, we jene schon vorkommt, erklärt: hiermit vergleiche Seneca Ep. 90,31: Anacharsis, inquit (Posidonius), invenit rotam figuli, cujus circuits vasa formantur. Dein quia apud Homerum (l. s. l.) invenitur figuli rota, mavult videri versus falsos esse, quam fabulam (weraus sich die interessante thatsache ergiebt, dass Eph. für den Posidonius die quelle war, während Seneka Strabos polemik gegen den ersteren billigte) und Plin. N. H. VII (in dessen Ind. auctt. auch Ephorus erwähnt wird) c. 57: Tiglinas Coroebus Atheniensis (scil. invenit). In iis orbem Anacharsis Scythes: ut ali Hyperbius Corinthius. Unter jenen alii meint Plin. gewiss auch den Straton Lampsacenus ,, qui contra Ephori εὐρήματα scripsit (Siehe Ind. auctt. dieses buches). In demselben buche c. 57: eandem (intell. ancoram) bidentem Anacharsis (invenit) folgte Plin. ebenfalls dem Ephor., wie aus dessen obigem fr. bei Strab., we unter den ευρήματα des Anacharsis auch αμφίβολος αγχυρα genannt wird, hervorgeht. - Fr. 78. Scymn. Chius v. 102 sqq. Ίαζαματών ist in Ἰαζαβατών umzuwandeln nach St. B. v. Ίαζαβάται (so Westermann und Meineke), έθνος παρά Μαιώτι, ους Σαυρομάτας φησίν Εφ. Letzteres erwähnt auch Skymnus aus dem Eph. und Ammian. Marcellus XXII, 8, 30, der sie jedoch Jaxamatae nennt. Bei Amm. kommen auch die Agathyrsi und Geloni, so wie §. 40 die Neuri vor, wie auch bei Herodot. IV, 102 und öfter. Juvenal. 15, 125: Agathyrsi immanes. -Fr. 86. Steph. Byz. v. Boullor. Keior ist mit Meineke in Kior zu verhessern. - Fr. 87 (Strabo XII p. 827) Vergl. über die nach Amazonen benannten städte noch Arrian. beim Eust. Dion. Per. 828, der mehrfach mit dem Eph. übereinstimmt und Justin. H. II, 4, 15. — Zu fr. 97 aus Athen. IV p. 154d über die waffentänze der Mantineer cf. Meineke Ex. in Athen. 11 p. 2 sq. - Fr. 98. Steph. B. v. 'Aλιείς, πόλις Λακωνικής. Schreibe 'Agγολικής nach Berkel und Meineke. - Fr. 103 aus St. B. v. Αμαζόνες ist mit Meinecke also zu vervollständigen: φασί δὲ περί αὐτῶν ὅτι τῆ φύσει τῶν ἀνδυῶν διαφέροιεν, αἰτιώμενοι τοῦ

<sup>22)</sup> Dass Strabo bei einreihung fremder stellen in sein werk zuweiten nachlässig verfährt, erkennt neuerdings auch Th. Bergk im Ind. Lectt. Marburg 18<sup>44</sup>/45 N. IV p. 6 sq. an in bezug auf die verse des Mimnermos 1 p. 46 sq.

τόπου την κράσιν bis καὶ χώλους πάντας ποιήσαι. Ueber den von Eph. erwähnten namen der Amazonen Σαυρομάτιδες handelt Rust. in Dion. Per. 828. - Fr. 101. Diog. Laert. 1, 40: "Εφορ. δ' αντί Μύσωνος 'Αναγαρσιν (in septem sapientium numero habet) 25). Hiermit vergl. den nämlichen I, 106, wo nach Sosikrates aus Rhodus und Hermippos Μύσων σύν τοῖς ἐπτὰ καταριθμείται: die beiden eben angeführten autoren traten also gegen die ansicht des Eph. in opposition. - Fr. 107 (Steph. B. v. Πάρος) hat uns abgekürzt auch Eust. in Dion. Per. 525 aufbewahrt. - Zu fr. 111. Schol. Pindar. Pyth, I, 146 war noch Aelian. V. H. VI, 11 anzuführen, was ohne zweisel dem Ephorus nachgeschrieben ist. - Fr. 124. Hinsichtlich der gründung der sicilischen stadt Entella durch flüchtige Trojaner stimmen mit Eph. überein Virg. Aen. V, 887 sq. (mit Servius Commentar u. Heynes 3. Excurs ad h. l.) Silius Ital. XIV, 205 (nebst Rupertis note). Tzetz. in Lyc. 471. 953. Eines Trojaners Entellus thut auch Hygin. Fab. 273 erwähnung. — Fr. 125 a. — Addend. p. 642 — beim Schol. Hom. Od. γ', 215: Ἐν τῷ ἐκκαιδεκάτη ιστορεί Κλεόφορος περί τούς θεούς (Boeckh bei Buttmann: ίστ. ὁ "Εφορος περί τοῦδε ώς) πολλάκις μεθίστησαν τοὺς βασιλείς μαντεία. Dies giebt aber, was C. Müller übersehen, noch keinen vernünftigen sinn. Nach dem Schol. B: πολλάκις γὰρ μεθίστασι τούς βασιλείς μαντείαις έπισπόμενοι und Cramer Anecd. Par. III. p. 433 sq.: ἐπισπόμενοι θεοῦ όμοῦ: πολλάκις μεθέσταν τοὺς βασελείς μαντεία (1. μαντείαις) έπισπόμενοι, ίστορεί Κλεόφορος έν τῷ ις΄ περὶ τοὺς θεούς (sic) muss im fr. geschrieben werden: πολλάχις με<u>θέ</u>στησαν τοὺς βασιλεῖς μαντείαις ἐπισπόμενοι d. h. oft wurden könige auf den rath der orakel abgesetzt. - Fr. 130. Athen. XI p. 500 b. Die zurückberufung des Thimbron und dessen ersetzung durch den Derkyllidas fällt in Ol. 95, 1. Siehe besonders Xenoph. Hellenik. III, 1, 8-9. - Fr. 136. Steph. B. v. Χυτόν. Für Ήπείρου ist das richtige ήπείρου aufzunehmen. Siehe Meinekes Epimetr. II. - Fr. 155. Atheu. VI p. 232 d. Cf. Schol. u. Eust. in Hom. Od. 7', 267: τότε δη Μετέλαος μεν τῆ Προτοία 'Αθητά τον της Ελένης δομον ανέθηκεν έν Δελφοίς was ganz mit Eph. übereinstimmt. — Fr. 141 a (Polyb. XII, 4a) schreibt dem tyrannen Dionysius dem älteren eine regierungsdauer von 42 jahren zu: sollte nicht bei Valer. Maxim. IX c. 13 Extern. 4: qui (Dionysius Syracus. tyr.) duodequadraginta annorum dominationem in hunc modum peregit "duoetquadraginta" das richtige sein? - Fr. 146 a. Diogen. Laert. Il, 54. Ueber den tod des Gryllus, des sohnes des Xenophon, in der schlacht bei Mantinea vergl. Valer. Maxim. V, 10 Extern. 2 nebst den von J. Lipsius ad h. l. citirten stellen des Aelian u. Stobäus.

23) Die in diesem fr. erwähnte Zusammenkunft der sieben weisen beim Crösus berührt auch Herodot I, 29, der jedoch von der ausschlies-sung des Thales hiervon, die Eph. annimmt, nichts meldet.

JEGTEC .

- Fr. 144. Diodor. XV, 60. In betreff der ermordung des tyranneu Jason von Phere siehe Valer. Maxim. I, 8 Ext. 6 (vergl. die von Lipsius beigebrachte stelle des Cicero de Nat. deor.) u IX, 10 Ext. 2, welche letztere stelle ganz mit Eph. übereisstimmt. - Zum werke περὶ είρημάτων rechnet: Müller nach Marx fr. 161 p. 276 bei Harpocration v. Femparior, zwoier es ο γης μέταλλον. Περί δε του έν Σάμφ γεωφανίου δν ερόποι έξευρέθη Εφορος περί Χωρίων (1). Cod. Vatic. έν έχωρίων. Cod. Morell. er d' negl ymgiwr. Cod. Medic. et all. Egogog is zi θ'. Χωρίων mit Marx in Εύρημάτων zu verwandeln erscheint mir zu gewaltsam; auch Müllers vorschlag im Cod. Medic. statt 8' 8' zu lesen und das fr. zum 4ten buche der historien zu rechnen kann ich nicht gut heissen: ich trage kein bedenken mit Boissonade zu Herodian. Epimerism. p. 209 "Eq. er Est γωρίω zu emendiren und dieses fr. den übrigen ans dem Eirταγμα έπιγώριον p. 124 einzureihen. In betreff des samischen Geophanion, welches auch Ingangos genannt wurde, siehe Suis. s. v. 'Επὶ τὰ Μανδραβόλου. Zenob. III, 82 p. 77 (mit der Ann.) und den corrumpirten Schol. Nicandr. Alexipharm. v. 149 p. 40 Schneider (206 Dübner): Φυλλίς δέ το καλούμετον γεωφάνιον έν Σαμοθράχη (l.  $\Sigma$ ά $\mu$ φ)  $^{24}$ ) καὶ μελέφυλλον (D. Meλίφυλλον) žnakcito. Ninardoog de Pullida nakci. Für uelem. oder Melig. ist ohne zweifel Μελάμφυλλον zu corrigiren; denn erstens wurde die insel Samos einst Melamphyllos genannt (Panofka Res Sam. init. dem ich hinzufüge Aristocritus 25) bei Plin. N. H. V, 31, Eust. in Dion. Perceg. 533): zweitens steht auch beim Schol. weiter unten η φυλλίς (D. Φυλλάς. scrib. Φυλλίς) οὖν ή μελάμφυλλός (D. richtig Μελάμφ.) έστιν. Das samische γεωφάνιον wurde also nach zwei früheren namen der insel - Phyllis und Melamphyllos - benannt.

## Theopompos aus Chies.

De Theop. p. LXXIII <sup>26</sup>). Bei Dionys. Ep. ad Cn. Pomptom. VI p. 782, nach welchem Theop. verfasste: ἐπιστολὰ, τὰ, ἀρχαϊκὰς γραφομένας möchte ich mit Ruhnken Hist. Crit. Or. gr. p. 162 R. und Valckenaer ἀρχαϊκῶς γρ. schreiben i. e. antiquo stylo scriptas, und darunter die mit alterthümlicker bitterkeit die sittenlosigkeit seiner landsleute und des Harpalos rügenden briefe an den Alexander verstehen. C. Müllers eigene verbesserungsvorschläge: ἐπ. τὰς περὶ τῶν ἀρχῶν Χίων γραφ.

<sup>24)</sup> Disses erhellt theils ans dem oben gesagten, theils ans den folgenden worten des Schol. Φυλλίς γὰς ἡ Σάμιος. Von einem samothrakischen χεως. ist nichts bekannt.

<sup>25)</sup> Vielleicht in seinem von Parthenius Erot. 11 erwähnten werke über Milet.

<sup>26)</sup> Der ibid. p. LXV Anm. aus dem Polybius angeführte berühmte Flötenspieler Theopompos kommt auch vor bei Athen. XIV p. 615 b.

eder vac, Agrai Xiai" introaq., "ita ut litterae intelligantur de magistratibus Chiorum" scheinen mir keiner beachtung werth. Ibid. LXXV wird erwähnt, dass Cornelius Nepos dem Theop. schmähsucht vorwerfe. Ich bemerke nun, dass der römische biegraph im leben des Lysander sich dieses fehlers selbst schuldig gemacht hat: während nämlich der griechische historiker frr. 21. 22. von den sitten und dem character des Lysander eine sehr günstige schilderung entwirft und namentlich seine uneigennützigkeit hervorhebt, findet sich beim Cornel kein einziges anerkennendes wort, sondern nur tadel, so z. b. c. 4: er habe im kriege gegen den Pharnabaz multa crudeliter avareque fecisse. Sollten vielleicht in dieser biographie die historien des bekanntlich sehr oft von Theop. abweichenden Timäos die quelle gewesen sein ?

oft von Theop. abweichenden Timäos die quelle gewesen sein?
An frr. vermisse ich: 1) Steph. B. v. Μελίβοια, πόλις Θετταλίας - το ενθνικον Μελιβοεύς, ώς Θεόπομπος. Dies gehört in eine stelle der Philippika z. b. Buch XXII, die berebenheiten schilderte, deren schauplatz Thessalien war. 2) ld. v. Χαιρώνεια — Αθηναίοι καὶ [οί] μετ' αὐτῶν ἐπὶ τοὺς Όρχομενίζοντας των Βοιωτών έπεργόμενοι και Χαιρώντιαν πόλιν Όργοuseiwe eiloe". Dass diese worte nicht mehr zu den unmittelbar vorhergehenden des Hellanikos zu rechnen sind, sondern dem Theopomp., dessen namen durch die schuld des epitomators ausgefallen, angehören ist eine schöne, von Meineke und mir gebilligte vermuthung O. Müllers, Orchom. s. 416. Orchomenos kommt vor in den frr. 64 und 264. 3) Zenobius V, 26. p. 131: Ξένος έλθοι οστις όνήσει: ταύτην φησί Θεόπομπος ύπο Φιλίππου πρώτον λεγθήναι. Θεσσαλών γάρ καταστρεψάμενος πόλιν και τους αυτόθι ξένους πώλησας, χλενάζων είπεν. Ελθοι ξένος οστις ονήσει. Das fr. gehört ins 44te buch, in welchem n. 284 und 85 p. 317 von den maassregeln des Philippus gegen die besiegten Thessaler gesprochen wird. Ueber das sonstige vorkommen des sprüchwortes siehe die note zum Zenob. 4) ld. VI p. 171: Φρουρήσαι έν Ναυπάκτφ: Φιλίππου Ναύπακτον έλόντος Αγαιοί τους φρούρους ἀπέσφαξαν καὶ Παυσανίαν τὸν ἄρχοντα τῆς φρουρᾶς ἀπέκτειναν, ώς φησι Θεόπομπος. Dies ist nach dem fr. 46 lib. II einzuschalten. 5) Das fr. 148 aus Harpokration v. Auxeior findet sich auch beim Schol. Lucian. Piscat. 52 T. IV p. 90 sq. Jacobitz. 6) Sotion περί ποταμ. etc. p. 125 Sylb.: Θεόπομπος έν Λυγκησταίς φησι πηγήν είναι τη μέν γεύσει όξίζουσαν, τούς δε πίνοντας μεθύκσεσθαι, ώς άπὸ οίνου. Neben fr. 229 zu placiren. Mit rücksicht auf die vorliebe des Theop. naturmerkwürdigkeiten in seinen historien zu erwähnen, von denen in den uns erhaltenen frr. fünf wunderbare quellen genannt werden, glaube ich nicht zu irren, wenn ich aus jenem werke herleite: 6a) Plin. N. H. XXXI (dessen Ind. auctt. auch den Theop. aufführt) c. 17: Cranone est fons calidus citra summum fervorem, qui in vinum additus, triduo calorem potionis custodit in vasis Coll. Athen. (der bekanntlich jenen historiker. fleisnig benutzt) II p. 42 c.: ἐν Κραννῶνι δ' ἐστὶν ὕδωρ ἡσν χῆ θερμόν, ο διατηρεί κραθέντα τον οίνον έπὶ δύο καὶ τρείς ημέρας. Bestätigt wird die richtigkeit meiner annahme auch dedurch, dass in fr. 85 - neben welches das eben beigebrachte zu setzen ist - ein anderes naturwunder Cranons erwähat und vom Plinius, wie ich zeigen werde, dem Theop. nacherzählt wird. 7) Schol. Aristoph: Av. 556 fin. (Dübner): legor nolepor] . . . ίστορει περί αὐτοῦ καὶ Θουκυδίδης (1, 112) καὶ Ερατοσθέτης έτ τῷ θ' καὶ Θεόπομπος ἐν τῷ κέ. Das fr. ist deshalb besonders interessant, weil wir daraus ersehen, dass Müller & Theop. p. LXXII, nach dem vorgange von Wichers, aus den fr. 177 beim Schol. Apoll. Rhod. mit recht folgert, vom heiligen kriege sei im 25sten buche der historien die rede gewesen. 8) Schol. Lucian. Pseudol. 29 T. IV, p. 237 Jacob.: Τρικάραιος (ser. Τρικάρανον) φρούριον έστι της Αργείας ούτω καλούμε 707. Dass ich dieses mit recht dem Theop. vindicire erhellt aus dessen fr. 267 27) aus Steph. Byz. v. Torxáguror (so, nicht wie Müller hat Toixágara, ist nach Meineke su schreiben). 9) Demetrius de Elocut. Rhet. Gr. IX, 102 (nachdem vorher vom daτὸν gesprochen): Καθάπες ὁ Θεόπομπος τὰς ἐν τῷ Πειραιεί αύλητρίας και τα ποργεία και τούς αύλούντας και άδοντας και όργουμένους, ταύτα πάντα δεινά όνόματα όντα καίτοι άσθενώς είmar detros doxei. Hierdurch werden die frr. incertae sedis p. 327 sqq. vermehrt.

Zu einzelnen frr. babe ich folgendes zu bemerken. Fr. 30 (Sincell. p. 262): Ὁ Κάψατος (rex Macedoniae) ἀπὸ μὲν Ἡραxléous la ve x.v.l. Hiermit stimmt, wie bereits Müller angiebt, lustin überein: ich bemerke dass einer abweichenden chronologie folgt Vellei. Patercul. 1, 6, 5: Circa quod tempus (a. Chr. 813) Caranus, vir generis regii, seatus decimus ab Hercule, etc. Ich erkläre mir diese abweichung daraus, dass für Vell. Epherus die quelle war (cf. oben aum. 18), während sie für Trogus Theop. war. - Der im fr. 82 (Harpocration v. Agyaios) erwähnte Pausanias ermordet später den Philippus. Siehe Val. Max. 1, 8 Ext. 9 und die von Lipsius angeführten stellen. -Fr. 36. Steph. B. v. Χάλκη. Hinter πρώτφ Φιλιππικών ist eine lücke anzudeuten; das übrige gehört ins 3te buch. Siele Meinekes Note. - Fr. 48. St. B. v. Zeigiria. Schreibe mit Mein. Ζειρηνία. Zu dem aus Harpocration v. Δατός entnommenen theil des nämlichen frs. vgl. A. Schäfer Philol. 111,60 7 aq. -

<sup>27)</sup> Ich beziebe dieses fr. auf die folgende begebenheit bei Xenophon Hell. VII, 4, 11: (Ol. 103, 3) οἱ δὲ 'Αφγετοο ἐμόσωντες ἐπὶ τοῖς απτοῖς τοῦτοις εἰρήνην ποιήσωσθαι, ἐπεὶ οἰκ ἰδύνωντο κατακράξαι δύστε τοῖς τῶν Φλιασίων φυγάδας μένειν ἐν τῷ Τρικα ράνου ἐν τῷ ἐν τῷ ἐκυτῶν ποἰεί ἔχωντας, παραλαβόντες ἰφρούρουν, φάσκοντες σφετέραν τὴν γῆν ταύτην εἶναι. ἔγν δλίγω πρότερον ὡς πολεμίαν οὐσαν ἐδήουν, καὶ δίκας τῶν Φλιασίων προτκαλουμένων οἰκ ἐδίδοσαν.

Fr. 64. St. B. v. Εὐαίμων. Dass diese orchomenische stadt ihren namen dem Eugimon, der ein sohn des Ormenos und vater des Eurypylos war (Strab. IX p. 438. Apollodor. III, 10, 8) verdanke, habe ich bereits Philol. VI, 317 vermuthet. — Fr. 69. Apollon. Dyscol. Hist. Mir. 1. Die worte καθάπερ αλλοι τε πολλοί είρήκασιν, έτι καί Θεόπ. leiden an einem kleinen gebrechen, dem durch ein hinter en einzuschaltendes de abzuhelfen ist. Cf. R. Hercher Philol. VII, 449 anm. - Fr. 71. Diog. Laert. I, 9: — - δς καὶ ἀναβιώσεσθαι κατὰ τοὺς Μάγους φησί τους άνθρώπους, καὶ έσεσθαι άθανάτους, καὶ τὰ όντα ταις αὐτῶν ἐπικλήσεσι διαμένειν. Statt αὐτῶν möchte ich mit G. Röper Philol. III, 27 die conjectur des Casaubonus avraîs aufnehmen "in dem sinne nämlich, dass in dem zukünftigen lichtreiche nach der überwältigung Ahrimans einerlei benennung der dinge d. i. einerlei sprache unter den menschen sein wird". Vgl. Plut. de Is. et Os. 47. — Fr. 81 (Schol. Aristoph. Av. 962) handelt vom Böotier Bakis. Diesen kennt nicht Aelian V. H. XII, 35, 4: Βάκιδες τρείς, ό μεν Ελλην, ό δε 'Αθηναίος, ό δε 'Agxάς. Sollte in dem Ελλην vielleicht das gentile einer böotischen stadt verderbt vorliegen? Ich vermuthe: Ἐλεώνιος nach den vorgefundenen worten des Schol.: ὁ μὲτ (Βάκις) ἐξ Ἐλεῶνος της Βοιωτίας (coll. Schol. Pac. 1071 wo das nämliche steht). -Fr. 85 (Antigon. Caryst. 15) handelt von den merkwürdigen raben zu Cranon. Vgl. Plin. N. H. X, 15: Itaque parvis in vicis non plus bina coniugia (corvorum) sunt: circa Cranonen quidem Thessaliae singula perpetuo: genitores soboli loco cedunt. Dies ist übrigens vom Plin. nicht dem Theopomp., sondern dem in Ind. Auctt. huius libr. vorkommenden Kallimachus entnommen, der vom Steph. Byz. v. Κράνων neben dem Theop. über jene naturmerkwürdigkeit citirt wird. - Fr. 74. Athen. II p. 45 c. Ueber die gefangennehmung des Silenus durch den Midas siehe Xenoph. Anab. I, 8, 13. Paus. I, 4, 5. Maximus Tyrius Diss. IX cum nota Davisii. Philostrat. Imagg. 1, 22. Ovid. Met. XI, 102. Suidas v. Μίδας u. a. — Zu dem über den Eubulos und Kallistratos handelnden fr. 95 - Athen. IV p. 166 d - giebt einen vorzüglichen commentar A. Schäfer Philol. V, 12 und III, 577 ff. Derselbe berücksichtigt an der ersteren stelle auch fr. 96 aus Harpocration v. Ευβουλος, so wie an der letzteren s. 584 das fr. 97 bei Harpocration v. Σύνταξις 28). — Fr. 102 aus Schol. Lucian Tim. 29 und Schol. Aristoph. Pac. 680. Bei letzterem ist nach dem ersteren für  $X_{\ell} \ell \mu \iota \delta \circ \varsigma$  " $X_{\ell} \ell \mu \eta \tau \circ \varsigma$ " zu lesen. Siehe Meineke Frr. Com. I p. 188 sq. und Solanus bei Jacobitz T. IV p. 47. — Fr. 103 aus Schol. Aristoph. Vesp. 1001 über

<sup>28)</sup> Der von Kallistratos, nach Theop., zuerst aufgebrachte ausdruck σύνταξις für φόψος findet sich auch auf der griechischen inschrift von Rosette Lin. XI ed. Letronne: συντάξεις σιτικεί καὶ ἀψγυφικαί, was der herausgeber richtig übersetzt "des contributions en nature et en argent".

den exostrakisirten Hyperbolos rechnet Müller zu lib. X, hieria dem Schol. Lucian Tim. 29, wo das nämliche steht, folgend. Bei letzterem will nun Solanus bei Jacobitz l. m. l. ἐν δ Φιλιππικών herstellen; ob mit recht lasse ich dahingestellt sein. Zu fr. 104 (Gell. N. A. XV, 20) über eine gemüsehändlerin als mutter des Euripides, war zu verweisen auf die stellen des Aristophanes, in denen Eur. als sohn einer λαχανόπωλις verspottet wird, Val. Max. 111, 4 Ext. 2 und die von Lipsius beigebrachten stellen. Philochorus (fr. 165) läugnete dieses. - Das längere, nicht unwichtige fr. 111 aus Phot. Bibl. C. 177 p. 102 bedarf an mehreren stellen einer sorgfältigen erläuterung. nächst der kyprische könig Euagoras als ein έναντία πράττων τῷ Πέρση bezeichnet wird, so erhält dieses licht aus Paus. I. 3, 2, der angiebt, dass jener könig eingedenk seiner abkunft vom se laminier Teukros, dem perserkonige im interesse der Athener entgegen getreten sei, und dass ihm dafür die letzteren aus dankbarkeit statuen am Kerameikos errichteten. Der im folgenden erwähnte Nikokreon ist der kyprische tyrann dieses namens, über welchen handeln Valer. Max. III, 3 Ext. 4 und die von Lipsius ad h. l. citirten autoren. Der Orontes, mit welchem Euagoras unterhandelte, ist der persische satrap des Darius (Cf. Valer. Max. VI, 9 Ext. 5 mit der note des Lipsius). Ueber das vom ägyptischen könig Nectanibis gesagte vergl. Cornel. Nep. 2, 1 und Agesil. 8, 6, wo er Nectanabis genannt wird, endlich über den Pnytagoras Curtius IV, 3. Zu "Τίνα τε τρόπον Ελληνες οί σύν Αγαμέμνονι την Κύπρον κάτεσχον, απελάσαντες τούς μετά Kινύρου  $^{29}$ ) ών είσιν ὑπολιπεῖς Aμαθούσιοι  $^{50}$ ) vergl. die über den aufenthalt des Agam. auf Kypros bei der heimkehr von Troja handelnden Vellej. Paterc. 1, 1, 2 (mit Burmanns note). Steph. Byz. v. Λάμπη. Serv. in Virg. Aen. III, 133. Dieses schöpfte Theop. gewiss aus den Νόστοις. Weiter heisst es: περί τε των έν Κφ καὶ Κνίδφ ἰατρών, ώς Ασκληπιάδαι, καὶ ώς έκ Σύρτου οί πρώτοι ἀφίκοντο ἀπόγονοι Ποδαλειρίου. Ueber die koischen Asklepiaden, deren einer den namen Podaleirios führte, habe ich bereits oben beim Pherekydes gesprochen; in betreff der knidischen siehe Aristides Or. in Asclep. T. 1 p. 43 Jebb. Galen. T. I, 128. XV, 364. 427. ed. Kühn und Sextus Empir. adv. Mathem. I p. 51 C: zu ihnen gehörte der historiker Ktesias (Galen. T. VIII. 731). Vom aufenthalt des Podaleirios in der karischen stadt Syrna handeln ausser dem schon von Müller citirten Steph. Byz. s. h. v. auch Paus. III, 26, 10 und Tzetz. in Lyc. 1047.

θαινε Τεῦκρον και Κινύρου θυγατέρα. 30) Cf. Steph. B. v. Άμαθοῦς fin. (ἔκλήθη) ἢ ἀπὸ τῆς Κινύρου μητιών ἀμαθούσης.

<sup>29)</sup> Beiläufig stelle ich diesen namen her bei Tzetz. in Lyc. 450: καὶ γήμας (Τεῦκρος) Εὖνην τὴν Κύπρου (εςτ. Κινύρου) 'Αστερίαν ἐγέννησε. Siehe Paus. 1, 3, 2 (Euagoras rex Cypri) γενεαλογῶν ἐς προγόνους ἀνέθαιν Τεῦκρον καὶ Κινύρου θυγατέρα.

Der auszug aus dem Theop. fährt fort: καὶ περὶ Μόψου ποῦ μάντεως, καὶ τῶν θυγατέρων Ροδῆς καὶ Μηλιάδος καὶ Παμφυλίας έξ ών ή τε Μοψουεστία καὶ ή έν Λυκία Ροδία, καὶ ή Παμφυλία <sup>51</sup>) τὰς ἐπωνυμίας ἔλαβον. Die gründung von Mopsuestia durch den Mopsos ist bekannt: rücksichtlich Pamphyliens vergl. Steph. B. s. b. v. 52) und Eusth. in Dion. Per. 854. in bezug auf Rhodia endlich Steph. B. s. h. v. Eine tochter Melias des Mopsos habe ich sonst nicht erwähnt gefunden; einen sohn Melos desselben führt an Hellanicus beim Steph. Byz. v. Mallieig. — Im folgenden fr. — 112 — aus Schol. II. β', 135 über den von Kalchas und Amphilochos nach Trojas zerstörung gewählten landweg hat Theop. offenbar die cyklischen Nosten vor augen (siehe Proclus vor Tzetz. Antehom. etc. p. XII). Zu diesem fr. bemerkt Müller: "Welckerus de Cycl. p. 29 haec petita suspicatur ex Theopompo Grammatico. Ad liquidum res perduci nequit" (sic!). Aber vielleicht lässt sich dieses doch entscheiden: ich werde nämlich zu beweisen suchen, dass das fr. dem historiker Theop. angehört. Aus dem vorhergehenden fr., welches als den historien angehörig bezeugt ist, wissen wir, dass in diesem werke die gründung von städten im süden Kleinasiens nach Trojas fall durch den Mopsos berührt wurde: was ist nun natürlicher, als dass an dieser stelle der histor. auch berichtet wurde, wie Kalchas und Amphilochos von Troja aus auf dem landwege zum vorsteher des klarischen Orakels bei Kolophon, Mopsos gelangten 55), wie sich hier Kalch. mit dem Mops. in den, auch vom historiker Pherekydes fr. 95 erwähnten wettstreit in der weissagekunst einliess und, vom letzteren überwunden 34), sich das leben nahm, wie endlich Mops. in begleitung des Amphilochos sich nach Kilikien und Pamphylien begab und

31) Die von den einwohnern der pamphylischen stadt Aspendos der Aphrodite dargebrachten schweineopfer rühren nach dem Schol. Dionys. Perieg. 852 davon her, dass einst Mopsos von dieser stadt aus auf die jagd gehend, das erste von ihm zu erlegende wilde schwein der Aphrodite zu opfern gelobte, und dies auch wirklich that. Ich führe dieses au weil sich mir darauf der bis jetzt noch nicht erklärte "sanglier" auf den aspendischen münzen (Mionnet. T. III p. 446 nn. 4. 5) zu beziehen scheint.

32) Will man übrigens des Stehh. worte mit Theop. in einklang bringen, so muss man sie folgendermassen ergänzen: Παμφυλία — — ἀπὸ Παμφύλης τῆς [Μόψου τοῦ] 'Ραχίου καὶ Μαντοῦς. Ueber den Mopsos als sohn des Rhakios und der Manto siehe Paus. VII, 3, 21. IX, 33, 2: Andere geben ihm den namen Apollo und die Manto zu eltern (Pomponius Mela I, 17, 2 u. a.).

33) In diesen zusammenhang gehört wohl auch fr. 113 aus Schol. Apoll. Rh. I, 338 über das von der Manto, der Mutter des Mopsos gestiftete klarische orakel. Vergl. über das sachliche C. A. Pertz Colophoniac. (Götting. 1848) p. 49 sqq., dem ich nachtrage, dass nach Ch. Texier, Description de l'Asie mineure (Paris. 1839—49) T. II p. 300 noch jetzt eine grotte des Mopsos in einem gebirgsthale bei Klaros existirt.

34) Dass Mopsos in diesem streite unterlegen sei, berichtet von allen alten autoren allein Seneca Medea Act. III, 654 (concidit Mopsus).

daselbst mehrere städte anlegte. Auf letzteres beziehen sich mter andern Herodot. VII, 91. III, 9. Arrian. Anab. II, 5, 9. Strabo XIV p. 675. Ich glaube nicht zu irren, wenn ich aunehme, dass Theop. diese sagen aus den Nooroic in sein geschichtswerk aufnahm. - Fr. 116. Harpocration v. Aprepusie. Eine von der theopompischen abweichende schilderung des todes der Artemisia findet sich bei Valer. Max. III, 6 Ext. 1: vielleicht folgte er dem Ephorus, den er auch sonst öfter benutzt (siehe die oben beim Eph. angeführten stellen). - Fr. 117. Athen. XII p. 532 b. Auf den aufenthalt des Iphikrates in Thrakien bezieht sich auch Cornel. Nep. lphicr. 3., der die äusserung von jenes sohne Menestheus: pater, quantum in se fuit, Thracem me genuit: contra ea mater (Cotyis regis Thracum filia) Atheniessem gewiss den Theop. verdankt. - Zu fr. 122 gehört nech Steph. Byz. v. Πονηφόπολις, πόλις έν Θράκη. — Fr. 123. St. B. v. Ανδειρα πόλις. Supplire mit Meineke της Τρωάδος.-Fr. 132. Harpocration v. Norior - - - ori eori ywgior noκείμετον της Κολοφωνίων πόλεως κ. τ. λ. Hierzu giebt eine gute erläuterung Pertz Colophon. p. 18 sqq. — Fr. 140 Strab. VII, 488: τὸν ᾿Αδρίαν (Adriaticum mare) δὲ ποταμοῦ ἐπώννμον γεγονέναι. Hier wollte Casaubonus πόλεως ändern; dass dieses aber nicht nothwendig ist, lehrt Eusth. in Dion. Per. 92: έστιν 'Αδρία πόλις καὶ παρ' αὐτὴν κόλπος 'Αδρίας, καὶ ποτα-μὸς ὁμοίως coll. Hec. fr. 58. — Fr. 149 aus Athen. X p. 442 f. hört schon bei ωρμηκότες auf: die folgenden worte: ἐπιεικῶς δ' εἰσὶ πάντες (so ist für ἐπιεικῶς. Τόδ εἰσὶ zu schreiben) bis κισσυβίφ, sind vom Athenäus hinzugefügt, da sich Theop. auf Kallimachos nicht berufen konnte. Siehe Meineke Ex. in Athen. Il p. 20. - Fr. 150. Steph. B. v. Χυτρόπολις. Statt "Παοηλθεν ή Χυτρόπολις χω\* απωχισμένον έξ 'Αφύτεως" ist nach Böhneke, forschungen auf dem geb. der att. redner s. 34, dem Meineke beipflichtet, zu lesen: Π. είς Χυτρόπολιν, χωρίον άπ. έ. 'Αφ. — Fr. 153. St. B. v. Όμάριον. Das richtige ist Όμάριον. - Fr. 155. Athen. X p. 436. Die späteren schicksale des  $X\alpha\rho/\delta\eta\mu\rho\varsigma$  ' $\Omega\rho\epsilon/\eta\varsigma$  werden von Theop. selbst — fr. 189 - und von Curtius III, 2 erzählt. - Im fr. 156. St. B. v. Αἰόλιον muss es statt Ἐπορεύθην "Επορεύθη", ferner statt Αττικής nach Meinekes wahrscheinlicher vermuthung "Βοττι- $\varkappa \tilde{\eta} \varsigma$ " heissen. — Fr. 157 St. v.  $B \varrho \epsilon \acute{\alpha}$ . Schreibe  $B \varrho \acute{\epsilon} \alpha$  und ergänze nach πόλις " $\Theta \varrho \acute{\alpha} \times \eta \varsigma$ ". — Fr. 159. St.  $\overrightarrow{B}$ . v.  $\Gamma \alpha$ στρωνία. Dieser name ist, wie Meineke bemerkt, aus Γαστωνία corrumpirt. Die nämliche makedonische landschaft wird im fr. 265  $\Gamma_{\varrho\alpha\iota\sigma\tau\omega\sigma\iota\alpha}$  genannt. — Zum verständniss des ganz ohne erläuterung gelassenen fr. 168 aus Harpocration v.  $A\tau\tau\iota$ χοῖς γράμμασι dient Meinekes Epimetr. I in Steph. p. 717. — Fr. 174 aus St. B. v. Μιάκωρος und Μίλκωρος: die erstere stelle ist mit Meineke zu streichen und nur die letztere beizubehalten. --

Im fr. 178 bei Athen. VI p. 260b ist nach Meineke Ex. in Athen. Il p. 12 entweder hinter ὑπομένων eine lücke anzunehmen. die man durch διετέλει ausfüllen kann, oder es sind die folgrenden worte ἦν δὲ καὶ φύσει βωμόλοχος in eine parenthese einzuschliessen; nach mlsiov; endlich ist die auch im cod. A feh-! lende partikel τε zu tilgen. - Fr. 212 St. B. v. Δύμη. Ueber die erwähnten Syrakusaner "Αθηνις ('Αθάνις cod. unus Berkel.) und 'Ηρακλείδης cf. Arnoldt de Athana etc. p. 5 und C. Müller Add. et Corrig. in Vol. II (nicht I) p. 654 sq. Den Herakl. nennt auch Valer. Max. III, 8 Extern. 5 einen mann cuius fidei Syracusanus Dion plurimum credebat. Seinen tod erwähnt Cornel. Nep. Dion 6, 5. - Fr. 221 a. St. B. v. 'Αρβαζανοί. Corrigire 'Αρβαξανοί, so wie '/ψίκουροι statt 'Υψίκουροι: hinter ἐνέμοντο ist πρότερον einzufügen. — Fr. 226. St. B. v. Έλευθερίς, πόλις Βοιωτίας - Κότου καὶ Έγκλέου. Vielmehr Aίκλου, nach welchen worten κτίσμα ausgefallen ist. Siehe Mein. — Fr. 238. Athen. XII p. 532 c: (Χάρης) περιήγετο στρατευόμενος αύλητρίδας καὶ ψαλτρίας καὶ πεζάς έταίρας. Die letzteren sind έταιζαι χωρίς όργάνων nach Aristoteles Politiar. fr. 47 Didot. coll. A. Bournot Philol. IV, 277. - Fr. 248. Steph. B. v. Δανθαληται, έθνος Θρακικόν. Der name dieses volkes lautet bei Livius XL, 22: Dantheletae. - Im fr. 260 aus Athen. IV p. 166e über den luxus der Tarentiner ist in den worten ή πόλις ή των Ταραντίνων σχεδόν καθ' έκαστον μηνα βουθυτεί κ. τ. λ. nach Meineke Ex. in Athen. Il p. 8 (coll. Vindic. Strab. p. 78) "καθ' ἐκάστην ἡμέραν" herzustellen. — Fr. 266. Steph. B. v. Καρύα, χωρίον της Λακωνικής. Ich möchte Καρύαι zu schreiben vorschlagen nach Livius XXXV, 27: Ad Caryas primum in hostium (Lacedaemoniorum) terra posuit castra und Lucian. de Salt. 10: ἐν Καρύαις τῆς Λακωνικῆς. -Fr. 277. Athen. XIII p. 595 b. Die worte κοινής δαπάνης sind nicht, wie Casaubonus wollte, zu streichen, sondern in ολίγης δαπ. umzuwandeln: die corruptel ist daraus zu erklären, dass die augen des abschreibers zum folgenden κοινήν abirrten. Vgl. Meineke Ex. in Ath. 1 p. 42. - Fr. 278. Athen. XIII p. 586 c: περί ής (Γλυκέρας) φησι Θεόπ. ἐν τοῖς περί τῆς Χίας ἐπιστολης κ. τ. λ. So schreibt Müller nach G. Dindorf. Was soll dies aber bedeuten? Wichers meint: eine schrift, an den Alexander gerichtet, über den von diesem an die Chier geschriebenen brief. Aber einerseits ist Χία ἐπιστολή statt ἐπιστ. πρὸς Xiove ungriechisch, wie auch Müller de Theop. p. LXXIII zugiebt; andererseits sehe ich keine möglichkeit ein, wie ein von Alex. an die Chier gerichteter brief, in welchem unter anderem stand: sie möchten ihm purpur schenken (Athen. XII p. 539 f.) und der sich also, hiernach zu schliessen, ganz in der sphäre des gewöhnlichen lebens bewegte, dem Theop. anlass und stoff zu einem besonderen werke geben konnte. Ebensowenig kann ich

C. Müllers zu Clitarch. fr. 21 p. 83 Scr. Al. M. mitgetheilte erklärung jenes titels "quasi de Chia quadam pellice Theop. scripsisset" billigen. Ich bin daher geneigt mit Schweighäuser er rak πεοί Χίου ἐπιστολαῖς zu verbessern und erblicke darin nur einen anderen titel der theopompischen ἐπιστολαὶ πρὸς Ἀλέξανδρον (Athen. XIII p. 595a), da beide werke, wie die frr. 276 und 77 zeigen denselben inhalt haben: nämlich klagen über den Harpalos, dem Alexander die verwaltung der steuern in Chios übertragen (Diod. XVII, 108 coll. Whitte de rebus Chior. etc. p. 56) und eine schilderung von dessen sittenlosem lebenswandel, durch die er vielleicht Als. unwillen zu erregen und ihn zur absetzung des Harp. zu veranlassen gedachte. Weil also diese briefe das wohl und webe von Chios sehr nahe angingen, konnten sie füglich żaigt. neoi Xiov heissen. - Fr. 279 (Athen. XI p. 508 c.). Der Herakleete Bryson, dem Platon mehrere seiner Dialoge verdanken soll. wird auch vom komischen dichter Ephippos bei Athen. l. m. l. p. 509c in gesellschaft mit dem Platon angeführt. - Fr. 290. Strab. XIII p. 932: Ό μέν γε Τμῶλος —; ἡ δὲ μεσόγαιος κ.τ.λ. Die von Müller nur in der note berührte emendation von Palmerius und Casaubonus Μέσσωγις (richtiger Μέσωγις) musste als evident in den text aufgenommen werden: die nachbarschaft beider berge beweist auch Plin. N. H. XIV, 9 der nach dem Twolites vinum, den Mesogites v. nennt. - Fr. 287 (Antigon. Caryst. 152) über die merkwürdige quelle Lusc, steht auch bei Plin. N. H. XXXI (in dessen lad. Auctt. Theop. vorkömmt), 10: At in Lusis Arcadiae quodam fonte mures terrestres vivere et conversari. — Fr. 305 Steph. B. v. 'Αλίσαρνα. Es ist 'Αλίσαρνα zu schreiben und am schluss hinzuzufügen: τὸ ἐθνικὸν ὁ αὐτὸς (Θεόπ.) 'Αλισαρναΐος. — Fr. 328 Bekker Anecd. p. 371, 5 v. "Ακατος. Vergl. Athen. XI p. 782 f.: "Ακατος, ποτήριος εοίκὸς πλοίφ. Ἐπικράτης (Comicus) κ. τ. λ. Das fr. gehört ohne zweifel dem komischen dichter Theop. an, nicht aber dem historiker. — Fr. 399 steht auch beim Schol. II. 1, 38 in Matrangas Anecd. Gr. 11 p. 387, woselbst Πίσσαν in "Πίσαν", Ίπποδαμίας in Ίπποδαμείας umzuwandeln ist. In betreff des ήνίογος des Pelops Killos und des letzterem zu ehren nach seinem tode von jenem errichteten heiligthums des killäischen Apollon auf Lesbos verdient noch gelesen zu werden die abhandl. R. H. Klausens im Philol. VII p. 505.

### Phylarchos.

In den Prolegomen. p. LXXIX sq. wird die beurtheilung des Phyl. durch den Polybius besprochen: hierzu giebt wichtige fingerzeige Brandstäter, bemerk. über das geschichtswerk des Polybius (Danzig 1843). Vergl. auch Campes bericht Philol. II, 351 ff. und Brandstäters replik ebendas. IV, 761 sqq.

Ein neues fr. habe ich nicht gefunden; vielmehr werde ich

ihm weiter unten beim Philochorus nach dem vorgange A. Heckers eins — das 76ste — entziehen 55). Ich beschränke mich daher auf einige bemerkungen zu einzelnen frr. Fr. 10a. Athen. VI p. 271 b: Βυζαντίνους φησίν ούτω Βιθυνών δεσπόσαι ώς Λακεδαιμονίους των Είλωτων. Hier sind nicht die kleinasiatischen sondern die thrakischen Bith. gemeint, welche erwähnen Thucyd. IV, 75: Βιθυνών Θρακών. Xenophon Hellen. III, 2, 2: την Βιθυνίδα Θράκην u. a. — Fr. 13 aus Constantin. Porphyrogenit. de administr. imp. 23 findet sich jetzt noch im Steph. Bvz. p. 325, 12 v. Ἰβηρίαι. Vergl. Meineke ad h. l. — Fr. 14. Schol. Apoll. Rhod. IV, 1561 fin.: 'Axeourdoog de er πρώτω περί Κυρήνης [της 'Τψέως] μετ' αύτὸν (Εὐρύπυλον) βασιλευσαί φησι Αιβύης Κυρήτην της 'Υψέως. Das erste της 'Υψέως ist als blose dittographie des letzteren zu tilgen. - Fr. 23 aus Athen. XIII p. 593 b handelt von der ermordung des königs Antiochos durch seine gemahlin Laodike. Hierüber war zu verweisen auf Niebuhr kl. schr. I s. 273, der Appian. Syr. 65 und Hieronymus zu Daniel XI als parallelstellen citirt, denen ich hinzufüge Plin. N. H. VII, 10 und Valer. Max. IX, 14 Ext. 1. — Fr. 33 bei Parthenius Erot. 15 : Ἡ ἱστορία παρὰ Διοδώρφ τῷ Ἐλαίτη έν έλεγείαις κ. τ. λ. Das richtige ist Δούριδι τ. Έλ., wie A. Hecker Philol. V, 416 gezeigt hat. Mit der in diesem fr. erwähnten sage von der verwandlung der Daphne stimmt völlig überein Ovid. Met. 1, 452 sqg. — Fr. 22. Athen. 11, 58 c. Der name des bythinischen königs ist nicht  $Z\eta\lambda\alpha\varsigma$ , sondern wie aus den von Lucht angeführten stellen des Trogus, Arrian, Tzetzes, Steph. Byz. hervorgeht Ζιήλας, von dem Ζηίλας beim Photius blose verschreibung ist. Vergl. auch Niebuhr kl. schr. p. 284. A. 78. — Im fr. 34 ist für Μένανδρος zu schreiben Μελάν-Groc, wie wir weiter unten bei gelegenheit der Atthidenschreiber nachweisen werden. - Fr. 37 Athen. I p. 18 d. Meineke schreibt den namen des indischen herrschers mit Dindorf Zveδράχυττος: ich ziehe es vor Σανδράχοττον zu lesen, welche form ausser den angeführten stellen des Strabo und Appian auch Justin. XV, 4, 13 u. 20 hat. Vergl. auch Ανδρόχοττος bei Athen. XII p. 530 c. — Fr. 56 Plut. Cleomenes 28. Ueber die besiegung des Kleomenes durch den Antigonus handelt auch Justin. XXVIII, 4, 1-11, der vielleicht aus dem Phyl. schöpft - Der im fr. 48 (Plut. Pyrrh. 16) vorkommende Leotychides ist der bruderssohn des Agesilaus. Siehe Cornel. N. Agesil. 1, 2. -Fr. 62. Athen. XII p. 526 a betrifft die früher abgehärtete, spä-

35) Nach Niebuhr Kl. Schr. s. 256 anm. verdankt Justin. Hist. XXXVIII, 1 das vom Mithridates und Nikomedes erzählte dem Phyl. Auch XXVII, 3, wo S. 7 Artamenem in Ariamnem zu verwandeln und socerum einem missverständnisse des von Phyl. gebrauchten wortes κη-σεσμής zuzuschreiben ist, ist ohne zweifel dem Phyl. entlehnt. Siehe Nieb. a. a. o. a. 284 anm.

ter zur grössten schwelgerei ausgeartete lebensweise der Kolphonier. Hierzu vergl. Theop. fr. 129 und Pertz Colophon. p. 57 sqq. — Fr. 75. Bei Athen. XIV, 689 d im verse.

Nισύριοι μοῦνοι μὲν ἐλεύθεροι ἱερουργοί will C. Müller Fr. H. IV p. 492 Νισυρίη scil. deae lesen, was allerdings der lesart eines dindorfschen codex συνριηι näher kommt als die von Schweighäuser herrührende Vulg.

### Die Atthidenschreiber.

Mit p. LXXXI der Abhandlung de Atthid. scriptt. wo die Atthis des Amelesagoras oder Melesagoras erwähnt wird, ist jetzt zu verbinden Frr. Hist. II p. 22. wo über dieselbe ausführlicher gehandelt wird. - Ibid. p. LXXXII, Mit recht hält Müller in der hauptstelle über die Atthis des Andron von Halikarnass bei Strabo IX p. 392 au der lesart "Ardowr fest, während Voss und Westermann de Hist. Gr. p. 385 'Ardeozior corrigiren. lu übrigen vergl. jetzt Frr. Hist. 11, 351. Ein neues fr. der Atthis des Andron werden wir unten beim Androtion nachweisen. In der angeführten stelle des Apollon. Dyscol. 8: "Ανδρων δί έν τῆ τετάρτη τῶν πρὸς Φίλιππον θυσιῶν ziehe ich vor mit Meinecke Exerc. in Athen. I p. 35, dem auch A. Nauck Philol. IV. 688 beistimmt, "Aβρων zu emendiren nach Steph. Byz. v. Βατή, δημος της Αίγηίδος φυλης, όθεν ην Άβρων ό Καλλίου, έξηγητής, περί έρρτων και θυσιών γεγραφώς, und unter dem Philippos, dem das werk dedicirt ist, den vater der Kallistomache aus Aexone, den schwiegervater des Lykophron, den sohn des redners Lykurg, der ein weitläuftiger verwandter des Habron war, zu verstehen. — Das ebendaselbst über die Atthis des Melanthios und des nämlichen schrift Περί των έν Ελευσίνι μυστηρίων beigebrachte wird jetzt vervollständigt in den Frr. Hist. IV, 444. Bei dem über den Diagoras von Melos handelnden fr. 7 mussten berücksichtigt werden Movnier, de Diagora Melio (Rotterdam 1838). Th. Bergk, Reliq. Com. Att. Ant. p. 179 und Meineke Epimetr. I in Steph. Byz. p. 718. Zu dem werke über die eleusinischen mysterien rechne ich noch Jo. Laur. Lydus de mens. p. 276 : ἐν δὲ τῷ κατ' αὐτὸν (Κρόνον) ἱερῷ, ὧς φησι Φύλαρχος — καὶ Μένανδρός (scr. Μελάνθιός) γε [τῆ] πρώτη, ούτε γυνή ο[ύτε κύων ού]τε μυί[α] εἰσήει. So emendirte Meineke de Menandr. et Philem. p. XXXIX. C. Müller Frr. IV p. 447 weist die stelle dem Menandros von Ephesus zu.

## Kleidemos oder Kleitodemos.

De Atth. Scr. p. LXXXVI wird von den Νόστοις desselben gesprochen und angenommen sie seien ein theil der Atthis gewesen; dass dem aber nicht so sei glaube ich Philol. IV, 110 nachgewiesen zu haben. Sie waren ein selbstständiges werk — wenn sie anders wirklich existirten. Es ist nämlich höchst auf-

fallend, dass sie nur einzig bei Athen XIII p. 609 c vorkommen: sollte daher nicht bei diesem statt Κλείδημος das ursprüngliche Αντικλείδης gewesen sein, aus dessen von mir l. m. l. u. p. 98 besprochenen prosaischen nosten uns eine ziemliche anzahl frr. erhalten sind? (Siehe Scrr. Rer. Alex. M. p. 148 Didot). Nachdem einmal durch ein versehen des abschreibers Avri ausgefallen war, konnte der rest KAEIAHS leicht in den auch sonst bei Athen. vorkommenden namen  $KAI\Delta HMO\Sigma$  (der vielleicht gar abbreviirt war) übergehen. Diese meine vermuthung wird von Boeckh, dem ich sie mitgetheilt, gutgeheissen. - Ibid. Das 'Εξηγητικόν des Kleidemos wird nur von Athen. IX p. 409 f grwähnt; ein gleiches werk des Antikleides hingegen von vielen autoren (Vergl. Script. Alex. M. p. 150): ich trage daher kein bedenken auch hier eine verwechselung beider autorennamen zu statuiren und bei Athen l. m. l. — fr. 20 — Κλείδημος in 'Arτικλείδης umzuwandeln. Dann wäre dieses werk ganz aus der reihe der kleidemeischen zu streichen; denn die übrigen einer bezeichnung des werks entbehrenden, von Müller p. 363 nach Lenz und Siebelis vermuthungsweise zu demselhen gezählten frr. lassen sich alle anderswo unterbringen. Bei dem ersten - fr. 19. — aus Suid. v. Τριτοπάτορες 36), wo es ohne nennung des Kleid. nur heisst  $\delta$   $\tau$  $\delta$  'E $\xi\eta\gamma\eta\tau\iota\varkappa\delta\nu$   $\pi$  $\sigma\iota\dot{\eta}\sigma\alpha\varsigma$  hindert nichts den Antikleides zu verstehen: die übrigen finden alle in der Atthis eine geeignete stelle: so fr. 21 über "The als beinamen des Dionysos, fr. 22 über die Akropolis zu Athen, endlich fr. 23 über das attische fest der Proakturia. Somit erhielte die Atthis 3 neue p. 362 einzuschaltende bruchstücke.

Im fr. 1 fin. aus Bekker Anecdot. 327, 3 ist in den worten Eis τὸ ίερὸν τὸ μητρ ῷον τὸ ἐν Άγραις zu corrigiren τ. ἱ Δήμητρος τ. s. A. Siehe Preller in Paulys Real-Encykl. III, 89. - Fr. 5. Plut. Thes. 19. Den aufenthalt des Minos in Sicilien erwähnt auch Athen. I, p. 10 e: λούουσι γοῦν καὶ αί Κωκάλου θυγατέρες, ώς νενομισμένον, τον Μίνω παραγενόμενος είς Σικελίαν. — Das vom alten namen Makedoniens, Maketia, handelnde fr. 7. findet sich jetzt auch Steph. Byz. p. 428, 2 v. Maxedoría. Vergl. auch Eust. in Dion. Perieg. 427. - Fr. 12. (Suid. v.  $E\pi i \, \Pi \alpha \lambda \lambda \alpha \delta i \varphi$ ) betrifft den raub des trojanischen palladiums durch den atheniensischen könig Demophon: ich bemerke dass Paus. I, 28, 8 u. 9. Lysias Or. ap. Schol. Aristid. p. 163 Fromm. ganz das nämliche überliefern, nur dass sie den beraubten nicht Agamemnon, sondern Diomedes nennen. - Im fr. 15 (Paus. X, 15), dürfte wol mit A. Hecker Philol. V, 422 statt Κλείδημος δε, όπόσοι τὰ Αθηναίων επιχώρια έγραψαν, ὁ άρχαιότατος zu schreiben sein ὁπόσοι 'Αθηναίων τὰ ἐπ. ἔγο; denn

<sup>36)</sup> Für Γύγην (Οὐρανοῦ καὶ Γῆς πατδα) ist nach Apollod. I, 1, 1. doch wol Γύην zu schreiben, wenn mir gleich der "centimanus Gyges" des Horatius nicht unbekannt ist.

allerdings haben schon vor Kleid. Pherekydes, Amelesagora und Hekataios werke verwandten argumentes geschrieben, während alle übrigen verfasser von Atthiden, die aus Athen gebürtig, jünger als er sind. Wenn aber der nemliche gelehrte a. a. e. in den frr. 17 u. 18 aus Athen. XIV p. 660 a und Harpocration v. Πουκί "Πρωτογονίας" in 'Ηρφογονίας" umwandeln will, da gegen jenen der orphischen disciplin entlehnten titel der inhalt beider stellen — die Κήρυκες und die attische Pnyx — protest einlege; so kann ich ihm hierin nicht beistimmen: ich halte au der Vulg., die mir wie Prellern Philol. VII, 34 eine attische wsprungsgeschichte zu bezeichnen scheint, mit voller überzeugung fest. - Wie im fr. 24 wird auch von Herodot. I, 60 Valer. Max. I, 2 Ext. 2 und in den Rhett. Gr. V, 378 u. VII, 712 die zurück. führung des Pisistratos durch die kränzeverkäuferin Phye erwähnt. In den schlussworten: Συνέβη — τον Χάρμον — τον προς 'Ακαδημία Έρωτα ίδούσασθαι ist Müller geneigt mit Siebelis τον πρ. Ακ. Έρωτος βωμόν zu schreiben: ich hingegen halte an der Vulg. fest nach Athen XIII p. 461 d: 'Adneason de rogovros aniσχον του συνουσίας τινός διαλαβείν προεστάναι τον Ερωτα ώστε της ' Απαδημίας εκδήλως τη ' Αθηνά καθιερωμένης αὐτόθι τὸν Έρωτα ίδρυσάμενοι συνθύουσιν αὐτῷ. — Das fr. bei Plin. N. H. IV, 21 endlich — Addend. p. 645 — steht auch bei Solin. c. 17, und zwar mit der nämlichen corruptel Callidemus 57).

### Androtion.

Zunächst frägt es sich, ob der Atthidenschreiber Andretion mit dem gleichnamigen redner, gegen welchen Demosthenes Ol. 106, 2 eine rede hielt (Westermann, gesch. der gr. Bereds. §. 54, 25) identisch ist, oder nicht. Während Meursius in der Bibliotheka Attica, Jonsius Script. Hist. Phil. II, 9 u. Westermann zu Voss. de H. Gr. p. 386 das erstere annehmen, sind Siebelis und nach ihm C. Müller de Atth. scr. p. LXXXIII der letzteren ansicht.

Die identität beider männer erhellt aber aufs unwidersprechlichste aus folgender, mir von meinem gelehrten freunde Böhneke mitgetheilten stelle der Anecdot. Gr. ed. Mistoxydes (in der Schäferschen ausg. des Isokrates): 'Ανδρονίωνα τὸν τὴν 'Ανθίδα γράψαντα, καθ'οῦ καὶ ὁ Δημοσθένης ἔγραψε. Androt. war also ein zeitgenosse des Demosthenes und Müller irrt,

37) In betreff des nun folgenden Phanodemos habe ich nur zu bemerken, dass während C. Müller de A. scrr. p. LXXXVII des Voss änderung Φανόδικος statt Φανόδημος ἐν πρώτη Δηλιακῶν bei Harpocration v. Εκάτης νῆσος — fr. 26 p. 370 — bekämpfte, er sich jetzt frr. Hist. IV p. 473 coll. p. 492 sq. doch zu derselben bequemt hat: ich halte sie für vollkommen gerechtfertigt. — Zu fr. 1, welches den früheren namen von Delos, Ortygia, erklärt, vergl. Schoł. Ambros. Odyss. ἐ, 123. und zu fr. 18 über den tod des Cimon Thucyd. I, 112, Diodor. XII, 3. Cornel. Nep. Cimon 3.

wenn er ihn erst Ol. 115 — 30, zu den zeiten des Timeios und Philochoros, blühen lässt.

Ein neues fr. ist Proclus ad Hesiod. "Εργ. 810: Την έννεακαιδεκάτην, ώς καὶ όκτωκαιδεκάτην τὰ πάτρια των Αθηναίων καθαρμοῖς ἀποδίδωσι καὶ ἀποτροπαῖς, ὡς Φιλόχορος λέγει και 'Ανδροτίων αμφότεροι έξηγηταί των πατρίων. So hat B. ten Brink Philol. VI, 723 die Vulg. ώς Φ. λ. καὶ ἀμφότετος έξ. τ. π. ἄνdoss mit einer vorsetzung und verbesserung von ardoes hergestellt und zugleich erinnert, dass hiernach Androt. wie Philoch. ein werk περί ήμερῶν geschrieben zu haben scheine; zu einem solchen des Philoch. rechnet auch Müller fr. 183 die stelle, in der er für ἀμφότερος ,,ἀμφότεροι' schreibt und vor diesem worte eine lücke statuirt, in welcher der name des andern exegeten gestanden habe. Die verbesserungsvorschläge von Lenz u. Hullemann siehe im Philol. l. l. Ich halte ten Brinks emendation besonders deshalb für richtig, weil auch sonst Phil. und Andr. häufig zusammen angeführt werden: so, ansser der schon vom genannten gelehrten beigebrachten stelle des Athenäus, bei Har pokration vv. Συγγραφείς. Ίερα τριήρης. Διαψήφισις. Ξενικόν έν Κορίνθφ. ' Αγνίας.

Drei andere nachträge, welche ich mir noch notirt hatte fragm. Cantabr. Phot. p. 671, 17 v. Κήρυκες. Schol. Aristid. p. 41 u. 182 Fromm. — sind bereits in den Addend. p. 645 sq. vorweggenommen; ich begleite dieselben mit einigen bemerkungen. Das erste fr. erwähnt drei töchter des Kekrops, Agraulos, Erse und Pandrose, mit welcher letzteren Hermes den Keryx erzeugte. Vergl. Hellanic. fr. 79. Philochor. fr. 14. Apollodor. III, 14, 2. Clidem. fr. 17. Plut. Vit. X Or. p. 834 C, (30, 5 ed. Westerm.), der wie Androt. das κηρύκων γένος vom Hermes abstammen lässt, und Schol. Aristid. p. 41. Ueber die Khovnes im allgemeinen vergl. Bosslers oben in der bemerk. zu fr. 141 des Hellanikos citirtes werk. Das 2te fr. hat Müller nicht vollständig ausgeschrieben: in marg. Schell. steht noch: Arti noch σώπου τὸ πρᾶγμα, τοὺς φεύγοντας δηλονότι κατασχεθείσης γὰρ της Καδμείας υπό Θηβαίων είς 'Αθήνας έφυγον. Siehe über den historischen bezug dieser stelle Diod. XV, 20. Xenoph. Hellen. V, 2, 25 - 36. Das dritte fr. endlich, welches die zum samischen kriege erwählten acht feldherren, unter ihnen den Sophokles, aufzählt, ist neuerdings im rheinischen museum jahrg. 1843. II p. 183 von F. Ritter besprochen worden. Die namen der feldherren sind nach der gewöhnlichen, nicht nach der jährlich durchs loos bestimmten reihenfolge der Phylen geordnet. Perikles und Glaukon sind beide aus der Akamantis (der erstere als oberfeldherr zählt nicht mit); es fehlen also drei stämme: Hippothoontis, Aiantis und Antiochis (cf. Schmidt, Comment. de vit. Niciae Athen. Pars prior. Programm des Joachimsthalschen gymu. Berlin 1847 p. 4) nicht, wie Müller meint, 33

nach gehörte also Kolonos damals zur ägeischen Phyle (Vergl. Boeckh. Addend. ad C. J. Gr. I, 906).

Fr. 9. Steph. B. v. Παρπάρων. Statt Παρπαρωνίωτας ist mit G. Dindorf und Meineke zu lesen Παρπαρίωτας. — Fr.19. Steph. B. v. 'Αρκεσίνη . . . 'Αμοργίοις (Meineke: 'Αμοργίων?) Μιτωίταις καὶ 'Αρκεσινεύσιν. Ich billige das von M. vorgeschlegene, weil Minoa und Arkesine nach Steph. s. hh. vv. u. Apogyós städte auf Amorgos waren. - Im fr. 24. St. B. v. Meráγοιον conjicirt Mein. für Μεταχοίου ναέτης "Μεταχοίον ο ίκω»." - Fr. 31 (Schol. Od. λ', 271): 'Αγόμενος (scil. Οἰδίπους) δ ύπο Κρέοντος έσγεν απιστείν Θησέα. Das sinnlose απιστείν verbesserte Barnes in βοηθοῦντα, was dem sinne nach ganz gut ist; aus paläographischen gründen ziehe ich jedoch Buttmans emendation ὑπερασπιστήν vor. — Fr. 34. Schol. Soph. O. C. 1046 (1051 Br.): 'Ανδροτ. μέν οὖν γράφει, οὖ τὸν Εὖμολπον εί ρεῖν [τὴν] μύησιν, ἀλλ' ἀπὸ τούτου Ευμολπον πέμπτον γεγονότα. Ευμόλπου γάρ γετέσθαι Κήρυκα κ. τ. λ. 'Ανδροτ. ist eine conjectur Brunks; die Codd. und Tricl. haben "Ar δρωr. Letsteres nun ist hier beizubehalten; denn unmöglicher weise kann derselbe Androt. den Keryx zum sohn des Eumolpos, wie an dieser stelle, und zu dem des Hermes (siehe das oben von uns besprochene fr. aus Photius) machen. Dieses bemerkt schon M. Meier Lex. Rhetor. p. XX. Es ist also dieses fr. dem Androt. ab - und der obenberührten Atthis des Andron zuzusprechen. Fr. 45. Schol. Soph. O. C. 699: Λακεδαιμόνιοι έμβαλόντες έν τη ' Aττικ $ilde{\eta} - \dot{\eta}$ γουμένου ' Aοχιδάμου - ἀπέσχοντο τ $ilde{\omega}$ ν λεγομέν $\omega$ ν μορίων 'Αθηνάς, ώς καὶ 'Ανδροτίων φησί. Die letzten worte von λεγομ. an hat Müller stillschweigend aus conjectur gesetzt: die Codd. haben ἀπ. τ. λεγ. μορ. 'Αθηνά θύσαντες (Laurent. ohne accent: άθηναν θησαντες). Hiernach ist mit Schneidewin Philol. V, 237 in der Vulg. herzustellen: 'Αθηναν δείσαντες, was den allein vernünftigen sinn giebt, die Lakedämonier hätten aus furcht vor der Athene die morien verschont. Vom einfalle der Laked. unter Archidamos handeln Thucydides, und Ephor. bei Harpocration v. Αρχιδάμιος πόλεμος. — Fr. 48. Beim Schol. Lucian. Tim. 30 heisst es: Υπέρβολος . . . Αντιφάνους  $\tilde{\eta}_{r}$ ; aber es ist nach  $\tilde{\eta}_{r}$  mit Hemsterhuys bei Jakobitz  $\mathbf{1V}$ , 46  $\Pi$ εριθοίτ  $\delta\eta s$  einzuschalten. Vergl. auch Wasse zu Thucyd. VIII, 73 und J. Meursius de pop. Att. s. v. Περιθοίδαι. — Im fr. 52 aus Steph. B. v. Αἰτωλία ist am schluss für έν 'Ατθίδος, wie Meineke vermuthet, ἔχτφ 'Ατθ. zu lesen. — Fr. 58. St. B. v. Οίνους, πολίχνιον Λακωνικής. Dieses städtchen lag gewiss am gleichnamigen flusse, den erwähnt Livius XXXIV, 28: ad Sellasiam (urbem Laconicae) super Oenunta fluvium pervenit.

Demon.

Die stelle der abhandlung de Atthid. scriptt. p. LXXXVII über

diesen autor ist zu ergänzen durch Schneidewins gründliche untersuchung (Praef. in Paroemiogr. p. VIII sq.), wo dessen schriftstellerische thätigkeit um Ol. CXVIII gesetzt wird.

Zur Atthis gehört Hesych. v. Άγαμεμνόνια φρέατα. Ίστοροῦσι τὸν ᾿Αγαμεμνονα περὶ τὴν Αὐλίδα καὶ πολλαχοῦ τῆς Ἑλλάδος φρέατα ὀρύξαι, καὶ Δῆμος (l. Δήμων) ἐν τῷ δωδεκάτῃ
τῆς ᾿Ατθίδος. Bei der obigen verbesserung bin ich Aberty und Schneidewin gefolgt; C. Müller — frr. Clidem. 9 p. 361 — schreibt nach Meursius Κλείδημος. Vergl. übrigens in betreff der stelle des Hes. Zenobius I, 6 und das von Müller de A. scr. p. LXXXVIII not. nachgetragene fr. des Demon aus Macarius p. 15 Walz s. v. ᾿Αγαμέμνονος θυσία, durch welches die obige

restitution völlig gesichert wird.

Dem mit recht dem werke περί Παροιμιών beigezählten fr. 18 (Steph. Byz. v. Δωδώνη) füge ich hinzu Schol. Vict. II. π', 233: Δήμων φησίν ότι τὸ τοῦ Διὸς μαντεΐον έν Δωδώνη λέβησιν έν κύκλφ περιείληπται· τούτους δε ψαύειν άλλήλους καὶ κρουσθ΄ τος του ένὸς ήχειν έκ διαδοχής πάντας, ώς διά πολλου χρό-·ου γίνεσθαι τῆς ἠχῆς τὴν περίοδον. — Im ersten buche des nämlichen werkes fehlt Apostol. XIII, 36: Μυσῶν λείαν: Ἐπὶ των κακώς διαρπαζομένων οι γάρ λησταί και άστυγείτονες, ως φησι Δήμων έν πρώτη παροιμιών, κατ' έκείνον τον χρόνον τους Μύσους έλητζοντο μετά την του Τηλέφου αποδημίαν. Das nëmliche bei Harpocration p. 130, 4. Phavorin. s. ead. v. -Derselbe Apostolius hat auch das fr. 15 aus Photius v. Courκῶν συνθηκαι. Cf. nott. critt. in Diogenian. VIII, 67 p. 318 sq. Mehrere andere von Müller ebenfalls übersehene stellen sind zusammengetragen Praef. in Paroem. l. s. l. - Fr. 11. Schol. Od. v', 302. Το δε ασπάζεσθαι και γελάν έσχατον και προϊόντων ανθρωδές τε και καλόν. Hinter ασπάζεσθαι ist das von Hesych. v. Σαρδ. γελ. dargebotene άλλήλους einzufügen. Im folgenden conjicirt Müller: ἐπ' ἔσγατα προϊόντας, während Buttmann vorschlägt: ἔσγατον καὶ προσποίητον zu lesen. Letzteres ziehe ich auch der änderung von Siebelis: ἐσχάτων καὶ προϊόντων "dum extrema etiam parantur" vor. — Fr. 20 (Schol. Vat. Eur. Rhes. 250). Ich halte den in demselben als nachfolger des Tisamenos genannten Kometes für den gleichnamigen sohn des Sthenelos, den erwähnen Serv. in Virg. Aen. XI, 269. Tzetz. in Lyc. 384. 603. Id. Chil. III, 285. Eust. in Dion. Per. 483. Id. in Hom. Od. τ', 174 p. 1860 fin. Schol. Il. ε', 412, an welchen drei letzteren stellen für Σθενέλφ τῷ τοῦ Κομήτου zu schreiben ist: Κομήτη τῷ τοῦ Σθενέλου. Sthenelos war ja der sohn des *Kapaneus* und der Euadne (Homer. II. eta, 564 und öfter Schol. Pind. Nem. 3', 30. Apollodor. III, 7, 2. Serv. in Virg. Aen. II. 261). Die richtigkeit der im fr. von Müller vorgeschlagenen änderung Πενθίλου pro πλινθιλημορλεί aus Vellej. Paterc. I, 1, 4: Post Orestis interita

thilus et Tisamenus (den Demon auch erwähnt), regnavun triennio.

#### Philochoros.

Zur Atthis kommen new hinzu: 1) Schol. Aristoph. Lysist. 1138 Dübner: ταύτα καὶ οἱ συντεταγότες τὰς 'Ατθίδας ἱστορούσι περί των Λακεδαιμονίων· ὁ δὲ Φιλόχορός φησι καὶ την ήγεμο νίαν τους 'Αθηναίους λαβείν διά τάς κατασχούσας την Λακεδείμονα συμφοράς. Dieses ist nach frr. 105 - 8 des 4ten buches einzureihen. 2) Plut. Vit. X Or. p. 876 B: βουλομέσων τε 'Αθηναίων 'Αντιπάτρφ παραδούναι τον ανθρωπον ('Apnalor) ανώ πεν (Δημοσθένης), έγραψέ τε αποθέσθαι τα χρήματα είς απρόπολιν ήδη τῷ δήμφ τὸν ἀριθμὸν εἰπόντα · φήσαντος δε ΄ Αρπάλου έπτακόσια [συγκατακομίσαι τάλαντα, καὶ άνενεχθέντα εἰς τὴν ἀκρόπολιν ευρέθη τριακόσια] και πεντήκοντα η όλίγο πλείονα, ώς φησι Φιλόγορος. So lautet die stelle nach H. Sauppes ergänzung aus Photius Bibl. p. 494 a, 31. Rücksichtlich des sachlichen vergl. Westermanns Commentar s. 75 und die ueuen bruchstücke des Hyperides Philol. III p. 615 u. 20 nebst Sauppes bemerkungen coll. eod. p. 650. Das fr. ist übrigens nach den 139sten zu setzen, dessen gegenstand ebenfalls Demosthenes ist. 3) Schol. Soph. 0. C. 39: Φύλαργός (scrib. Φιλόγορός) φησι δυὸ αὐτὰς (Εὐμενίδας) είναι, τά τε 'Αθήνησιν ἀγάλματα δύο. Πολέμων δε τρεῖς αὐτάς φησιν 58). Die obige verbesserung A. Heckers Philol. IV, 489 erscheint mir, wie A. Nauck Philol. V, 696, sehr ansprechend. Beide namen werden auch sonst verwechselt: so im Etymol M. v. Φυλάσιοι, wo Müller p. 356 mit recht Φύλαρχος in Φιλόχορος verwandelt hat. Steht es nun hiernach fest, dass der Schol. zum Oed. Col. die von den Bumeniden handelnde stelle der Atthis des Philoch. als quelle benutzt hat, so liegt die vermuthung nahe, er habe dieses auch gethan zu v. 42, wo es nach anführung einer stelle der Atthis des Istros über jene göttinnen also heisst: erioi (inter quos Philoch.) αὐτάς φασι τὸ ὅνομα ἐπὶ Ὀρέστου· τότε γὰρ πρῶτον Εὐμενίδας κληθηναι, εύμενεῖς αὐτῷ γενομένας κριθέντι νικᾶν πάρ 'Αθησαίοις καὶ όλοκαυτώσαντι αὐταῖς ὄϊν μέλαιναν έν Καρνία (l. Keουνεία) της Πελοπονήσου. So verbesserte O. Müller zu Aeschyl. Eumenid. p. 149, der überhaupt rücksichtlich des sachlichen zu vergleichen ist. 4) Schol. Arisoph. Lysistr. 835: Xlóns Δήμητρος ίερον έν ακροπόλει, έν φ οί Αθηναΐοι φύουσι μηνός Θαργηλιώνος [έκτη], ώς Φιλόχορός φησι έν ς'. Dieses fr. ist unter denen des 6ten buches p. 405 ff. nachzutragen. Ueber die Demeter Chloe siehe Semus Delius bei Athen. XIV p. 618 d.

<sup>38)</sup> Die verschiedenheit beider angaben lässt sich mit O. Müller Eumenid. s. 179 daraus erklären, dass Philoch. nur die beiden erinnyenstatuen des Skopas, Polemon neben diesen auch die des Kalamis, des zeitgenossen des Phidias, berücksichtigte.

Schol. Sophocl. Oed. C. 1600. [Εὐγλόου Δήμητρος] ης ίερον έστι πρός τη άκροπόλει - . ούτω δε τιμάται έκ της των κήπων γλόης. θύουσι δε αυτη Θαργηλιώνος έκτη, welches offenbar dem Philoch. entnommen ist. 5) Cramer Anecd. Par. IV p. 93, 14: 'Αδύνατοι . . . Ἐλάμβανον δε ούτοι δοκιμασθέντες ύπο της βουλης οί μέν έφ' έκάστης ήμέρας. Φιλόχορος δέ φησι δραγμάς κατά μητα Diese corrumpirte stelle ist nach fr. 67 (Harpocration v. Αδύνατοι) folgendermassen zu verbessern: Έλ. δ. οδ. δ. δ. τ. β., [ώς] οἱ μέν, [δύο ὀβολούς] ἐφ' ἐκάστης ἡμέρας · [ώς] δὲ Φιλ. φησιν [έννέα] δραχμάς κατά μηνα. 6) Strabo VII p. 379: Φιλόχορος δέ φησι, και τὸν περί Δωδώνην τόπον, ώσπερ την Εύβοιαν Έλλοπίαν κληθηναι κ. τ. λ. 59). Von Müller wird dieses fr. s. 415 den Ήπειρωτιχοῖς zugewiesen; dass aber ein solches werk des Philoch. gar nicht existirt hat und in der daraus angeführten stelle des Suidas v. Bovyera nach Harpocration und Phavorinus s. h. v. Φιλοστέφανος herzustellen ist, glaube ich bereits Philol. IV, 391 sq. überzeugend nachgewiesen zu haben. Doch wie konnte nun Philoch. Dodona in seinem werke über Attika berühren? Zunächst konnte ihm die zwischen dem dodonäischen orakel und allen Hellenen stattfindende enge verbindung leicht hierzu anlass geben; aber ich glaube noch ein specielleres motiv dafür angeben zu können. Die angeführten worte Strabos, besonders das xai, zeigen nämlich deutlich, dass der historiker bei gelegenheit des alten namens Euböa, Ellopia, beiläufig auch den der umgegend Dodonas angehörenden gleichnamigen ort erwähnte. Nun handelt er im 4ten buche fr. 89 von der eroberung Euböas durch die Athenienser unter der strategie des Perikles 40); hier scheint mir auch der geeignetste platz für jene episode zu sein. 7) Clemens Alex. Strom. 1, 21 p. 139 Sylb.: καί τινας τών τὰ Αττικά συγγραψαμένων όγδόη φθίνοντος βασιλεύοντος τὸ τελευταΐον έτος Μενεσθέως πληθούσης σελήνης (scil. Trojam captam esse tradunt). Im hinblick auf die von den Troicis handelnden frr. 52 - 54 der Atthis und die erwähnung des attischen königs Menestheus, dessen todesjahr mit der zerstörung Trojas coincidirte, trage ich kein bedenken unter den τινες κ. τ. λ. auch den Philoch. zu verstehen. 8) Das die Panathenäen betreffende fr. 25 hat uns auch der Schol. Lucian. Deor. Dialog. XX, 16 T. IV p. 61 Jacobitz aufbehalten, sowie der nämliche IV p. 90 sq. das 96ste aus Harpocration v. Δύκειον.

Das fr. 180 über die alkyonischen tage 41) welches mit recht dem werke περί ήμερῶν zugetheilt wird, steht auch beim

<sup>39)</sup> Dieses fr. steht auch, und zwar in den angeführten versen der Eöen des Hesiod im 8. v. vollständiger, beim Schol. Soph. Trach. 1166, der jedoch den Philoch. nicht nennt.

<sup>40)</sup> Siehe über diese Thucyd. I, 114: sie fällt Ol. 83, 3.
41) In welchem statt Σιμοτίδης γὰς ια φησέν zu schreiben ist ιδ, wie C. Müller selbst Frr. Hist. IV p. 378 ciagnosticular.

Apostol. II, 51, der ausserdem eine interessante stelle aus da hypomnemata des delphischen historikers Hegesandros über da

nämlichen gegenstand citirt.

Einen brief des Philoch. an den Asklepiades lernen wir jetzt kennen aus dem schon in den Add. p. 648 beigebrachten Schol. Cobet. Eurip. Hecub. 3, bei welchem, was Müller nicht bemerkt hat, statt: Ενιοι δε γράφουσιν Επάβης παις γεγώς της Κισσέως "της Κισσίας" zu schreiben ist, wie Schneidewin Gött. gel. anz. j. 1847 p. 1572 folgendermassen gezeigt hat: "Philoch. kann aber in jener sonsther nicht bekannten, an Asklepiades von Tragilos, wie es scheint, gerichteten zuschrift (dieses nimmt auch Müller an) nicht, wie geschrieben steht, της Κισσέως gelesen haben, welches ja feste lesart ist, sondern vielmehr zig Kicσίας, indem er ein dem persischen stamme gleichnamiges γένος in Phrygien annahm" 42). Der nämliche gelehrte macht darauf aufmerksam, dass der vom Philoch. angestellte versuch. in besug auf die herkunft der Hekuba Euripides mit Homer in einklang zu bringen, neu sei. Nach dem fämlichen fr. vermutbe ich übrigens, dass beim Photius Lex. p. 445 - fr. 204. s. 417 45) — in den worten ,,ώς Φιλόχ. έν τη προς "Αλυπον έπιστολỹ, da ein solcher brief sonst nirgends erwähnt wird "πρ. 'Ασχληπιάδητ" herzustellen ist; eine vermuthung, die von Boeckh, dem ich sie mitgetheilt, gebilligt wird. Die form Aλυπον denke ich mir aus der corrumpirten abbreviatur'A.  $\lambda \eta \pi - \eta r$  entstanden. Wer bedenkt, dass die von Cobet edirten scholien aus bester zeit alexandrinischer gelehrsamkeit stammen (Schneidewin l. m. l. p. 1539) und also in ihren lesarten vertrauen verdienen; dass hingegen das lexikon des Photius in einem äusserst verwahrlosten zustande auf uns gekommen ist, wird die obige conjectur gewiss nicht zu kühn finden.

Fr. 4. Steph. Byz. v. "Aorv 44). Die vermuthung Müllers,

42) Oder sollte vielleicht, bemerke ich, die Hekuba Κισσία nach einer phrygischen κώμη Κισσίς benannt sein, die, da die Phryger bekanntlich in alter zeit aus Makedonien eingewandert sind, von der makedonischen stadt Κισσός (Fragm. Pal. Vat. Strab. N. 21 p. 79 Kramer coll. N. 24) ihren namen erhielt. Ein makedonisches gebirge Κισσός kömmt vor bei Tzetz. in Lyc. 1232. 1236. So existirte in Maked. bekanntlich eine landschaft Bottiaia, in Phrygien eine stadt Βοτιώνου (Steph. Byz. s. h. v.): so ein dem lydisch-phrygischen berge Tmolus gleichnamiger in Maked. (siehe das oben besprochene fr. des Hekataios): so war endlich, um anderes zu übergehen, der name Midas beiden ländern gemeinsam. Siehe Herodot. VIII. 138. Osann, Midas p. 58. 61. 63.

43) Der inhalt dieses frs — es handelt nach Siebelis sicherer restitution Σκίφοις für σκήφοις vom attischen feste der Skira oder Skirophoria — passt trefflich zu einem briefe an den verfasser der Τυμαγωσούμενα, für den, als grossen kenner der mythologie und festgebräuche, dieses gebiet berührende mittheilungen von grossem interesse sein mussten.

44) Darüber, dass mit diesem namen, wie Philoch. angiebt κατ εξοχήν Athen bezeichnet wird cf. Hemsterh, ad Aristoph. Plut. v. 772. Donat u. Westerhof. zu Terent. Eun. V, 6, 17.

dass "έν α' 'Ατθίθος", nicht "έν ια' 'Ατθ.", das richtige sei, findet jetzt durch Meinekes ed. ihre bestätigung. - Fr. 5. Schol. Lucian. Catapl. 1. Müller schreibt nach Reitz: (Tyrrheni) ἥρπασαν παρθένους ἀρχτευομένας τῆ θεῷ ἐν  $m{B}$ ραυρωνίοις: die Codd. haben παρθ. άρκτεύονται, was ich nach einschaltung eines αί vor άρκτ. mit Jacobitz p. 100 für das ursprüngliche halte. Mit dem nämlichen ist rois Boavo. im folgenden zu lesen. - Fr. 8 (Euseb. Praep. Ev. X, 10). Ueber den Ogyges vergl. Hellanic. fr. 62. Acusil. fr. 14. Schol. Od. a', 85: Τὰ παλαιά πάντα ώγύγια καλοῦσιν ἀπό τινος ἀρχαίου 'Ωγύγου βασιλεύσαντος 'Αθηνών und die von Niebuhr kl. schr p. 211 beigebrachten stellen des Kastor und Thallus bei Theophilus ad Autolyc. III, 19: — Mit fr. 16 — Steph. B. v. "Ανειος πάγος stimmt ganz überein Marmor Parium Ep. 5 Boeckh. - Im fr. 10 aus dem chronikon des Eusebius werden zwei erklärungen des beinamens des Cekrops διφυής ungegeben: eine dritte stellt auf Justin. Hist. II, 6, 7: quem (Cecropem), ut omnis antiquitas fabulosa est, biformem tradidere, quia primus marem feminae matrimonio iunxit, mit welchem Klearch bei Athen. XIII p. 555d übereinstimmt. Vergl. auch Preller Philol. VII, 15, nach welchem sich jener beiname auf den doppelwuchs des heroen, der einen schlangenleib hatte, bezieht.

Zu dem über die Κόβαλοι handelnden fr. 24 (Harpocration v. Κοβαλεία) vergl. Lobeck Aglaopham. II p. 1296 sqq. und E. Müller Philol. VII, 243. — Im fr. 31 beim Schol. Soph. O. C. 99 ist mit A. Hecker Philol. V, 428 statt Κυάτης μεν οὖν ό Αθηναίος τὰ μὴ ἀμπέλιτα τῶν ξύλων πάντα νηφάλιά φησι καλεῖσθαι zu schreiben Κράτης μὲν οὖν ὑπ' Ἀθηναίων κ. τ. λ. und der Krates aus Pergamum in seinen büchern περί της Άττικῆς διαλέκτου zu verstehen. Ein autor Krates aus Athen ist gänzlich unbekannt. - Fr. 41. Plut. Thes. c. 16. Φιλόχ. παρά Σχίρου φησίν έκ Σαλαμίνος τον Θησέα λαβείν κυβερνήτην κ. τ. λ. Diese von Müller ganz unerläutert gelassene stelle empfängt erst ihr gehöriges licht aus Eustath. in Dion. Per. 511: ωνόμασται δε ή νήσος αυτη (Σαλαμίς) καὶ Σκιράς ἀπό τινος ήρωος. ἀφ' ού και Σκιράς Άθηνα παρά τοῖς Άθηναίοις (letzteres bildet den inhalt des fr. 42), καὶ ὁ μὴν ὁ Σκιροφοριών καὶ Σκίρα τόπος έν τῷ Ἀττικῷ (zu letzterem vergl. Plut. Thes. 17: πρὸς τῷ τοῦ Σχίρου χωρίω, wie Sintenis Philol. VI, 704 die vulg. ίερφ verbessert). - Fr. 46. Die sage über den raub der Proserpina durch den könig der Molosser Aidoneus habe ich im Philol. V. 152 durch mehrere stellen erläutert, denen ich jetzt noch hinzufüge Ioannes Antiochenus Frr. Hist. IV p. 538, 1 u. 547, 13 45).

<sup>45)</sup> Auf die worte des nämlichen frs: Pirithoum ad stuprandam mulierem (Aïdonei) cum Theseo accedentem beziehe ich Valer. Max. III, 7, 4: Loquatur nunc Graecia Theseum nesandis Pirithoi amoribus subscribentem, Ditis se patris regnis commisisse.

Fr. 47. Etym. M. v. Θήσειον. Dieses steht auch bei Plut. Thes. 36, der es, wie so vieles in dieser biographie, offenbur aus Philoch. schöpft (σύξιον daselbst ist mit Sintenis l. m. l. p. 705 in φύξιμον umzuwandeln). — Fr. 49. Plut. Thes. 26. Es ist γέρας άριστείον in γ. άριστειών umzuwandeln. Siele C. Sintenis l. m. l. — Zu dem fr. 55 aus Strab. VIII p. 557, welches den Tyrtaios betrifft, sind die bemerkungen A. Heckers Philol. V, 451 sqq. nachzulesen. - Im fr. 73 (Harpocration v. Κολωναίτας) steht: πλησίον τῆς ἀγορᾶς, ἔνθα — - τὸ Εὐρυσάκειον. Zur erläuterung dient Paus. I, 35, 3: "Εστι (sc. Athenis) δε άγορας τε έτι ερείπια καί ναός Αΐαντος - . Διαμένουσι δε καί ές τάδε τῷ Αΐαντι παρά Αθηναίοις τιμαί αὐτῷ τε καὶ Εὐρυσάκει καὶ γὰρ Εὐρυσάκους βωμός ἐστιν ἐν Αθήναις. - Fr. 84. Aelian H. An. XII, 35. Die erzählung vom trenen bunde des Xanthippos findet sich auch bei Plut. Themistocl. 10 fin. and Cat. mai. 5: was derselbe hinzusetzt, der hund sei sogleich nach seiner ankunft auf der insel gestorben und daselbst bestattet, wonach denn der ort Κυνός σημα benannt sei, verdankt er ohne zweifel ebenfalls dem Philoch. - Fr. 90 (Schol. Aristoph. Vesp. 718) betrifft die frage über das attische bürgerthum. Hierzu vergl. Sintenis Philol. V, 33. - Fr. 105 aus Schol. Aristoph. Pac. 665. Ueber die friedensgesandtschaft der Lakedämonier an die Athenienser nach der ersteren niederlage bei Pylos siehe Thucyd. IV, 15 sq. Diod. XII, 63, über Kleons verhalten hierbei die von Schmidt Comment. de Nicia Athen. Pars prior p. 21 sq. angeführten autoren. - Fr. 106. Beim Schol. Lucian Tim. 30, wo vom Kleon gesprochen wird, muss es für ἄρχοντα Εύθυνον nach Diod. XII, 58 Εὐθύδημον heissen. Siehe Jacobitz IV p. 48. - Fr. 112 aus Plut. Nicias 23, welches über den μάντις des Nikias, Stilbides, handelt, und das damit zusammenhängende folgende, welche beide keine bezeichnung des werks enthalten, zählt Müller der Atthis bei; da aber bisher noch nicht bewiesen ist, dass Plut. die historischen schriften des Philochor. für eine andere biographie als die des Theseus benutzt hat, rechne ich beide frr. mit C. Sintenis Phil. V, 54 zur schrift περί μαντικής s. 415. In betreff des sachlichen verweise ich auf Schmidt de Nicia p. 18. — Fr. 116 (Schol. Arist. Lys. 173). Am schluss heisst es: ἐπὶ Καλλίου ἄρχοντος, ἐφ' οὖ εἰσήχθη τὸ δρᾶμα. Dieses ist der archon Kallias ὁ πρότερος der Fasti und des Marmor Arundellianum Ol. 92, 1, unter dem die Lysistrata aufgeführt wurde (Cf. Th. Bergk bei Meineke Fr. Com. Ant. p. 993). Kallias δ δεύτεφος war archon Ol. 93, 3. (Siehe Marmor Parium Ep. 64 ed. Boeckh). - Fr. 123 (Schol. Aristoph. Plut. 1146). Die besetzung des attischen castels Phyle durch den Thrasybulos und den tod des tyranuen Kritias erwähnen Iustin. Hist. V, 9, 6-15 und Cornel. Nep. Thrasybul. 2. Jenes Phyle kommt auch im fr. 140 des

Philoch. vor. - Fr. 130 b. Append. Photii Lex. p. 676, 7 v. Πάραλος καὶ Σαλαμινία. Diese beiden heiligen schiffe der Athener kommen bei Xenoph. Hell. VI, 2, 14 vor. - Im fr. 135 (Dionys. Halic. t. 2, p. 123, 45 Sylb.) wird der antrag des Demostheues erwähnt, beim herannahen des Philippos die angefangenen bauten vorläufig auszusetzen und alle flüssigen gelder der kriegskasse zu überweisen. Vergl. hierzu A. Schäfer Philol. V, 25, der mehrere belegstellen beibringt. - Fr. 138 aus Harpocration p. 107, 24. Das hier vorkommende wort κατατομή findet sich nach Sauppes sicherer restitution auch in den neuen bruchstücken des Hyperides Philol. IV, 615 (vergl. daselbst die anmerk.). - Fr. 141 b. Appendix Photii. Porson. p. 647, 5. Der schluss lautet: Ἐφιάλτης μότα κατέλιπε τη έξ Αρείου πάγου βουλη τὰ ὑπὲρ τοῦ σώματος. Zur erläuterung dienen die von O. Müller zu Aeschyl. Eumenid. p. 116 angeführten stellen, denen diese hinzuzufügen ist. Uebrigens verstehe ich diesen Eph. auch bei Valer. Maxim. 111, 8, Ext. 4: Athenis Ephialtes accusare publice iussus etc. - Fr. 144 (Dionys. Halic. t. 11 p. 113). Ueber die verbannung des Demetrius Phalereus siehe Aelian V. H. III, 17, 11. - Fr. 145. Athen. XV p. 697 a: 'Επ' 'Αντιγόνφ δέ καὶ Δημητρίφ φησὶ Φιλόχ. Άθηναίους άδειν παιάνας, τοὺς πεποιημένους ὑπὸ Ερμίππου τοῦ Κυζικηνοῦ, ἐφαμίλλων γενομένων τῶν παιάνας ποιησάντων πολλών, καὶ τοῦ Ερμοκλέους προκριθέντος. Es ist an beiden stellen Έρμοδότου zu corrigiren und der diesen namen führende verfasser von lobgedichten auf den Antigonos (Plut. Apophthegm. p. 182 c und de Is. et Os. p. 360 d) zu verstehen. Siehe Meineke Ex. in Ath. II p. 41. - Fr. 160. Plut. Mor. p. 785. Ueber den tragischen schauspieler Polus vgl. Gellius N. A. VII, 5. Lucian. Nec. 16. lup. Trag. 41. Ap. pro Merc. Cond. 5. — Fr. 178. Schol. Od. v', 155. In den letzten worten: τοῦ δ' Απόλλωνος ταύτην είναι νομίζειν την ημέραν είκότως τὸ πρώτον φώς τῷ αἰτιωτάτφ τοῦ πυρός, ἐκάλουν τε αὐτὸν καὶ Νεομήνιον billigt Müller Siebelis änderung ένομίζομεν; ich ziehe die von Buttmann proponirte ἐνόμιζον als einfacher vor. - Fr. 176. Schol. Pind. Nem. III, 4. Der attische monat Δημητριών erhielt diesen namen dem Demetrius Poliorcetes zu ehren; während desselben wurde das fest Δημήτρια, zur verherrlichung des nämlichen mannes gefeiert. Siehe Athen. XII p. 536 a, der aus dem Duris von Samos schöpft. - Zu fr. 193 bei Athen. XIV p. 648 b, welches vom Axiopistos handelt, sind die bemerkungen Meinekes Ex. in Athen. I, 49 nachzusehen. - Das fr. 196 aus Zenobius V, 74, in welchem die Parnassischen Nymphen als 10000ì des Apollon erwähnt werden, bespricht Schneidewin Philol. III, 698 und bringt als parallelstellen bei Bekker Anecd. 265, 15 und die von O. Müller Dorer I, 344 citirten autoren.

lster.

Es fehlen: 1) Schol. Viet. II. ψ', 783: ὁ δὲ Ἰστρος

θήναι ύπο 'Αντικλείας 'Οδυσσέα φησίν έν 'Αλαλκομεναίς της Βοιωτίας η έστιν ίερα 'Αθηνας. Ueber den zu Alalkomena befindlichen athenetempel mit einem alten idol dieser göttin cf. Paus. IX, 33, 5 und 3, 4. Schol. Sophocl. O. T. 20. Alalkomenes, der stifter jenes alten Atbenedienstes, findet sich erwähnt in den von Schneidewin im Philol. I. 421 ff. zuerst herausgegebenen fragm. des Pindar (Vergl. auch Preller Philol. VII, 2.). Paus. IX, 33, 4. Plut. T. XIV p. 289. Hutten. Schol. Aristid. p. 108 Fromm. (nach O. Müllers Kumenid. p. 106 anm. Emend. rov rs zar Αλαλχόμενον τον αὐτόχθονα für τοῦ τε χαταλυόμενον [ein cod. καταλκόμενον]αὐτ.). — 2) ld. Schol. τ', 119: Είλειθνίας: ώδιτας κατά μετωνυμίαν, ώς Αρης ό σίδηρος και το πύρ ηφαιστος. Ιστρος δέ φησιν ώδινουσης 'Αλκμήνης τας γείρας συνέχειν τας Μοίρας, γαλης δε παρελθούσης απολύσαι, και τεχθέντος αντού νομισθηναι γαλήν είται αὐτῷ τροφόν. Von der verzögerung der geburt des Herakles handelt Apollodor. II, 4, 9: "Hoa de dia sor ζηλον Είλείθυϊαν έπεισε, τον μεν 'Αλκμήνης τόκον έπισχείν, Εύουσθέα δε τον Σθενέλου παρεσκεύασε γεννηθήναι έπταμηνιαιον οστα coll. Ovid. Met. IX, 284 sqq. mit Gierigs note. Beide frr. gehören wohl in die Υπομεήματα s. 425, die ein sammelwerk mytbologischen, geschichtlichen u. s. w. inhalts waren. Mit dem obigen 1sten fr. vergl. 52 des nämlichen werks.

Zu den 'Αττικαὶ λέξεις zähle ich Hesych. v. Σίκεον. ως Ίστρος. Dieses scheint mir mit Valesius aus einer, von einer corruptel begleiteten abbreviatur einer anderen glosse desselben lexikographen entstanden zu sein: Σίκερα· οἶνος συμμιγεὶς ἡδέσμασιν, ἢ πᾶν πόμα ἐμποιοῦν μέθην, μὴ ἐξ ἀμπέλου δὲ σκευαστὸν, σύνθετον. Vergl. über σίκερα Nicephor. Basil. Progymnasm. Rhet. Gr. 1, 483 46).

Zu fr. 9 (Schol. O. C. 42.), welches die Eumeniden betrifft, vergl. Aeschyl. Eumenid. 413 u. O. Müller p. 149 s. ed. — Im fr. 14 aus Athen. XIII p. 557a wird die mutter des Aias Telamonios Μελίβοια genannt: Ἐρίβοια nennt sie Philostephanus beim Schol. Il. π΄, 14, zu welcher stelle ich Philol. IV, 409 noch andere varianten des nämlichen namens nachgewiesen habe. — Fr. 20. Tzetz. in Lyc. 1327. Etwas abweichend wird die einweihung des Herakles in die eleusinischen mysterien dargestellt von Apollod. II, 5, 12. — Das fr. 23 aus Tzetz. in Lyc. 467: Μετὰ τὴν ὑφ Ἡρακλέους γενομένην τῆς Τροίας ἄλωσιν Τελαμών Θεάνειραν, τὴν καὶ Ἡσιόνην, γέρας ὡς ἔξαίρετον ἔλαβεν, ὡς Ἱστρος ἐν Συμμίκτοις führt Müller unter den frr. incertae sedis der ᾿Αττικά an ⁴7); es gehört aber offenbar in das 14te buch die-

46) Beim Schol. Od. γ', 230: Λαγαρός ἐστιν ὁ στίχος ὁλ ἔσως μετέγραφε κ.τ.λ. will Buttmann ändern: ὁ δλ Ἰστρος μετέγρ. Hiergegen erklärt sich mit recht M. Schmidt Philol. VII, 373 f. Ich bemerke noch, dass Ister sonst in den scholien zur Odyssee nicht angezogen wird.

47) Dess Σύμμικτα nur ein anderer titel der 'Αττικά ist, zeigt M. de Atth. scriptt. p. XC.

ses werkes nach fr. 14 p. 420. In dem letzteren nämlich berichtet I. die Meliboia, die gattin des Telamon und mutter des Aias, sei vom Theseus geraubt worden: versteht es sich nun nicht von selbst, dass er an dieser stelle auch die spätere gattin des Telamon, Hesione oder Theaneira, erwähnte? Vgl. Apollod. III, 12, 4, we auch zugleich von der Meliboia und Hesione gehandelt wird. - Fr. 24 aus Diogen. Laert. 11, 59 berührt A. Schäfer Philol. V, 5, woselbst er nachweist, dass das in demselben einem Eubulos zugeschriebene verbannungsdecret gegen den Xenophon sich nicht von dem bekannten staatsmanne dieses namens verstehen lässt. - Fr. 25 (Schol. Soph. O. C. 673): Ο δ' Ίστρος της Δήμητρος είναι (φησι) στέμμα την μυρίσην καὶ μίλακα (scr. σμίλακα). Cf. Hesych. et Phovorin. v. Σμίλος, -- - άλλοι σμίλακα, ή στεφανούνται. Plin. N. H. XXI. 28: Folia in coronamentis smilacis et ederae, corymbique earum obtinent principatum. — Fr. 26. Harpocration v. Toiroμηνίς wird mit recht der Atthis beigezählt: das nämliche berührte auch Aristoteles bei Arnob. adv. gent. III, 31 in der politie der Athener. Cf. A. Bournot Philol. IV p. 270. - Fr. 39 (Constantin. Porphyrogenit. De them. I p. 13) hat Meineke auch in den Steph. Byz. p. 395, 17 v. Κύπρος aufgenommen. — Fr. 42. Steph. B. v. Αἰγιαλός. Ιστρος ἐν ἀποικίαις τῆς Αἰγύπτου muss lauten έ. ά. των Αίγυπτίων. Siehe Meinekes Ind. auct. v. Ister. — Im fr. 44 aus Steph. B. v. Απία ist ἐν αὐτῆ τῆ χώρα offenbarer schreihfehler für er ravry ry x. - Fr. 57. St. B. v. Άρχάς. Statt ὀνομασθηναι schreibt Heyne ad Apollodor. I p. 266 ,, όμοιωθηναι", Meineke ,, όμοιασθηναι", welcher letztere auch dieses wort und die vorhergehenden von ἄρκτφ an mit recht in eine parenthese einschliesst. - Im fr. 41 (Steph. B. v. "Ωλετος) endlich ist Δαταϊδών in Δαναϊδων umzuwandeln.

Soviel über die atthidenschreiber; wir gelangen jetzt schliesslich zum

## Apollodorus.

Zum ersten buche der schrift Περὶ Θεῶν, dessen einziges fr. — das 1ste Müllers — über Dodona handelt rechne ich mit Buttmann den auch bei Heyne fehlenden Schol. Q. Od. γ΄, 91: Ἐν Ἰάξφ (au ἐν Νάξφ β Μαὶ) τὴν ᾿Αμφιτρίτην χορεύουσαν ἰδῶν Ποσειδῶν ἦρπασεν. ὅθεν ὑπὸ τῶν ἐγχωρίων Ποσειδωνία ἀνομάσθη ἡ θεὸς, ὡς καὶ ἡ Ἦρα Διαίνη παρὰ Δωδωναίοις, ὡς ᾿Απολλόδωρος. Buttm. Add. p. 568: "Ceterum pro Διαίνη corrigendum proposuissem Διώνη (vid. Excursum meum de Dione ad Demosthenis Midianam) nisi religio fuisset ignotam formam mutare cum nota". — Ein andres neues, über den Hippokrates handelndes fr. habe ich bereits oben — Pherecyd. 1) — aus dem Soranus Bphesius beigebracht: ich möchte dasselbe zu den Χρονικά rechnen, aus welchem werke vielleicht auch der chrouograph Κινος.

bius seine angabe der blüthezeit des berühmten Koers schöpfte (Vgl. Chr. Petersen Philol. IV, 212 ff.). Eigenthum des Apoll. sind ferner 2 anonyme notizen beim Stephanos von Byzanz: die eine p. 313, 18 v. Θηρασία — τὸ ū μακρὶν ,,μεταξὲν τῆς Θήρας τε καὶ Θηρασίας" (coll. lustin. Hist. 30, 4: eodem anno (Ol. CXL) inter insulus Theram et Therasiam . . . terrae motus fuit, in quo repente ex profundo cum validis aquis insula emersit. Wyttenbach. ad Plut. Orac. def. p. 399.) leitet Meineke mit recht aus den Χρονικά her: die andern p. 429, 1 ,,οὶ γὰρ Ἡμίκντες καὶ Μακροκέφαλοι καὶ Πυγμαῖοι . . . ." gehört, wie bereits A. Nauck Philol. V, 690 bemerkt, zu fr. 160 des werkes Περὶ γεῶν καταλόγου.

Der Περιήγησις theile ich mit Meineke zu Steph. B. v. Μάκρωνες καὶ οἱ νῦν Σάννοι. Στράβων δωδεκάτη (p. 548.). καὶ Έκαταῖος ᾿Ασία καὶ ᾿Απολλόδωρος (Vulg. ᾿Απολλώνιος) δεντέρφ und Δερβίκαι, ἔθνος πλησίον τῶν Ὑρκάνων. ᾿Απολλόδωρος (Vulg. ᾿Απολλώνιος) δὲ δὶς τὸ π κακῶς γράφει. Mit fr. 170 des nämlichen werkes ist zu verbinden Sehol. AD. II. τ΄, 301: Ἐφύρους λέγει τοὺς Κραννωνίους, ὡς ᾿Απολλόδωρος. Vgl. Strab. VI p. 338 (106, 21 Kramer), wo mit Meineke Vindie. Strab. p. 102 statt Ἔφυροι καὶ οἱ Κραννώνιοι zu lesen ist Ἅφ. οἱ καὶ Κο.

Drei frr. des werkes Περὶ Ἐτυμολογιῶν hat uns auch der Cod. Ambros. Q. Schol. Odyss. erhalten: nämlich n. 235 aus Eust. in Od. γ΄, 444; n. 236 ld. λ΄, 579 liest man beim Schol. vollständiger so: ὁ δὲ ἐπίπλους, φησὶν ᾿Απολλόδωρος, ὁν ἀργέτην δημὸν καλεῖ (ll. λ΄, 818. φ΄ 127), οὐ περὶ τὸ ἡπαρ ἀλλὰ περὶ τὴν κοιλίων ἐστίν (vgl. Buttmanns note); beim dritten endlich — n. 237. Eust. μ΄, 22 — ist beim schol. der name ᾿Απολλόδωρ.

in 'Απολλώνιος verschrieben. —

Die Γλώσσαι p. 462 vermehre ich durch einige stellen, die mir gerade zur hand sind, auf vollständigkeit keinen anspruch machend: 1) Etym. M. p. 330, 39 v. 'Ελινός l. "Ελινος), ή ἄμπελος, ώς Απολλόδωρος. Φιλίτας (Ι. Φιλητᾶς) δ' έν γλώσσαις τον κλάδον της άμπέλου. 2) Herodian Περί '1λ. Προσφό. β', 592 p. 210 Lehrs: ἐῦκτιτον Αλπυ: 'Αρίσταρχος ὡς ὀξύ· συγκατατίθεται δὲ αὐτῷ καὶ 'Απολλόδωρος. 3) ld. ib. i', 147 p. 249: έπιμείλια: 'Αρίσταρχος εν μέρος λόγου παρέλαβεν ώς έπιφέρνια. Απολλόδωρος δε διαλύει, επί, είτα μείλια. 4) Id. ib. i', 153 p. 250: πασαι δ' έγγυς άλος Πύλου ήμαθόεντος. 'Απολλόδωφος (Codd. 'Απολλώνιος) δε διά τοῦ π γράφει κέαται. 5) ld. ib. ω', 213 p. 332: ιν' άντιτα έργα γένοιτο: 'Απολλόδωρος καὶ Καλλίστρατος τιτά, ώστε τρία είναι, ἐπίδόημα τὸ τότε καὶ σύνδεσμον τον αν καὶ ὄνομα τὸ τιτά. 6) Schol. Theocrit. 1, 52: Ανθέρικος ὁ τῆς ἀσφοδέλου καρπός — — Απολλόδωρος δε ό Δωριεύς (1. δε Δωριεύσι) φησίν οὐ (1. ούτως) λέγεσθαι τον της ασφοδέλου καυλόν ο δε Νεοπτόλεμος γελοίως φήθη τον

aiθέρα τοῦ στάχνος. So emendirt Dübner Adnot. crit. p. 120 u. citirt Phavorinus v. 'Ανθέρικος, wo das nämliche mit derselben corruptel steht. M. Schmidts vermuthung Philol. IV, 629 ὁ Δωριεὺς sei durch dittographie entstanden erscheint mir weniger annehmbar. Hier die glossen zu verstehen, bestimmt mich theils der inhalt der stelle (vgl. oben fr. 1), theils die zusammenstellung mit dem bekannten glossographen Neoptolemos aus Parium. — Daraus übrigens, dass ein grammatiker ersten ranges, wie Herodian, diese glossen des Ap. neben den schriften eines Aristarch und Kallistratos der berücksichtigung für würdig erachtet, möchte ich schliessen, dass sie von bedeutendem werthe waren.

Schliesslich einige bemerkungen zu einzelnen frr. Fr. 8. Steph. B. v. 'Αρχάς. Vor ἄνθρωποι füge οἱ ein: in der lücke binter jenem worte ist mit Meineke γαρ zu suppliren. — Fr. 15. Athen. VII p. 306 a. Auch VII p. 325 b erwähnt Athen., dass der fisch κίθαρος (nach Plin. N. H. XXXII, 53 "e rhomborum genere pessimus") dem Apollo in Athen geheiligt war. — Fr. 16. Darüber, dass die τρίγλα der Hekate geweiht war bringt Athenäus ausser dem zeugnisse des Apollodor noch die mehrerer comiker und anderer autoren bei. - Fr. 18. Harpocration v. Πάνδημος 'Αφροδίτη. Eine von der Apollodorischen ganz abweichende erklärung des beinamens der göttin giebt Paus. I, 22, 3: 'Αφροδίτην δε την Πάνδημον 'Αθηναίοις, επειδή Θησεύς ές μίαν ήγαγεν από των δήμων πόλιν, αὐτήν τε σέβεσθαι καὶ Πειθώ κατέστησεν (coll. E. Wunder Philol. VI, 693 sq.). -Ueber die im fr. 30 erwähnte erfindung der γράμματα durch den Hermes vergl. Plin. N. H. VIII, 57: sed alii (scil. liueras repertas volunt) apud Aegyptios a Mercurio, ut Gellius. Im fr. selbst — Schol. Od.  $\psi'$ , 198 — möchte ich in den worton έπινοησαι τε καὶ άσκησαι τοὺς τῶν κλινῶν πόδας εἰς την τοῦ θεοῦ πρόσοψιν mit Buttmann ἐπενόησαν δὲ καὶ κ.τ.λ. herstellen. - Fr. 36. Beim Schol. Theocrit. 11, 36 liest jetzt auch Dübner p. 21 für das verdorbene incidor der Vulg. wie Heyne und C. Müller ἐπϔδον. Vgl. Adnot. crit. p. 126, wo die conjecturen anderer gelehrten aufgezählt werden. - Fr. 37 aus Schol. Theocrit. X, 41 über das schnitterlied Lytierses. Auch die unmittelbar vorhergebenden worte des schol.: Ἱστορία (vor welchem worte Dübner eine lücke andeutet). ovzos de 6 Avτιέρσης φαιι Κελαινάς της Φρυγίας, υίος τυγχάνων νόθος τοῦ Μίδου. γεωργός δε ων, τούς παριόντας των ξένων εὐωχων, ήνάγκαζε θερίζειν μετ' αὐτοῦ. εἶτα ἑσπέρας ἀποτέμνων τὰς κεφαλὰς τὸ λοιπὸν σῶμα ἐν τοῖς δράγμασι συνειλῶν ἦδεν. 'Ηρακλῆς δὲ ὕστερον τούτον αποκτείνας, έξξιψεν είς τον Μαίανδρον ποταμόν. όθεν καὶ νῦν οἱ θερισταὶ κατὰ Φρυγίαν ἄδουσιν αὐτὸν έγκωμιάζοντες, ώς άριστον θεριστήν. scheinen mir aus dem Apollod. zu stammen. Hinsichtlich des sachlichen vgl. Athen. XIV p. 619 a. Photii Lex. v.

Aιτυέρσ. Servius in Virg. Bucol. VIII, 68. Eichstädt de dramcom-satyr. p. 16 sqq. F. Osann in den Berliner jahrbüch. für wissenschaftliche krit. j. 1842 p. 614, der unter anderen sehr gefällig vermuthet: die schrift des Antisthenes Ηρακλης η Μίδας (Diog. Laert. VI, 15) habe die sage von der ermordung des Midassohnes Lityers. durch den Herkules behandelt. Ueber die bedeutung der sage handeln Ed. Müller Philol. VII, 244, sowie Creuzer und Engel an den von jenem citirten stellen. - Fr. 47. Steph. B. v. Ελωρός. Schreibe Έλωρος. Im folgenden das fr. gehört zu den bekanntlich poetischen Xoonina - zeigen sich, wie Meineke erkannt hat, spuren des metrums: τιθασούς ίχθις έχειν — ἀπὸ χειρὸς ἐσθίοντας. — Im fr. 50 (St. B. v. Merai) stelle statt Malixov "Malixov" ber. — Fr. 53 St. B. v. "Τχχαρον. Das richtige ist "Τχαρον und im folgenden "Τχαρα. --Fr. 56 St. B. v. Δίγγος, φρουρίου Κασσανδρέων (also auf der granze Makedoniens und Thessaliens nach St. B. v. Kaosárδρεια). Dieses castell lag gewiss auf dem gleichnamigen, von Livius XXXII, 13 erwähnten gränzgebirge Makedoniens und Thessaliens. — Fr. 58a der Xoor. aus St. B. v. Zanarda — Addend. p. 649 -. Die ursprüngliche fassung des verses war nach Meineke etwa folgende: πόλιν Ζάκανθαν, ην καθείλεν 'Δνriβag. — Fr. 88. Diogen. Laert. VIII, 58. Gorgias Leontin. lebte nach Apollod. 109 jahre: mit der bereits von Müller beigebrachten stelle des Cicero, der den berühmten Rhetor nur 107 jahre leben lässt stimmt überein Valer. Maxim. VIII, 13 Ext. 2 (coll. I. Lips. ad h. l.). — Fr. 113 a. St. B. v. Massilio. Vielmehr nach Dindorf und Meineke Μασύλιοι. — Fr. 115. St. B. v. Νουβαι. Für Νουμιδες war, wie Valesius und M. bemerken, das ursprüngliche Noύβαδες. - Fr. 116 St. B. v. Όρβίται. Betone Όρβίται; dann setze statt Άλεξανδρείας den accusativ. — Fr. 117. St. B. v. Παραπάμισσος. Die richtige form ist Παραπάνισσος. Das sehr verdorbene fr. 119 aus St. B. v. Thisig lautet in Meinekes ed. also: Anollós. ["Thlorg τούτους γράφει λέγων] έν τῷ περὶ γῆς δευτέρφ.

ύπερ δε τους Τλλους Διβυρνοί και τινες "Ιστροι λεγόμενοι Θράκες.

καὶ τὸ θηλυκόν

'Υλλίς πρόκειται γεβρόνησος ήλίκη μάλιστα Πελοπότνησος, ως φασι . . . . . — — — — — печтехаідека

πόλεις έχουσα παμμεγέθεις οίκουμένας.

In betreff der von Müller erwähnten stelle des Scymnus Chius siehe Meineke p. 29 s. ed. — Fr. 120. St. B. v. Ψησσοί. έθνος της Ταυρικίας. Mein.: an Ταυριακίας? — 125. St. B. v. Airos verwandele Πολτυοβρίας in Πολτυμβρίας. — Fr. 130. St. B. v. Αὐτομάλακα. In den worten des Apollod. vermuthet Mein. für Αὐτόμαλα nach Ptolemans Αὐτομάλαξ. -

Fr. 132. Steph. B. v. Ezirai, ryooi - - (leyorzai) & diù τὸ πληθος έχειν έχίτων. Mit dieser ableitung des numens stimmt überein Athen. I p. 30d. - Am schlusse des fr. 152 bei St. Β. v. Άργουρα fehlt: ,,καλούνται δὲ καὶ Λεοντίνοι ἀπὸ Λεοντέως". --Im fr. 160 aus Tzetz. Chil. VII, 760 sqq. schreibt Lobeck Pathol. p. 383 n. 7 statt Μονοτοκήται ,, Ένωτοκοίταὶ τ'". — Fr. 166. St. B. v. "Ωλετος. Statt Πυλήτην ist nach Holstenius und Meineke Παλλήσησ zu lesen. — Fr. 171 (Suidas und Etym. M. v. Κάλυμτος). Dass das über die νησοι Καλυδναί gesagte von Apollod. dem Τοωϊκός διάκοσμος des Demetrius von Skepsis entnommen ist 48), habe ich nachgewiesen Philol. V, 545: ich möchte daher das fr. von s. 458 in die Τροιϊκός διάκοσμος genannte abtheilung des werkes Περὶ Νεῶν Καταλόγου p. 459 sqq. versetzen. - Fr. 173 (Strab. VI p. 254). Ueber die gründung der calabrischen städte Krimisa und Chone durch den Philoktetes vgl. Tzetz. in Lyc. 55 und 911, der offenbar dem Apollodor folgt. Auch was Strabo im folgenden über das vom Philokt. gegründete Petelia beibringt: Πετηλία κτίσμα έστι Φιλοκτήτου συγόντος την Μελίβοιαν κατά στάσιν — wozu vergl. Virgil. Aen. III, 402 cum Serv. nebst der bemerkung Schneidewins Philol. IV, 661. Homer II.  $\beta'$ , 717, der Meliboia mit unter den städten nennt, aus denen das gefolge des Philokt. stammte. Silius Ital. Punic. XII, 431 sqq. (u. Rupertis note) — auch dieses sage ich, mag Strabo dem Apollodor verdanken. — Fr. 174 (Schol. Apoll. III, 1090). Gegen die in diesem fr. angeführte ansicht derjenigen, welche den namen Thessaliens vom Herakliden Thessalus ableiten erklärt sich Vellej. Pat. 1, 3, 2, der wiederum (§. 1) mit der im fr. in betreff des nämlichen gegenstandes angeführten annahme des Rhianus übereinstimmt. Rhianus wie Vellej. folgten gewiss dem Ephorus (vergl. oben anm. 18).

In dem fr. p. 180 aus Tzetz. in Lyc. 902 liest man: Máγνητες δε και Πρόθοος εν Εύβοία περί τον Καφηρέα συν πολλοίς έτέροις διαφθείρονται. - Τοῦ δὲ Προθόου περί τὸν Καφημέα ναυαγήσαντος, οί σύν αὐτῷ Μάγνητες εἰς Κρήτην διφέντες φχησαν. Das erste Μάγνητες ist conjectur C. Müllers: die lesart der Codd. Vitt. 2 u. 3 lautet "Μέγας", wofür Heyne und der herausgeber des Tzetzes, G. Müller, Mayrns schreiben. Die letztere vermuthung ist durchaus nicht zu halten, wie deutlich daraus erhellt, dass es unter den anführers der Griechen vor Troja — von diesen spricht Apollodor — keinen namens Gegen C. Müllers änderung Μάνγητες sprich Magnes gah. zweierlei: erstens die paläographische schwierigkeit, dass dieses in Méyas corrumpirt werden konnte: zweitens, dass biernach alle Magneten beim schiffbruche hätten umkommen müssen, während sich doch nach Apollodors angeführten worten einige derselben nach Kreta retteten. Das richtige scheint mir Μέγης zu sein; denn dieser anführer der Dulichioten im trojanischen kriege (II. β΄, 627 u. öfter) kam während der Heimfahrt im schiffbruche beim Kaphereus ums lehen. Siehe Aristoteles Peplos Ep. 19 Bergk (25 Schneidewin): Ἐπὶ κενοταφίου Μέγητος ἐν Δουλιχίω.

Μεήμα Μέγητι θοῷ, μεγαθύμου Φυλέος υίῷ Δουλίτιοι τεῦξαν: σῷμα δὲ πόντος ἔγει.

Vergl. den nämlichen ep. 19 (28) über den von Apollod. berührten tod der Prothoos; Επὶ κενοταφίου Προθόου.

 $\Sigma \tilde{\omega}$ μα μὲν ἐν πόντ $\phi$  Προθόου, Τενθρηδόνος υἱοῦ κείται κ.τ. λ.

Somit glaube ich meine obige emendation genügend gerechtfertigt zu haben, und bemerke nur noch, dass Apollod. in diesem, wie im folgenden über die heimkehr des Neoptolemos offenbar den kyklischen Nosten folgt (Cf. Exc. e Procli Chrest. p. XII ed. I. B.). - C. Müller hält das besprochene fr. wie die zwei anderen von Tzetz. l. l. v. 440 und 921 49) bewahrten, welche über des Amphilochos und mehrerer schwestern des Priamos schicksale nach dem falle Ilions bandeln für überreste der bibliothek; ich hingegen ziehe es vor die 3 frr. aus dem werke Περὶ Νεῶν Καταλόγον herzuleiten, und zwar aus folgenden gründen. Erstens ist es auffallend dass gerade nur diese 3 frr. beim Tzetzes und keine anderen aus dem verlorengegangenen theile der bibliothek erhalten sein sollten 50). Zweitens sehen wir aus frr. 173 und 74 des Apollodoreischen werkes über den Katalog, dass darin des Philoktetes und des anführers der Thessalier, Pheidippos, abenteuer auf der rückfahrt von Troja, sowie auch die der flüchtigen Trojaner Eryx und Aigestos besprochen wurden. Hierbei kann also leicht auch das von Tzetzes excerpirte herührt worden sein. Drittens endlich bezeugt Strabo IX p. 416 ausdrücklich, dass in schriften Περί Νεῶν Καλόγ. auch die heimkehr der griechischeu helden aus dem trojanischen kriege behandelt wurde: nachdem er nämlich die irrfahrten der Orchomenier mit dem lalmenos nach Ilions zerstörung exwähnt hat, fährt er also fort: εὐ γὰς τὴν τοιαύτην ὕλην ὑπο-

<sup>49)</sup> Hier wird die sage über den ursprung des namens des italischen flusses Nasaroo; erzählt, über welche vgl. Strabo VI. p. 262. Canon Narrat. 13. Euphorion. Fragm. Chil. p. 93 Meineke. Plin. N. H. III, 9, wo für Neaetus "Neaethus" zu schreiben ist. Schol. Theocrit. IV. 24. Heynes Excurs. VI ad Virg. Aen. V, 604—99 "Classis Trojana incensa".

<sup>50)</sup> Die erkaltenen bücher dieser schrift werden hingegen öfter von den alten berücksichtigt: so z. b. vom Schol. II. I, 42 in Matrangas Anecd. II p. 390, 10—29 = Bibl. II, 1, 4 (wonach bei ersterem "Αγήγορος in "Αγήνορος, 'Ινδίας 'Αθηνᾶς in Αινθίας, 'Ελλάνωρ in Γελάνωρ zu sändern ist) und dem näml. Schol. II v. 103 ibid. p. 459, 8—22, was abkürzung von Bibl. II, 1, 3, 2—7 ist. Ferner vom Schol. Sophocl. Antig. 977 = Bibl. I, 15, 3.

βεβλήκασιν ο ἱ τὰ πε ρὶ Νεῶν συγγράψαντες <sup>51</sup>), οἶς ἀκολοθοῦμεν, ὅταν οἰκεῖα λέγωσιν πρὸς τὴν ἡμετέραν ὑπόθεσιν. Berlin. R. Stickle.

# Alkiphron I, 11, 2.

Im ersten hefte der diesjährigen Mnemosyne s. 116 sagt herr Cobet über Alkiphron I, 11, 2 τί οὖν ὦ βέλτιστε δρῶμεν; φεύγομεν ἢ μένομεν: "lege φεύγομεν ἢ μένομεν. Memini me apud nescio quem legere senarium, apud Euripidem opinor: φεύγωμεν ἢ μένωμεν ἢ τί δράσομεν"; Wir entsinnen uns eben, dass Rufinus Anth. Pal. 5, 75, 6 sein epigramm schliesst:

οστε τί ποιούμεν; φεύγομεν η μένομεν;
Dort sagt Jacobs Nott. critt. p. 69: "Noster locus Valckenarium ad Hippol. p. 247 coniunctivum apud Alciphronem reponentem retinere potuisset". Uebrigens schwebte herrn Cobet lon 758 vor.

# Epicharmos.

Plato de lusto p. 274 \* Εκόντας ἄρα σὰ οἴει πονηρούς εἶναι καὶ ἀδίκους ἀνθρώπους; "Εγωγε' σὰ δ' οῦ; Οῦκ, εἶ γέ τι δεῖ τῷ ποιητῆ πείθεσθαι. Ποίφ πονητῆ; "Όστις εἶπεν'

οὐδεὶς έκὰν πονηφὸς οὐδ΄ ἄκων μάκας. Herr Bergk Lyr. Poett. p. 1076 meint, der vers gehöre vielleicht dem Solon. Vielmehr dem Epicharmos im Ἡρακλῆς παρὰ Φόλφ Fr. 56 Ahrens:

'Αλλὰ μὰν ἐγών ἀνάγκα ταῦτα πάντα ποιέω οἴομαι δ', οὐδεὶς ἐκών πόνηρος οὐδ' ἄταν ἔχων, wo jetzt οὐδ' ἄκων μάκας aus Platon herzustellen sein wird. F. W. S.

51) Dieses ist gleich οἱ τὰ πιρὶ Ντῶν καταλόγου σ. Siehe de Apollodor. p. XLV.

## XXX.

## Zenodotea.

Ueber Zenodots bearbeitung der Homerischen poesie sind wir so glücklich, ein buch von hrn. prof. Düntzer zu besitzen, das gewiss niemand aus der hand legen wird, ohne über manches eine hier zuerst gegebene belehrung empfangen zu haben. Nur der ist zu beklagen, der im vertrauen auf des verfassers namen über das thema der schrift so unzweifelhafte aufschlüsse davon erwartet, wie sie mit seinen wünschen übereinstimmen Wie hoch oder gering das verdienst des genannten um unsre kenntniss von dem vater der kritik anzuschlagen ist, weiss ich nicht und will ich nicht beurtheilen: nur glaube ich damit nicht genug gethan, wenn uns jemand das material zusammenträgt und für jede einzelne stelle parallelstellen aufführt, von denen es wahrscheinlich sei, das sie Zenodot ebenso wie jene constituirt habe. Jeder, der die sache weiter bringen will, muss dieselbe arbeit noch einmal thun, denn er muss noch einmal auf die quellen zurückgehn, und sammelt somit auch seinerseits von neuem den stoff. Herr Düntzer hat mehr gethan, davon haben wir auf jeder seite belege, und wir glauben ihm, wenn er in der vorrede sagt: Universam quaestionem - ita instituendam duxi, ut ab ipsa fontium - indole atque natura investiganda exorsus via atque ratione procederem, neque solum Zenodoteae recensionis imaginem exprimerem, verum etiam de omnibus singulis locis apte dispositis accuratius disputarem. Hätte er dasjenige auf eine treffende weise erfüllt, was er nicht nur zu leisten sich vorgenommen, worin aber sein sondern auch schon enthalten wäre, so hätte er mehr an Z., als Lehrs an Aristarch gethan. Denn wenn dieser zwar unendliche mühe und grossen scharfsinn aufwenden musste, um uns ein bild von Aristarchischem verfahren zu entwerfen, dem man es auf den ersten blick ansieht, dass es ähnlich sein muss, so war doch für ihn in den quellen genug der anleitung vorhanden, was die hand eines andern freilich leicht hätte verpfuschen können; von Zenodotischer arbeit dagegen haben wir so geringe reliquien, dass einen zusam-

menhang zwischen ihnen herzustellen nur an den wenigsten punkten gelingt, und für das übrige eine divinationsgabe gehört, wie sie dem menschen versagt ist. Also ein ausgeführtes bild von Z. können wir nicht herstellen, weil uns nicht bloss hier und da. sondern zahlreiche züge dazu fehlen, und wir thun besser, wir bekennen, wo wir nichts wissen, als dass wir uns unmöglicher Dinge unterfangen. Hr. Düntzer hat zu viel versprochen, und darum sehen wir uns getäuscht, wenn wir das resultat seiner arbeit betrachten. Wie steht es aber mit der art und weise seiner forschung? hat er sie wirklich via ac ratione angestellt? ist das der fall, so brauchen wir nicht mehr von Z. zu handeln. Um hierüber ein urtheil zu haben, lese man, wie er p. 48 dictirt: Z. sei von jeher mit himmelschreiender ungerechtigkeit behandelt, Aristarch habe ihn nur erwähnt, wo er an ihm zu tadeln gefunden, Apollonius von Rhodus ein ganzes buch gegen ihn abgefasst, und des Kallistratus und Ptolemäus Epitheta vertheidigung sei wirkungslos geblieben; alle welt habe ihn für einen ignoranten und willkürlichen verächter der überlieferung angesehen, der seine conjecturensucht nicht im zaume zu halten vermocht; und nun: hinc conficitur, ut nulla sit eorum, quibus Aristonicus et Didymus Zenodoteas scripturas adferunt, verborum auctoritas; abermals p. 17: neque Aristonicus neque Didymus ipsam Zenodoti recensionem Homericam viderant sed ex Aristarcho eiusque discipulis hauserunt, qui non ubique vera rettulerant. Aber mit welchem rechte schiebt hr Düntzer Aristarch so abscheuliche gesinnungen zu, dass er absichtlich dem lehrer seines lehrers Aristophanes, auf dessen schultern er durch diesen stand, ignoranzen obtrudirt haben sollte nur aus sehr unwissenschaftlichem egoismus? wozu hatte er das nöthig? Die beste quelle war ihm ja Aristophanes selbst für das wichtigste gewesen; gab er also in gewichtigen dingen falsches an, so konnte er nur wissentlich fälschen. Schöpften also A. und D. alle ihre kenntniss von Z. aus ihm, so zeigt sich gerade eine continuirliche kette der überlieferung, der man nicht leichtsinnig misstrauen darf. Hiermit reiht sich hr Düntzer, er mag es noch so sehr abstreiten, denjenigen an, die in Z. ein urbild aller vortrefflichkeit sehen, und es sich angelegen sein lassen, ihn von einer menge fahrlässiger, am ende gar böswilliger anschuldigungen zu befreien: um in ihm besonnenheit, consequenz und geschmack zu finden, müssen sie entweder das absurdeste gut heissen oder conjecturen auf conjecturen häufen, conjecturen durch conjecturen vertreiben. Es giebt stellen, wo die klare unmöglichkeit vorliegt, dass Z. so gelehrt habe, wie die grammatiker angeben, aber auf sie ist der zweifel auch zu beschränken, und ein weiteres feld der conjectur nicht einzuräumen. Im allgemeinen sind doch Aristonicus und Didymus von klarem verstande und ganz treffendem urtheil, namentlich der letztere in vorurtheilen der schule durchaus nicht

befangen; sie schöpften beide aus Aristarch, zwischen dem und Zenodot's anhängern eine rivalität gar nicht stattfinden konnte, also wird es wohl das beste sein, von parteilichkeit die ihn manches in falschem lichte zu sehen veranlasst hätte, auch nicht zu träumen, und wo nicht die bestimmtesten gegengründe vorhanden sind, den worten der grammatiker immerhin glauben zu schenken, am allerwenigsten aber selbst etwas hinzuzusetzen, wo man es nicht suchen kann. Nach dieser seite hat hr Düntzer des guten viel zu viel gethan, und wo er herrenlosen lesarten oder conjecturen Zenodot als autor zuweist, oder solchen, die schen in beschlag genommen sind, auch noch den namen des Z. beischreibt, ist man meistentheils in verlegenheit, wo er seine vermuthung hergenommen (des beispiels wegen vergleiche man ann. 61 auf s. 46, und wie er auf s. 44 das von Aristonicus besprochene avrov H 64 auf Z. bezieht). Im übrigen macht er es aber glücklicherweise selbst nicht ganz so schlimm, wie man nach seinem oben citirten edict fürchten möchte: er giebt unvollkommenheiten, sogar willkür hier und da in dem verfahren des Z. zu, nur keine widersprüche und verlassen des einmal aufgestellten in parallelversen. Möchte es mir gelungen sein, im ganzen einen etwas richtigern weg zu finden. Jedesmal es zu sagen, wo ich etwas anders gemacht, als er, konnte ich nicht von mir verlangen.

Ueber die quellen ist weniges vorauszuschicken. Unter den vier grammatikern, deren fragmente die venetianischen scholien bilden, ist es nur Nicanor, aus dem allein wir über Z. nichts erfahren; Herodian hat nicht wie Düntzer sagt (p. 2), bloss A 567 und N 450, sondern auch an folgenden stellen etwas von ihm: γ 50 vgl mit A 294, A 754 M 295 Φ 575. Ueber Aristonicus, den für die Ilias uns kürzlich die Königsberger Duumvirn in verbesserter gestalt in die hand gegeben, ist noch einmal darauf hinzuweisen, wie widerwärtig es ist, an den bestimmungen des herrn Lehrs über ihn immer von neuem herumgemäkelt zu sehen. Er spricht in den σημείοις nicht in seinem, sondern in des Aristarch, und nur in des Aristarch namen; denn wo dieser geschwiegen hatte, war es leicht, aus ähnlichen stellen eine anmerkung zu ergänzen, wie sehon unmittelbare schüler von ihm gethan hatten (Ammorius T 367): in solchen fällen sagt er σημειώσαιτο αν τις, σημειωτέον, ίστέον u. ä. 1). Wo es

<sup>1)</sup> Nicht überall, wo jetzt diese worte stehn, ist aber Aristonicus autor des scholien, sondern sehr oft folgen ihnen sachen von ganz anderer abstammung, z. b. Α 1 A (Lehrs Ar. 137 f.) 234 AD 611 A B 81 L 220 AD 494 AD Πηνέλιως καὶ Αήιτος 572 Ld σημείωσαι Γ 119 BL γίνωσακε 218 AD 273 BL 306 A Δ 2 ABD 315 AD (vgl. die note des A. ὅτι οἱ γλωσσογμάφοι ὁμοίιον τὸ κακόν) 327 AD 508 ABDL 539 A E 5 AD 185 L σημείωσαι 505 L 531 L σημείωσαι 697 L σημείωσαι Z 402 A 420 B H 474 AD Θ 116 BL I 417 L 443 ABL 680 A (wo die διπλή sich auf φράζισθαι bezieht. Lehrs Ar. 93) K 6 L σημείωσαι 80 A τηση-

nicht leicht war, konute er irren (Friedl. prolegg. ad Nican. p. 73 f. zu X 379). Setzt er etwas aus eigner macht hinzu, so geschieht das so ausnahmsweise, dass es als sehr untergeordnet erscheint. Andere ignoriren andres, was seit 1833 fest steht, Hr Osann in seinen commentarien über das römische Anecdoton de notis p. 15. 21 hat es noch nicht lassen können, diesen satz zu bestreiten, und wie aus mitleid uns mit einigen beispielen dafür zu unterhalten. Auch wo die worte σημειοῦνταί τινες 2) anmerkungen des A. einleiten, ist zuerst Aristarch gemeint. Aristonicus mochte auch diejenigen genannt haben, die den observationen des schulhauptes beigestimmt hatten, der epitonator fasste alle unter dem collectiven τινὲς zusammen.

Sporadisch hatte von der bedeutung der σημεία ausser dem Thraker Dionysius (Arist. M 301 O 86. 571 P 24, 125 T 49 X 379 O 712 Π 810) in den schriften πρὸς Κράτητα (Did. I 464), περι ποσοτήτων (ders. B 111) u. a. schon Ammonius gehandelt (T 365, zwes bei Arist. M 211): vermuthlich nach Aristonicus sprach gelegentlich darüber Nemesion έν τῆ τετραλογία (ὑπομνημάτων, wie Lehrs ergänzt Ar. p. 35. schol. A K 398), aber ein eigenes, nur diesem gegenstande gewidmetes, durch vollständigkeit und urtheil gleich ausgezeichnetes werk findet sich ausser dem des Aristonicus nirgend erwähnt (vgl. anecd. Rom. ed. Osann τούτων δ' άπάντων σημείων άκριβεστέρα γνώσις έν τοῖς βιβλίοις τῶν συγγραψαμένων περί τούτων καὶ εἴ σοι φίλον, ἐπιζήτει παρὰ τῶν τεχνιτῶν). Denn dass ein von Suidas erwähntes buch des Diogenes von Kyzikus 3) περὶ τῶν ἐν τοῖς βιβλίοις σημείων nicht verschieden sei von den ὑπομνήματα desselben verfassers, aus welchen im schol. AB @ 296 eine anmerkung von ihm, und bei Didymus 441 eine lesart sich aufbewahrt findet, hat zuerst Osann a. a. o. p. 25 zwar behauptet, aber nicht von ferne bewiesen. Auch hat es nichts wahrscheinliches, da au der ersten stelle keine spur von anwendung eines aristarchischen zeichens ist, die  $\delta \iota \pi \lambda \tilde{\eta}$  der zweiten aber entweder auf das in  $\mu$  verwandelte v der präposition (Herodian.), oder auf

τέον 437 AD Δ 458 BL σημείωσαι Μ 263 L σημείωσαι Ν 301 AD 831 BL Ξ 325 V (Lehrs Ar. 184) Ο 412 ABLV Π 9 AL 234 V 281 L σημείωσαι Ρ 40 V 134 D Ξ 253 A (Lehrs 93) Τ 268 B 317 B Υ 89 AB διόλου παρατηρητίον 390 V. Χ 59 A 188 A σημειώδες (Lehrs 178). — Dagegen ist Aristarchisch, oder des Aristarch würdig, was wir auf diese weise bezeichnet finden: Β 42° ABDL (und Π 9 D°) 48 BL 184D Ο 71 D σημείωσαι Π 57 V 574 L Γ 374° DL (Ε 371) Δ 377° A Ζ 526 L Θορα Θ 306 D° 338 D° 441 L° Δ 103 BL° Μ 283 L° σημείωσαι 287 AB° Ο 11 A Π 403 L σημείωσαι Σ 265 AV Ψ 36 A σημείωσαι, wovon jedoch die besternten stellen in Friedländers Aristonicus nicht erwähnt sind.

Vgl. σημειοῦται Αρίσταρχος z. b. N 237 (Friedl. Nican. p. 110)
 86, σημειοῦνται Σ 117, ἰσημειοῦτο (Lehrs Ar. 16) Χ 379, σημειοῦται ὁ στίχος Δ 117.

<sup>3)</sup> G. I. Voss de historicis Graecis ed. Westermann 430. Marquardt: Kyzikus und sein gebiet 171.

den dativ bei årå geht (cod. L), und wohl nicht auf das unhemerische, einer unglücklichen conjectur sehr ähnliche ἀμβώνεσσι. Ohne dies muss man sich der vermuthung von Lehrs zuneigen (Ar. 18), wenn man in dem katalog Diogenischer schriften bei Suidas den titel περί στοιχείων gelesen. Ebenso wenig ist aber in Osanns raisonnement (26 ff. 308 ff.) dafür ein schlagendes argument beigebracht, dass Philoxenus solch ein buch verfasst: zugegeben, dass M. Schmidt mit nichts bewiesen, O. habe das zeitalter dieses grammatikers falsch angesetzt, so bezeugt doch ausser Suidas der "venetianische scholiast" zu I 219 keineswegs, dass derselbe περὶ σημείων ἐν τῆ Ἰλιάδι geschrieben; wenigstens thate er dann ein gleiches für Timotheus. Der "scheliast" ist Aristonicus, der nach Osanns auslegung diesmal gar nicht von Aristarch, sondern von Timotheus und Philoxenus erzählt: ή διπλη ότι θύσαι οὐ σφάξαι ὁ Τιμόθεος ὑπέλαβεν καὶ Φιλόξενος, ὑμοίως τη ἡμετέρα συνηθεία, αλλά θυμιασαι xrl.; that er aber das, so ist er nicht Aristonicus, also hat Lehrs gewiss recht gehabt, wenn er ihn durch einschaltung eines ώς hinter σφάξαι ihm selbst ähnlich gemacht (Ar. 92): d. h. wir haben hier einen rest aus des Ph. schrift περί τῶν παρ' Όμήρω γλωσσῶν (Suid.). Von den stellen, die sonst O. für sich anführt, findet sich bei T 471 weder am rande ein zeichen, noch in der note des Didymus eine erklärung eines solchen, und in den scholien X 28 und E 638 führt Herodian meinungen des Ph. an über spiritus und accent von olor und acreacir, so dass ich bei Suidas statt περί σημείων έν λλιάδι substituiren möchte προσφδιών. Osann vermuthet selbst, Ph. habe über Homerische prosodien geschrieben (p. 316), aber es bedurfte einer solchen vermuthung nicht, da es Nicanor ausdrücklich sagt zu A 231. Aus dieser oder einer andern schrift, aber nicht aus den fingirten σημείοις, ist ausgezogen, was von ihm berichtet wird A 575 B 269 K 290 Herod. E 887 N 809 O 676  $\Pi$  669  $\Sigma$  410  $\Omega$  665.

In dem einen buche liess Aristonicus seine eigne person zurücktreten und machte Aristarch zum subject seiner rede: denn ausser einem ähnlichen werke zur Theogonie 1) und sechs büchern ἀσυντάκτων ὀνομάτων (Suid.), schrieb er nach Phot. 104 b 40 Bekk. περὶ τοῦ ἐν Ἀλεξανδρεία Μουσείου, so wie nach dem scholiasten des Pindar Ol. 1, 33. 3, 31. 7, 153 commentare zu diesem dichter. Dass es auch für Homer unabhängig von den σημείοις dergleichen von ihm gegeben, worin er ganz selbständig war, hat Lehrs zur genüge dargethan. Die zeugnisse dafür sind theils nicht ganz zweifellos, theils jedem bedenken entrückt. Zu jenen gehört 1) Herod. Γ 198 ὀίων ᾿Αρισταρχος δισυλλάβως ως αἰγῶν καὶ Πτολεμαῖος ὁ ᾿Ασκαλωνίτης ᾿Αριστόνικος δὲ τρισυλ-

<sup>4)</sup> Mützell de emend. theog. 288. Lehrs Ar. 4. Et. Or. 96, 27, womit zu vgl. Ariston. Z 25 und schol. BD Y 277.

λάβως, ὄς τ' δίων μέγα πῶυ, denn es fehlt allerdings auch in den σημείοις nicht an stellen, wo Aristonicus nur über prosodie eines wortes spricht: A 364, wo Pluygers 5) p. 8 ergänzt őzi τὸ βαρυστειάχων κατά βραμείαν τάσιν, Δ 153 Ε 269 (708 Η 221) Θ 233 A 201 (M 216) Ξ 421 O 432 Φ 542 Ψ 1, um diejenigen zu übergehen, wo ein unterschied in der prosodie einen unterschied im sinn bedingt 6). 2) Strab. 1, 101 Apiozóvinos μέν ούν ὁ καθ' ήμᾶς γραμματικός έν τοῖς περί τῆς Μενελάου πλάνης (d 84 ff.). 3) Serv. Aen. 3, 334 — sicut Alexarchus bistoricus Graecus et Aristonicus referunt, wo Beccard 7) p. 17 nicht den gleichnamigen geschichtschreiber von Tarent (Phot. bibl. 147a 18. b 22) hätte verstehen sollen: denn hätte Servius diesen gemeint, hätte er Alexarchus et Aristonicus historici Graeci gesagt. In die zweite abtheilung dagegen sind zu setzen: schol. A K 252 ούτως καὶ Δωρόθεος — άποτεινόμενος πολλά προς Αριστόνικον καὶ Τρύσωνα ἄλλως γράφοντας 8), was sich auf commentare beziehen muss, da aus den σημείοις eben da gelesen wird ή διπλη διά τὸ πολυθούλλητον ζήτημα καὶ τὰς γεγονυίας ἀποδόσεις. ΑΒ Ν 134 ολοοίτροχος. Δημήτριος ο γονύπεσος δασύνει - ούτως δε και - Αριστόνικος 8), worüber Aristarch sich nicht entschieden hatte, so dass in den σημείοις gar nicht gelegenheit war, darüber zu reden. Et. Gud. 348, 20, von Beccard beigetragen : ούτως εύρον εν ύπομνήματι Ίλιάδος Αριστονίκου (vgl. adnot., ad Et M. 489, 48. Osann 15), wo also auf das bestimmteste ausgesprochen wird, was Lehrs (p. 6) schon bei Ammonius suchte. Nicht beistimmen kann ich, wenn derselbe Beccard (p. 21) ein ebenso sicheres zeugniss für die Odvssee Et. Gud. 334, 12 zu finden geglaubt: ουτως εύρον εν υπομνήματι Ανδρονίκου είς το δος, wo er die letzten drei buchstaben für den rest eines statt 'Οδυσσείας verschriebenen Ἰλιάδος hält, φ (407) statt τὸ, und Αριστονίχου emendirt. Wahrscheinlicher scheint mir eine andre corruptel aus [zis τους] 'Arδροτίκου έπιγότους (vgl. Ath. 584 D), und ich werde dadurch nicht irre gemacht, dass schon der schreiber von Cra-

<sup>5)</sup> de carminum Hom, veterumque in ea scholl, retractanda editione. Lugd. Bat. 1847.

<sup>6)</sup> A 129 141 277 B 269 A 141 E 638 \( \Theta \) 209 I 225 378 509 A 636 M 56 II 31 123 P 240 242 \( \Sigma \) 376 T 402 \( \Phi \) 34 \( \Omega \) 318.

<sup>7)</sup> de scholl. in Hom. H. Venetis A. Berol. 1850.

<sup>8)</sup> Beide scholien schrieb Lehrs früher (Ar. 5) Herodian zu, nahm sie aber nicht in die ausgabe der Ἰλιακή προσωδία auf. Ohne ein wort zu sagen legt sie Beccard p. 20 jenem aufs neue bei, wie freilich auch das fragment des Didymus A 323, des Pluygers p. 7 so hergestellt hat: οῦτως χαιρός ἰλότιε ἀγέμεν Αρίσταρχος (vgl. ἀσον λότιε ετε des Zenodot A 567, obgleich ποιμαίτοτι ἐπ. ἔτσο beide A 106 schrieben); stand die διπλή an derselben stelle, so findet sie ihre erklärung in dem worten des Nicanor, die ebenso gut Aristonicus gehören können: τὸ δὲ ἀγέμεν ἀντί τοῦ προσταπτικοῦ τοῦ ἄγε (vielmehr ἄγετον). Auch zu K 398 haben wir nichts von Herodian, sondern Didymus und Aristonicus, welchem letztern der sammler der scholien die aussage des Nemesion gegenüberstellt.

mer. anecdd. Par. 4, 75 für eig zo dog coniicirte eig zhy 'Odóg. σειαν (Osana 28).

Im angesicht dieser senguisse stellt sich Osann (15 ff.) auf die seite der negative ohne andere gründe dafür anzugeben, als seine überzeugung, wider die er nicht könne. Verhüte gott, dass ihm jemand gewissenszwang authue; wir wollen nur prüfen, ob wir seinen glauben zu dem unsrigen machen können, oder nicht. Er bekennt sich zu folgenden sätzen: "Im Etymologicum ist mit ψπόμημα Ίλιάδος Άριστονίκου nichts, als die σημεία gemeint, ähnlich wie in der subscription der venetianischen scholien zun gesange Σ steht: παράκειται τὰ 'Αριστονίκου σημεία μετά ύπο μνηματίου 9); dieses υπομνημάτιον ist kein für sich bestehendes werk, sondern der text zu den an den rand gesetzten kritischen zeichen, wie Lehrs selbst sagt; hätte aber der epitomator besondre commentare des Aristonicus benutzt, so hätte er das sagen müssen, also sind in den scholien keine fragmente dieses grammatikers enthalten, ausser denen der σημεία". Gäben wir ihm so weit recht 10), so wäre es doch immer ein ungehourer sprung, auf einmal zu sagen: überhaupt alles, was von Aristonicus sich irgendwo findet, wenn es nur auf Homer bezug hat, stammt ebendaher. Hätte er wenigstens einen kunstreichen trugschluss aufgestellt, so könnte man doch seinen scharfsinn bewundern, aber so aller logik ins gesicht zu schlagen, zeigt im besten falle von wenig besonnenheit, und in jedem von unverzeihlicher geringschätzung des lesenden publicums. Es muss daher auch diesem erlaubt sein, seine unerwiesenen nicht nur, sondern allen beweisen trotz bietenden behauptungen gering zu schätzen. Auf die commentare also, und nicht auf die σημεία passt, was er p. 17 sagt: permulta in his libris olim contenta fuisse, quae ad res ab Aristarche tractatas etiam magis stabi-

der diniff angefügt.

<sup>· 9)</sup> Was er von dem ursprung dieser zwei worte halt, ist nur mühsam zu enträthseln. Er verwirft die annahme, dass sie ursprünglich in allen subscriptionen gestanden hätten; sondern der epitomator habe vorausgesetzt, dass jeder leser sich selbst sagen werde, es müssten die erklärungen der zeichen beigefügt sein (vielmehr, es sei opnetæ für neel σημείων gesagt). Dann fährt er fort: His nihil verjus est reique accommodatius, ut qua mavult locum expedire, Lehrsii suspicio, ne verba pera τοῦ υπομνηματίου a recentiore manu adjects sint, prorsus etiesa videatur. Was bleibt also übrig, als dass schon der erste epitomator in einem anfall von merkwürdiger inconsequenz seinen eignen sprachgebrauch für dies eine mal geändert habe ?

<sup>10)</sup> Des dürfen wir aber nicht so unbedingt. Denn wie im ced. A schriften anderer grammatiker ausser jenen vier ausgezogen sind, ohne in den aubscriptionen namhaft gemacht zu sein, 20 gewiss auch andere schriften dieser vier ausser den genannten, aber in geringem maasse. Was Aristonicus angeht, so möchte ich u. a. das längere scholion über die temtepos A 59 (istogoveres ta negl the Musias) für ein bruchstück eben seiner commentare halten, zur ergänzung an die kurze erwähnung

liendas, augendas vel etiam corrigeudas pertinuissent; was Aristonicus so auf eigne hand niederschrieb, mochte nicht immer zu dem vorzüglichsten gehören, und konnte also von den spätern ausser acht gelassen werden. Diese commentare scheint mir nun Suidas im sinn gehabt zu haben u. d. w. ἀκοστώσαις ἡμιότοις (Beccard 19. Osann 20), wo er zuletzt sagt: ὁ δὲ ᾿Αριστύτικος ἐν ἄχει γενομέναις εἴγε ἐπιφέρει:

δεσμόν απορρήξας θείη πεδίου κροαίνων (Ζ 506). τινες δε άδην πληρωθείς (vgl. schol. AL - κριθιάσας· κυρίως δε αί πασαι τροφαί ακοσταί καλούνται παρά Θεσσαλοίς). Das ist eine entscheidung für eine erklärung, wie sie sich in der note nicht findet: ή διπλη πρός τὸ ἀκοστήσας, ὅτι ἄλλοι ἄλλως ἀπέδωκαν ἔστι δε ήτοι έν άχει γενόμενος διά την στάσιν, η άκος τι και βοήθημα της στάσεως ζητών. Suidas hat nur in accomodation für seine stelle den dativ γενομέναις gewählt, ohne fzeilich dasselbe auf das nachfolgende πληρωθείς auszudehnen. Vielleicht ist aber das lemma einem dorischen dichter entnommen, so dass ήμίονος als nominativ zu lesen wäre, und also auch γενόμενος: das ω in άκοστώσαις bleibt auf die eine, wie auf die andre art unerklärt. Ungewiss in welche schrift sie gehören, ist es von den notizen Et. Gud. 248, 58. Phavor. eclog. 357, 31. Cramer. anecdd. 0x. 1, 78. Die fragmente unseres grammatikers ausserhalb der scholien haben nach einander Lehrs, Beccard, Osann gesammelt. Unklar ist mir die emendation von Lehrs geblieben zn Orion 94 λάρυξ ό λαιμός δια γαρ τούτων, του λαιμού και λάρυγγος, την απόλαυσιν έχομεν των τροφων statt λ. όμοίως, während Larcher gewollt hatte 1. καὶ φάρυγξ ταὐτόν ὁμοίως γὰρ κτλ. Der verfasser muss etwas andres unter λάρυξ, etwas andres unter λαιμός verstehen, soust könnte er nicht sagen, διὰ γὰρ τοῦ λαιμοῦ καὶ λάρυγγος nehmen wir nahrung in uns auf. Ich glaube, es ist zu interpungiren hinter ὁμοίως, und dies bezieht sich auf das den wörtern λαιμός und λάρυξ gemeinsame Etymon AA; dann wäre die glosse am anfang verstümmelt. Noch weniger begreife ich, wie Beccard p. 19 im. Et. M. 41, 36 wegen des schol. χ 165 (ἀίδηλος ολέθρου άξιος) so emendiren kann: άίδηλος, οίον ,, κείνος δ' αυτ' αίδηλος ανής". ὁ όλοθρευτικός, όλέθρου άξιος 'Αριστόνιπος δηλούν (१) λέγει τὸν ἀδηλοποιόν, wo die überlieferung ist οὐ γαρ αξιος 'A. δηλούν λέγων τ. ά. — ist denn όλοθρευτικός (verderblich) und ολέθρου άξιος dasselbe?

Fast allein von allen kritischen zeichen gehört in diese untersuchung die  $\delta i\pi \lambda \tilde{\eta}$   $\pi \epsilon \varrho i\epsilon \sigma \tau i \eta \mu \epsilon \eta$ , von der es in den verschiedenen durch Villeison, Bekker, Bergk, Osann bekannt gemachten anecdotis über diese materie heisst, Aristarch habe sich ihrer gegen Zenodot bedient. Veranlassung zu besonderer besprechung bietet unter ihnen nur das Bekkersche vom achten blatt des Marcianus A (praef. zu den scholien p. III), in welchem nach kur-

mer. aneced. Par. 4, 75 für εἰς τὸ δος conficiente εἰς τὴν Ὀδύσσειαν (Osana 28).

Im angesicht dieser zenguisse stellt sich Osann (15 ff.) auf die seite der negative ohne andere gründe dafür anzugeben, als seine überzeugung, wider die er nicht könne. Verhüte gott, dass ihm jemand gewissenszwang anthue; wir wollen nur prüfen, ob wir seinen glauben zu dem unsrigen machen können, oder nicht. Er bekennt sich zu folgenden sätzen: "Im Etymologicum ist mit νπόμεριμα Ίλιάδος Άριστονίκου nichts, als die σημεία gemeint, ähnlich wie in der subscription der venetianischen scholien zum gesange Σ steht: παράκειται τὰ 'Αριστονίκου σημεία μετ ὰ ὑπομνηματίον 9); dieses ὑπομνημάτιον ist kein für sich bestehendes werk, sondern der text zu den an den rand gesetzten kritischen zeichen, wie Lehrs selbst sagt; hätte aber der epitomator besondre commentare des Aristonicus benutzt, so hätte er das sagen müssen, also sind in den scholien keine fragmente dieses grammatikers enthalten, ausser denen der σημεία". Gäben wir ihm so weit recht 10), so wäre es doch immer ein ungeheurer sprung, auf einmal zu sagen: überhaupt alles, was von Aristonicus sich irgendwo findet, wenn es nur auf Homer bezug hat, stammt ebendaher. Hätte er wenigstens einen kunstreichen trugschluss aufgestellt, so könnte man doch seinen scharfsinn bewundern, aber so aller logik ins gesicht zu schlagen, zeigt im besten falle von wenig besonnenheit, und in jedem von unverzeihlicher geringschätzung des lesenden publicums. Es muss daher auch diesem erlaubt sein, seine unerwiesenen nicht nur, sondern allen beweisen trotz bietenden behauptungen gering zu schätzen. Auf die commentare also, und nicht auf die σημεία passt, was er p. 17 sagt: permulta in his libris olim contenta fuisse, quae ad res ab Aristarche tractatas etiam magis stabi-

<sup>9)</sup> Was er von dem ursprung dieser zwei worte hält, ist nur mühsam zu enträthseln. Er verwirft die annahme, dass sie ursprünglich in allen subscriptionen gestanden hätten; sondern der epitomator habe vorausgesetzt, dass jeder leser sich selbst sagen werde, es müssten die erklärungen der zeichen beigefügt sein (vielmehr, es sei σημεία für περί σημείων gesagt). Dann fährt er fort: His nihil verjus est reique accommodatius, ut qua mavult locum expedire, Lehrsii suspicio, ne verha μετα τοῦ ὑπομνηματίου a recentiore manu adiecta sint, prorsus otiese videatur. Was bleibt also übrig, als dass schon der erste epitomator in einem anfall von merkwürdiger inconsequenz seinen eignen sprachgebrauch für dies eine mal geändert habe?

<sup>10)</sup> Das dürsen wir aber nicht so unbedingt. Denn wie im oed. A schristen anderer grammatiker ausser jenen vier ausgezogen sind, ohne in den aubscriptionen namhast gemacht zu sein, ao gewiss auch andere schristen dieser vier ausser den genaanten, aber in geringem maasse. Was Aristonicus angeht, so möchte ich u. a. das längere scholion über die νεώνειο. Α 59 (ἐστοροῦντες τὰ περὶ τῆς Μυσίας) für ein bruchstück eben seiner commentare halten, zur ergänzung an die kurze erwähnung der διπλή angesügt.

liendas, augendas vel etiam corrigeudas pertinuissent; was Aristonicus so auf eigne hand niederschrieb, mochte nicht immer zu dem vorzüglichsten gehören, und konnte also von den spätern ausser acht gelassen werden. Diese commentare scheint mir nun Suidas im sinn gehabt zu haben u. d. w. ἀκοστώσαις ἡμιόνους (Beccard 19. Osann 20), wo er zuletzt sagt: ὁ δὲ ᾿Αριστύνικος ἐν ἄχει γενομέναις εἴγε ἐπιφέρει·

δεσμόν απορρήξας θείη πεδίου κρυαίνων (Ζ 506). τινες δε άδην πληρωθείς (vgl. schol. AL - κριθιάσας· κυρίως δε αί πασαι τροφαί άκοσταί καλούνται παρά Θεσσαλοίς). Das ist eine entscheidung für eine erklärung, wie sie sich in der note nicht findet: ή διπλη πρός τὸ ἀκοστήσας, ὅτι ἄλλοι ἄλλως ἀπέδωκαν ἔστι δε ήτοι έν άχει γενόμενος δια την στάσιν, η άχος τι και βοήθημα της στάσεως ζητών. Suidas hat nur in accomodation für seine stelle den dativ γενομέναις gewählt, ohne freilich dasselbe auf das nachfolgende πληρωθείς auszudehnen. Vielleicht ist aber das lemma einem dorischen dichter entnommen, so dass ημίονος als nominativ zu lesen wäre, und also auch γενόμενος: das ω in άχοστώσαις bleibt auf die eine, wie auf die andre art unerklärt. Ungewiss in welche schrift sie gehören, ist es von den notizen Et. Gud. 248, 58. Phavor. eclog. 357, 31. Cramer. anecdd. 0x. 1, 78. Die fragmente unseres grammatikers ausserhalb der scholien haben nach einander Lehrs, Beccard, Osann gesammelt. Unklar ist mir die emendation von Lehrs geblieben zn Orion 94 λάρυξ ό λαιμός δια γαρ τούτων, του λαιμού και λάρυγγος, την απόλαυσιν έχομεν των τροφων statt λ. όμοίως, während Larcher gewollt hatte λ. καὶ φάρυγξ ταὐτόν ὁμοίως γὰρ κτλ. Der verfasser muss etwas andres unter λάρυξ, etwas andres unter λαιμός verstehen, sonst könnte er nicht sagen, διά γάρ τοῦ λαιμοῦ καὶ λάρυγγος nehmen wir nahrung in uns auf. Ich glaube, es ist zu interpungiren binter ὁμοίως, und dies bezieht sich auf das den wörtern λαιμός und λάρυξ gemeinsame Etymon AA; dann wäre die glosse am anfang verstümmelt. Noch weniger begreife ich, wie Beccard p. 19 im. Et. M. 41, 36 wegen des schol. χ 165 (ἀίδηλος ολέθρου άξιος) so emendiren kann: αίδηλος, οίον ,, κεῖνος δ' αθε' αίδηλος ανήρ" ό όλοθρευτικός, όλεθρου αξιος 'Αριστόνικος δηλουν (?) λέγει τον άδηλοποιόν, we die überlieferung ist ov γάρ άξιος 'Α΄. δηλοῦν λέγων τ. ά. — ist denn ολοθρευτικός (verderblich) und ολέθρου άξιος dasselbe?

Fast allein von allen kritischen zeichen gehört in diese untersuchung die διπλη περιεστιγμένη, von der es in den verschiedenen durch Villeison, Bekker, Bergk, Osann bekannt gemachten anecdotis über diese materie heisst, Aristarch habe sich ibrer gegen Zenodot bedient. Veranlassung zu besonderer besprechung bietet unter ihnen nur das Bekkersche vom achten blatt des Marcianus A (praef. zu den scholien p. 111), in welchem nach kur-

zer erwähnung des Zenodotischen  $\phi \dot{\eta} = \dot{\omega}_s$  so fortgefahren wird: σημειούται δε πρός τον αυτόν απεριστίκτω διπλη τας όμωνυμίας άπάσας, ότι οὐ νοήσας τὸ τοιούτον έγραψεν ότε μεν Πυλαιμένεα, ότε δε Κυλαιμένεα (Eust. 953, 4). Die letztere schreibart wandte Zenodot E 576 an, damit nicht der dort durch Menelaos und Antilochos getödtete Pylaimenes der leiche seines sohnes Harpalion N 658 aus der schlacht nachfolge. Es ist nicht zu glauben, und doch ist es so, dass hr Osann p. 30 läugnet, Z. habe sich dieses arcanums bei der textesrecension bedient, um ein Homerisches schlümmerchen zu entfernen, weil in den scholien nichts davon stehe (auch bei Eustathius nicht?): er setzt an die stelle dieses vermeintlichen hirngespinnstes ein handgreisliches eignes. In den anmerkungen war doch bei B 649 (άλλοι θ' οι Κρήτην έκατόμπολιν άμφενέμοντο) gelegenheit gewesen, den Lakedaimonier Pylaimenes zu erwähnen, der nach dem schol. A zur stelle eine kretische δεκάπολις gegründet haben sollte (τινές δέ φασι Πυλαιμένη τον Αακεδαιμόνιον δεκάπολιν κτίσαι), so wie bei 1 692 (δώδεκα γὰρ Νηλῆος ἀμύμοτες υίξες ημετ) und λ 285 (ή δε [Χλώρις] Πύλου βασίλευε, τέκεν δέ οί [Νηλεί] αγλαά τέκνα, Νέστορά τε Χυρμίον τε Περικλύμνενόν τ' αγέρωχον), alle zwölf söhne des Neleus aufzuzählen, und darunter auch den Pylaimenes geheissenen (vgl. schol. BL): diese beiden, der Lakedaimonier und der Nelide durften unter keinen umständen denselben namen haben, deshalb schrieb Z. einen von ihnen mit K. Aber hatte er denn sich mit ausführlichen commentaren abgegeben, in denen so fremdartige dinge platz fanden? wir wissen nichts davon (auch Aristophanes gab noch nichts dergleichen heraus. Nauck p. 21); kritische und erklärende randbemerkungen bei schwierigen stellen hat er höchstens aufgesetzt. Aber mag er doch bände voll geschrieben haben, er müsste von sinnen gewesen sein, wenn er einem jener beiden unschuldigen, die sich nicht im geringsten einander ins gehege kommen, seinen namen genommen hätte. - Auf diese notiz folgt in dem codex ein anderes excerpt über διπλη περιεστιγμένη, όβελός, άστερίσκος, ά. σύν τῷ ὀβελῷ bis zu den worten φαύλως δ' ἐνταῦθα κεῖται, und gleich darauf wird über die bedeutung der zuletzt erwähnten zeichen als über etwas ganz neues gesprochen, ein neues beispiel dafür angeführt. - Die περιεστιγμένη setzte aber Aristarch nicht bloss zu den versen, in denen er von Z. abwich, sondern oft auch zu denen, welche ihm waffen in die hand gaben, um von demselben anderswo in den text gesetzte lesarten zu bekämpfen, und nur durch schuld der abschreiber erscheint sie jetzt viel seltener sowohl am rande als in den worten des Aristonicus 11). Noch beut findet sie sich mit dieser bedeutung u. a. A

<sup>11)</sup> Naturlich steht auch hier und da eine περιεστεγμένη atatt der είπερεστεκτος, doch sind solche stellen genauer zu prüfen,

58 τοῖσι δ' ἀνιστάμενος μετέφη πόδας ὼκὺς 'Αχιλλεύς (vgl. Ariston. B 55 ὅτι Z. γράφει αὐτὰρ ἐπεί δ' ἤγερθεν ὁμηγερέες τ' ἐγένοντο, τοῖσι δ' ἀνίσταμενος μετέφη κρείων 'Αγαμέμνων. ἀπίθανον δὲ ἐν ἐπτὰ ὀρθὸν δημηγορεῖν 310 (143) 320 ὅτι καὶ ἔτερος Εὐρυβάτης, 'Οδυσσέως κήρυξ B 184, I 170; vgl. B 856 (E 576 N 643: also ist nicht richtig, was in dem oben citirten excerpt steht, σημειοῦται δὲ πρὸς τὸν αὐτὸν ἀπεριστίκτος διπλῆ τὰς ὁμωνυμίας ἀπάσας) B 122 ( $\Theta$  562)  $\Gamma$  333 (E 118  $\Omega$  486  $\Gamma$  256)  $\Gamma$  279 (278)  $\Gamma$  692 (und  $\Gamma$  175;  $\Gamma$  239 fällt in die lücke der handschrift)  $\Gamma$  346 (359. Lehrs p. 84)  $\Gamma$  236 ( $\Gamma$  478)  $\Gamma$  384 ( $\Gamma$  206)  $\Gamma$  250 ( $\Gamma$  807)  $\Gamma$  10 ( $\Gamma$  515).

Ein grösseres werk schrieb Didymus, ausgerüstet mit dem reichhaltigsten apparate, um festzustellen, was und warum es Aristarch in jeder von beiden ausgaben verworfen, was in den text gesetzt, περί της 'Αρισταργείου διορθώσεως 12). Auch er arbeitete hier mehr dem urtheil anderer vor, als er selbständige entscheidungen gab, ergänzte aber und verbesserte des Aristonicus und anderer einseitigkeiten und mangelnde kenntnisa (σχολικόν ἀγνόημα B 111. vgl. I 128 270), zog nicht selten Zenodotisches vor (οὐκ ἀπίθανον, λόγον ἔχει, ήθος παρέχει, μήποτε ἄμεινοί), und scheute nicht leisen tadel gegen Aristarch. Um so mehr ist zu beklagen, dass unsre reste von ihm viel geringer sind, als die des Aristonicus, und gegen diesen nicht immer neues bieten. Da sein plan den des andern fast ganz umschloss, so konnte es nicht fehlen, dass beide sehr oft dasselbe zu sagen hatten, aber die scholiasten haben ihn um vieles mehr verkürzt, als was beiden gemein war. Schwer, an vielen stellen unmöglich ist es jetzt, die beiderseitigen fragmente auseinander zu halten, wenigstens wird hrn Düntzers methode nie zu einem resultat führen. Von der note O 86 schreibt er p. 4 ohne rechenschaft über grund und ursache die erstere grössere hälfte dem D. zu, obwohl der scholiast hinzufügt: ταῦτα ὁ Δίδυμος ὁ 'Αριστονίκο (Friedl. ταιτά ὁ Δ. τῷ 'Α.) λέγει περί τῆς γραφῆς: und wenn auch seine halsbrecherische emendation richtig wäre: τὰ αὐτὰ 'Αριστόνικος, ἃ καὶ ὁ Δ. λ. würde aus dieser stellung der namen zu einander folgen, dass das dem D. entnommene vorangehe, weil es zufällig Θ 535 heisst: τὰ αὐτὰ δὲ λέγει περὶ τῶν στίχων τούτων ὁ Δίδυμος, & καὶ ὁ 'Αριστόνικος' διὸ οὐκ έγράψαμεν τὰ Διδύμου? Er ist aber mit sich selbst im widerspruch, da er auf der vorigen seite not. 13 so eben gesagt: At Didy-

<sup>12)</sup> Auch aus andern schriften desselben ist manches, namentlich mythologisches, in den cod. A aufgenommen, kritisches nur sehr wenig; unter den stellen, wo Düntzer p. 3 f. not. 14 dergleichen annimmt, steht cs nur fest von Γ 272 (πάθη) P 607 Ω 557 (διορθωτικά) Τ 116 ὑπομνήματα?), und vielleicht auch von Η 135 (Lehrs p. 248), durchaus nicht von N 450 Herod. μέμνηται δὲ καὶ ὁ Δ. τῆς ἀποδόσεως (des Zenodotischen ἐπίσυρον) und Φ 110 schol. Β τὸ δὲ δείλη χωρίς τοῦ ο, ὡς οησι Δίδυμος.

mus susquam causas illorum signorum explicavit ('Αρίσταργος σημειούται ότι ούτως μόνως γραπτέον δέπασσι».) Zum glück kommt auch im ganzen weniger darauf an, wer von ihnen un eine notiz aufbewahrt hat, als auf diese selbst. Von grösserer wichtigkeit wäre eine sichtung der zahllosen mit γράφεται angeführten varianten, deren werth ein sehr verschiedener wäre, je nachdem ihre autorität bis auf Didymus zurückginge, oder sie als glossen und conjecturen irgend eines lesers vielleicht ganz später zeit erscheinen müssten; es versteht sich aber von selbst, dass sich hier nur in sehr beschränktem maasse etwas mit sicherheit ausmachen lässt. Dagegen wird man im ganzen nicht feblen, wenn man die mit ovros anfangenden noten Didymus zuweist, mag 'Αρίσταργος dabei stehen, mag das lemma mit dem durch evros eingeleiteten übereinstimmen oder nicht; doch hat gewiss auch unter dieser form sich manches neuere eingeschlichen, sun theil aus schriften des Herodian. Erwägt man ferner, wie die scholien durch zeit und abschreiberhände stufenweise corrumpirt werden mussten, und wie vieles nur auf den handschriften BDLV bernht, in denen altes und neues bekanntlich sehr durch einander geht, so ergiebt sich die unmöglichkeit, auf einmal ins klare su kommen. Weder Aristonicus und Didymus, noch Aristarch scheinen von Zenodot selbst besorgte exemplare seiner recension vor sich gehabt zu haben, sondern texte derjenigen grammatiker, die sich die vertheidigung derselben angelegen sein liessen, mit anmerkungen, in denen der eine dies, der andere das mit grösserer sorgfalt behandelt hatte: daher αἱ Ζηνόδοτου, οἱ περὶ Ζηνόdozor; oft waren sie aber nicht einig über die frage, was er gelesen habe, und gingen an manchem punkt vorüber, über den dann die Aristarcheer aus den prämissen selbst ihre folgerung zogen; daher finden sich hier und da angaben, wie donsi, souns, φανερός έστι Ζηνόδοτος. Aristarch hatte ausserdem seine überlieferung durch Aristophanes.

Woraus der kritische apparat des Z. bestanden habe, wissen wir nicht; nicht einmal darüber steht etwas fest, ob er oder Aristarch ältere manuscripte gehabt. Von den recensionen κατ ἄπδρα mögen dem Z. diejenigen vorgelegen haben, deren urheber vor ihm lebten: diese waren aber weder zahlreich, noch in kritischer hinsicht irgend ausgezeichnet, und keine andern, als die des Euripides, Antimachus 15) und Philetas, dessen schüler Z. gewesen; dass Philemon und Sosigenes dazu gehörten, hat hr Düntzer (p. 41) mit keinem wort bewiesen, nicht mehr, als Villoison, der im zweiten bande seiner anecdota p. 136 Phi-

<sup>13)</sup> Antimachus lebte zur zeit des Platon. Spitzner exc. 25 p. xxix schreibt: cui quidem suspicioni — maior veri species eo accedit, quod Antimachus Apollonius aliique aetatis et huius et posterioris scriptores, id quod multis indiciis compertum habemus, Zenodoti recensionem trivisse videantur.

lemon zum zeitgenossen Alexanders machte 14). Durchaus ungewiss ist Zenodots bekanntschaft mit den πολιτικαῖς, wiewohl F. A. Wolf prolegg. 177 von allen voraussetzt, dass er sie verglichen habe: die Alexandrinischen bibliotheken vermehrten sich allmählich, und es ist leicht möglich, dass erst Aristophanes oder Aristarch gerade die älteren quellen augänglich wurden, wie freilich auch Z. deren gehabt haben kann, die für seine nachfolger verloren waren. Von andern lässt sich nichts behaupten; die ex Movosiov genannte: τίς, πόθεν είς ανδρών, πόθι τοι πόλις ήδ τοκήες; vgl. Lehrs p. 30. art und zeitalter der πολύστιχος (von Graefenhan gesch. der kl. phil. 1, 272 der attischen gleichgeschätzt) scheint O. Schneider in der recension des Düntzerschen buches (Jen. litt. z. 1848) richtig bestimmt zu haben; wenn er aber Seleucus für ihren urheber hält, so muss ich widersprechen. Nur einmal bei Didymus wird sein name mit ihr in verbindung gebracht, A 340 Σέλευκος έν τη πολυστίχο γράφει αναιδέος (258 ούτως Αρίσταρχος και έν τη πολυστίχφ. Δ 335 μήποτε αμεινον έν τη πολυστίχφ φέρεται), womit doch zu vergleichen ist das ganz ähnliche 381 Σέλευκός φησιν έν τη Κυπρία και Κρητική επεί ρά νύ οι φίλος ήτε. d. h. alle drei ausgaben befanden sich unter den quellen seiner διορθωτικά (vgl. Nican. A 211 Γ 57 I 33. schol. V Π 272 807. A Ω 476 Q α 215 vulg. β 190), und es wird in beiden Didymusstellen ein γράφεσθαι zu suppliren sein, oder in dez ersteu ein ώς καὶ vor έν τῆ π. zu ergänzen; nach A 258 könnte ebenso gut Aristarch als der herausgeber erscheinen. Von der κυκλική endlich kann entweder gar nicht die rede sein, weil man nicht mehr, als nichts von ihr weiss, oder sie ist identisch mit der Zenodotischen, wenn Böckh und Lehrs p. 30 das richtige getroffen haben mit ihrer vermuthung, dass in ihr der Kyklos mit enthalten gewesen sei, der von Zenodot erst gesammelt war. Düntzers ansicht (p. 42), wonach der name soviel als die "eirculirende" (κοινή, συνήθης, τετριμμένη ἀνάγνωσις) bedeute, hat keine grössere wahrscheinlichkeit; wenigstens wäre sie aber alsdann einerlei mit den sonst χοιραί, χοιρότεραι, δημώδεις genannten, und man begreift nicht, wie er sie jetzt so ausdrücklich von ihnen unterscheiden kann, nachdem er früher (Homer u. d. epische Kyklos p. 35) das gegentheil gethan.

Also über das alter, oder das historische recht einer lesart ist daraus nichts zu bestimmen, dass sie dem Zenodot beigelegt wird; für jede bleibt allerdings auch uns das recht zu prüfen vorbehalten, ob sie auf verschiedenheit der handschriften oder auf coniectur bernhe, und in beiden fällen, ob sie zulässig sei; wo aber ein urtheil des Aristarch noch für uns offen liegt, wer-

<sup>14)</sup> Die des Aristoteles, η ἐκ τοῦ νάρθηκος, erscheint nicht ein einzigesmal in den scholien; ob dieselbe mit der des Apellikon? vgl. bd. LXVI von Jahns jahrbb. p. 4.

den wir überwiegend meistentheils von ihm uns leiten lasses können; übrigens braucht er mit ausdrücken, wie μετέγραψε, μεzionxe, nicht immer zu meinen, dass Z. sich an dieser stelle auf gar keine handschriftliche autorität gestützt habe, er habe gedadert, wollte er nur sagen, an der xoiry avayrooig. Am meisten willkürlich war jener ohne zweifel nicht sowohl in grammatischen dingen verfahren, als auf dem gebiete der diction und der ganzen nicht lexicalen συνήθεια Όμηρική, der interpretation, so weit sie sich nicht auf einzelner wörter bedeutung, sondern auf die frage nach der angemessenheit des gesagten erstreckt in betreff der gerade vorliegenden stelle und der natur Homerischer poesie überhaupt. Denn wie dieser gesichtspunkt in falscher anwendung die meiste zeit vor ihm fast der einzige gewesen war für Homerische kritik, so war er auch bei ihm eigentlich noch der vorwiegende, namentlich was die Athetesen angeht. Zeigt er sich auf dem grammatischen felde noch ungeübt, scheu an der überlieferung zu rütteln, und wenig consequent, so tritt er hier mit viel grösserer unbefangenheit und sicherheit auf, die ihn freilich oft genug fehl greifen lässt. Doch zwingt uns nichts zu der annahme, er habe alles, was von seiner recension aufbehalten ist, in den text gesetzt, sondern wir können ihm gewiss die discretion zutrauen, vieles sel nur als vorschlag von ihm am rande beigefügt worden; möglich, dass seine nachtreter in den recognitionen, die sie von seinem texte veranstalteten, eine solche nicht geübt.

lm ersten abschnitt wird der etymologische theil der frage zu erörtern sein, d. h. wörterschatz und flexion.

Erstes capitel. a. Welche wörter hat Zenodot für Homerisch anerkannt? Von indeclinabelu wandte er die postposition di zur angabe der richtung wohin nicht durchgehend an. Dass er sie nicht für nöthig hielt, sieht man aus der wahl des zu tous construirten accusative εὐνήν Ξ 340 (ἐτθ' ἴομεν κείοντες, ἐπεί νύ τοι ευαδει, ευνήν). Did. Ζηνόδοτος και Άριστοφάνης έπει --, εὐνήν, woraus man wird schliessen können, dass Aristarch eine solche verbindung für unstatthaft hielt und έπεί νύ τοι εὐαδεν zυνη vorzog. Z. liess die sylbe aus A54 nach der tabula lliaca des hrn v. Longpérier: καὶ ἐπιβάλλει τῆ δεκάτη δ' ἀγορή» έκαλέσσατο λαὸν Αχιλλεύς. Dass er also möglicherweise auch A 169 geschrieben haben könnte rvr δ' είμι Φθίην, ist nicht zu bestreiten, nur kommt es mir bedenklich vor, wie Düntzer thut (p. 72), wegen des schol. Reg. und Amstelod. bei Heyne, in die note des Didymus ein zeugniss dafür hineinzuslicken. Der genannte scholiast sagt Z. ywois τοῦ δè, und ebenso steht bei Cramer. anecedd. Par. III, 275 nartes oùr to de, Pointoe Z.

δε γωρίς του δε; bei Didymus: ούτως σύν τῷ δ αί 'Αριστάργου Φθίηνδ. καὶ ή Ζηνοδύτου όμοίως; zwischen beide theile schiebt hr. D. ein τινές δε χωρίς του δέ. Aber όμοίως und ούτως καί braucht Didymus nur in dem sinne, dass 'Αριστάχω und ώς 'Αρίσταργος dahei zu denken ist, und von A. abweichende führt er vor oder nach der nachricht über diesen durch ein einfaches χαί verbunden auf. Also wird es räthlich sein, ihn hier für integer zu halten, und eine zwiefache überlieferung anzunehmen. Bezeugt ist das de für Z. auch Σ 385: παρά Ζηνοδότφ ήμετερόνδε, so wie Π 188: ἐξάγαγεν φώωσδε ούτως καὶ 'Αριστοφάτης, φώωσδε. Ζ. δὲ προφόωσδε, wo die angabe des Aristonicus προφόως nicht so zu urgiren ist, als ob er ein fehlen des δέ zugleich habe berichten wollen (etwa προφόως, καὶ Ἡελίου). — Zu A 65 und dem sehr ähnlichen v. 93 haben wir am rande eine variante, in den scholien aber keine variante als Zenodotisch bezeichnet, und von Aristarch wird geschwiegen. Doch wird wohl das von Herodian an beiden stellen vertheidigte ei ταρ und ου ταρ, so wie ήδ' und ουδ' Aristarch angehören, da Didymus zu Z 182 ausdrücklich sagt, er habe in der zweiten ausgabe dort geschrieben τίς τάρ σε θεῶν ἐμοὶ ἄγγελον ἡκεν; dagegen scheint Z. dieses zág nicht zu kennen, wenigstens lesen wir bei Apollon. Dysc. de constr. 167 ἐπεὶ οὖν προήλθομεν είς τας αντωνυμικάς γραφάς του Ζηνοδότου, ού παρέλκει καί περὶ τοῦ τίς τ' ἄρ σφωι (Α 8) διαλαβεῖν, er schrieb also, wie noch heut gedruckt wird, εἶτ' ἄρ' δγ' εὐχωλῆς ἐπιμέμφεται und οῦτ' ἄρ' κτλ. Nur kann er im zweiten gliede weder είθ' noch  $ov\theta$  angenommen haben; oder wenn er es annahm, hatte er so gut wie gar keine gewähr dafür, denn durch Herodians worte wird man fast genöthigt zu glauben, derselbe habe nie von dieser schreibweise etwas gewusst (καὶ οὐ δεῖ ἀπόστροφον βάλλειν εἰς τὸ τ, ου γάρ έστιν ο τε σύνδεσμος έπεφέρετο γάρ αν ετερος σύνδεσμος und ähnlich zu 93). Die aufnahme des eben besprochenen τάρ wird übrigens, wer künftig einen Aristarchischen text zu geben unternimmt, ausser diesen beiden stellen im ersten gesange nicht auf den angeführten vers der Hoplopöie beschränken dürfen, sondern auch auf den achten der ganzen Ilias ausdehnen müssen nach Apollon. Dysc. de pron. 43 Β τοῦ τονικοῦ οὐκ έμποδίζοντος ανθρώποις μοι, τίς τάρ σφωε. 113 Β σφωε αντη αίτιατικήν μότην σημαίτει, τίς τάρ σφων θεων; und vielleicht las man auch A 115 ου τας φρέτας ουδέ τι έργα, Β 761 τίς τας τών όχ' ἄριστος έην; Γ 226 τίς ταρ ὅδ' ἄλλος 'Αχαιὸς ἀνὴρ ἡύς τε μέγας τε; Ε 333 ού τας 'Αθηναίη οίδε πτολίποςθος Έννω. Μ 409 τί τας ώδε μεθίετε θούριδος άλκης; Ρ 475 'Αλκίμεδον, τίς τάς (statt γάς) τοι 'Αχαιών άλλος όμοιος; Σ6 τί τας ώδε καρηκομόωντες 'Αχαιοί νηυσίν έπι κλονέονται; obwohl an allen diesen stellen in den scholien keine rede davon ist. Unangetastet muss natürlich unter allen umständen Z 352 das doppelte over ae

bleiben. — B 144 sagt Aristonicus: ώς κύματα. ὅτι Ζ. γράφει φη κύματα. οὐδέποτε δὲ Όμηρος τὸ φή ἀντὶ τοῦ ώς τέταχες, Didymus Ξ 499: ὁ δὲ φῆ κώδειαν ἀνασχών. ὁ μὲν Ζ. καὶ τὸν δέ καὶ τὸν φή ἐγκλίνει, ἵνα τὸ φή ταὐτὸν ὑπάρχη τῷ ὡς u.s.w. ο δε Αρίσταρχος εκδεξάμενος το έφη όημα ομοίως τῷ έβη δοκεί άθιτείν τον δεύτερον στίχον. όπες ούκ άναγκαίον ποιητικόν γάς έθος τὸ πολλάκις τὸ αὐτὸ ἐπαναλαμβάνεσθαι. πρὸς δὲ τὸν Ζ. ὑγιῶς αποφαίνεται έχεινο, δει ο ποιητής ούδέποτε οίδε το φή αντί του ώς, οί δε μετ' αυτόν, όσπες 'Αντίμαχος και οι περί Καλλίμαχος (gή τέος οὐκ ἀπάλαμτος ? loann. Alex. 29. 31); Aristonicus: ή διπλη (verderbt aus der περιεστιγμένη) ότι αναγνόντες τινές φή κώ δειαν ύφ' έν, ίν' ή ώς κώδειαν, προσεπέταξαν τον ήθετημένον. ούδέποτε δε Όμηρος το φή αντί του ώς τέταχεν. ίσως δε καί 'Αντίμαχος έντεῦθεν ἐπλανήθη (d. h. nicht, weil er sich etwa einer schlechten ausgabe bediente, die dieses  $\phi \dot{\eta}$  schon hatte, sondern weil er durch die eigentliche bedeutung von xwoen zich zu dem glauben verleiten liess, es sei hier ein gleichniss, und die vergleichung vermissend φή dafür hielt, frgmt. 102 Stoll). φή τέφων οίσιν 15) είπών. δεί έξωθεν προσλαμβάτειν το ώς και άθετείν τον στίχον, ταὐτολογίαν γάρ περιέχει (Apollon. lex. Hom. 165, 10); endlich im anonymus auf dem 8ten blatt des cod. Venetus A bei Bekker praef. p. III  $\hat{\eta}$  (l.  $\phi\hat{\eta}$ )  $\tau\hat{o}$   $\hat{\epsilon}\phi\eta$ .  $\hat{o}$   $\hat{o}\hat{e}$   $\tau\hat{o}\hat{v}\tau\hat{o}$   $\mu\hat{\eta}$   $\star\hat{o}\hat{\eta}$ σας, αλλα λαβών πάλιν το φη αντί του ως, υπέταξεν έχ περισσού πέφραδέ τε Τρώεσσι καὶ εὐγόμενες έπος ηύδα. In den worten ίσως δε και 'Αντίμαχος έντεῦθεν ἐπλανήθη zeigt Aristonicus, dieses φή habe Aristarch wirklich für ein anding gehalten und erst von Antimachus, dem später Zenodot und Kallimachus gefolgt, in falschem verständniss geschaffen, da wir von andern stellen, in denen es angewandt wäre, nicht wissen; einen zweifel nur darüber, ob es bei Homer zuzulassen sei, scheint er nicht gehabt zu haben. Was hierüber zu halten sei, hat Bekker genug ins licht gesetzt in der recension des Wolfschen Homer (Jen. litt. ztg. 1809, 243 ff. vgl. Buttmann. lexil. 1, 241. G. Curtius in Kuhns zeitschrift für vergleichende sprachwissenschaft 1853, 1. p. 75), und hat beide mal das wort aufgenommen, Hermann auch im hymnus auf Hermes 241 corrigirt φή όα νεόλλοντος. Nun aber hält man zu 2 499 die durch Aristarch bestimmte bedeutung von φράζειν entgegen: anseigen, angeben, (φράζεσθαι sagen. Lehrs 93) dieselbe, die auch der verfasser des andera scholion im cod. A, oder vielmehr der andre excerptor aus Didy-

<sup>15)</sup> Buttmann Lexil. 1, 238 φή ψα γέρων. Bekker γεράνοισεν. Düntzer p. 46 sonderbar γηράντεσσεν. Bergk φή ψα γέρων είσιν. O. Schaeider sehr kühn φή [δέ] γέρων ολσίν [κτίλος ἐς νόμον ήγεμονεύων oder ήγεμονεύη] in der voraussetzung, die worte seien aus einer beschreibung des gegen. Theben anrückenden heeres genommen, vergleichend N 492 λαοί έπονθ' ώσει τε μετά κτίλον έσπετο μήλα; jetzt aber im Philologus VI, p. 523 φή γέρον ολσον.

mus gegegen die athetese geltend macht: ή το πέφραδε διεσήμαινεν. Dem geistigen begriff "anzeigen" ging doch der sinnliche des unmittelbaren zeigens, vorzeigens voran, der auch in διασημαίνειν der erste ist (τη χειρί, ἀτραπόν τινι). Was hindert uns zu übersetzen: "gleich einem mohnkopf das haupt des Ilioneus emporhaltend seigte er es den Troern, und rief prahlend aus"? Denn ohne weiteres zu sagen: "er hob den mokakopf in die höhe" statt "— den kopf —", scheint mir eine für Homer unzulässige freiheit zu sein, während man zu ἀνασχών ein μίν aus dem der parenthese ἐτι δ' δβριμον ἔγχος ἢεν ἐν ὀφθαλμῷ vorangehenden ἀπήραξεν - κάρη leicht ergänzt. Es ist sehr auffallend, dass Aristarch jenes andre für erlaubt halten konnte; da er es aber einmal that, musste er sich auch einbilden, der verfasser von v. 500 habe πέφραδε im sinne von "er sagte" genommmen, denn mitten in eine solche dissologie  $q\tilde{\eta}$  — έπος ηνδα konnte auch Homer nicht ein drittes verbum von ganz verschiedener bedeutung einschieben. Um diesem übelstand zu entgehen, wollte Spitzner (exc. 25 p. xxxiii) βη κώδειαν άνασχών: gesetzt, man könnte so der überlieferung vieler jahrhunderte trotz bieten, so kehrte doch die andre schwierigkeit wieder, dass χώδεια nicht schlechtweg der kopf heisst. Spitzner, der ja sonst nicht streng zu Aristarch hält, hätte ihn hier getrost verlassen können, und durfte Zenodot nicht der erfindung eines unerhörten wortes beschuldigen. 'Er wusste mit dem dreimaligen "er sagte" nicht anders fertig zu werden'. Freilich konnte er darüber nicht hinwegkommen, und dies war ihm der zwingendste grund, das sehr seltene und schwierige, aber schon B 144 gefundene  $\phi\eta$  auch hier anzunehmen; eine athetese, mit der er ja sonst schnell genug bei der hand war, hätte ihn allem zweifel enthoben, aber er sah ein, dass es niemandem einfallen konnte, wenn  $q ilde{\eta}$  er sagte biess, eine doppelte wiederholung desselben hinzuzudichten. Unmöglich kann man zur vertheidigung einer solchen stellen anführen, wie Σ 248-253 τοῖσι δὲ Πουλυδάμας πεπουμένος ήρχ άγορεύειτ, Πανθοίδης ὁ γὰρ οίος — ἐτίκα ὁ σφιτ ἐυφροτέωτ άγορήσατο καὶ μετέειπετ. η 155—158 όψὲ δὲ δὴ μετέειπε γέρωτ ηρως Έχενησς, ος δή - είδως. δ σφιν έυφρονέων άγορήσατο καί μετέειπεν, wo parenthetische sätze mit zwei, drei prädicaten dem ersten "sprach" angehängt sind. Den unterschied von φράζειν und φράζεσθαι kannte Zenodot noch nicht, aber wie oft findet sich ἀγορήσατο και μετέειπες? Oder war es etwa umgekehrt? hatte er seinen kopf darauf gesetzt, den kostbaren v. 500 zu retten, und zu diesem ende Homer um ein wörtlein eigner erfindung zu bereichern, das er nun auch, um wenigstens es mit einer stelle begründen zu können, bei dem wellengleichniss trüglich unterschob? — Ξ 37 Aristonicus: ὅτι Ζ. γράφει ὀψαΐοντες είτε δε μετά πολύν χρόνον πορευόμενοι ήθελεν άχούειν, είτε μετά πολύν χρόνον άκρύοντες, ψενδος. εὐθέως γάρ άκούσαντες ώρμησαν. καὶ τὸ όψά ἀνελλήνιστον. οῦτω γὰρ είωθε λέγειν όψὲ δὲ δή μετέειπε Η 399. Didymus: 'Αρίσταργός φησι Ζηνόδοτον γράφειν οψαίοντες. Es ist nicht zu zweifeln, dass die zweite der von Aristonicus angedeuteten erklärungen die zenodotische meinung trifft: denn wozu hätte er owa iores ungriechisch schreiben sollen, da οψ' άίσττες den schönsten sinn gab? wenn die könige jetzt erst, nach der teichomachie und der schlacht an den schiffen die niederlage der Griechen merken, so denke ich, sie hören sie spät genug. Doch halte ich dies für nichts, als eine conjectur, die er neben einer andern von Didymus aus Ptoleman Epitheta uns aufbewahrten variante οὐ ψαύοντες notirte: ὁ δὲ έπιθέτης Πτολεμαΐος (εc. Ζηνίδοτον γράφειν) τῷ δ' οἶγ' οὐ ψαύοντες και λόγον φησίν έχειν την γραφήν, nämlich wegen v. 129 f. ένθα δ' έπειτ' αυτοί μεν εχώμεθα δηιοτητος έκ βελέων, μή πού τις εφ έλκει έλκος ἄρηται. Ich kann nicht absehen, von welcher art dieser λόγος sein soll, nicht bloss weil ψαύοντες schlecht statt des futuri gebraucht wäre, sondern weil überhaupt die metapher ψαύειν πολέμου Homerischer simplicität zu widerstreben scheint. Düntzer p. 36 meint, nur ein gedächtnissfehler von Aristarch habe diese verdoppelung verursacht.

Ausser dem ziemlich wunderlichen Ένετή (land der Eneter) B 852 — denn wer sagte wohl jemals Θεσσαλή, sc. γη ? — finden sich einige substantiva von Z. zugelassen, die Aristarch verwarf. B 56 Aristonicus ότι Z. γράφει ένύπνιον, οὐ λέγει δὲ ώς ήμεις, άλλ' άντι του κατά τους υπνους, ένυπνίως. Γ 28 ή δ. π. ότι Ζ. γράφει άλείτας (ως έχάρη Μετέλαος ' Αλέξανδρον θεοειδέα όφθαλμοῖσιν ίδών· φάτο γὰρ τίσεσθαι άλείτην) τὰς άμαρτίας έκλαμβάνων. κρείττον δε αυτύν τον 'Αλέξανδρον λέγεσθαι άλείτητ. Et. M. 61, 41 άλείτης σημαίτει τον άμαρτωλον καὶ άδικον διά της ει διφθόγγου, ώς ένταυθα φάτο γάρ τίσασθαι άλείτην υ 121). Sprachlich wäre wohl άλείτη ,,das verbrechen" ebenso berechtigt, wie άλείτης (vgl. νίκη μάχη βλέβη u. a.), da auch dafür andre stellen nicht aufzubringen sind - denn Apollonius Rhodius 1, 1338 gic ent roider ernéag ardods aleithe έμμεναι ist nur der gangbaren, einmal angenommenen meinung gefolgt; was aber den sinn der beiden Homerstellen angeht, hätte es wenig empfehlenswerthes. Wer sieht nicht, dass die beziehung auf die menschen, die das unrecht begangen, viel plastischer und eindringlicher ist, den durst nach rache an ihnen viel lebendiger macht, als die auf ihre thaten? Bei dem ausdrücklichen zeugniss kann es nicht zweifelhaft sein, dass Z. im dritten buch der Ilias die letztere angenommen, wohl verleitet durch verfehlte interpretation von v 121, doch haben seine schutzengel die möglichkeit auch dort άμαρτωλούς zu verstehen, zur wirklichkeit gemacht; wenigstens ein stück rache an allen Troern, zunächst am hause des Priamos, wäre eine erlegung des Paris schon zu nennen gewesen; nur um es gut zu finden, müsste

man auf dem standpunkt der schutzengel stehn. Hr Düntzer leugnet frischweg die thatsache: p. 68 Aristonicum Zenodoto iniuriam fecisse iam Heynius monuit. Ich sage: hr D. thut Zenodot, Aristarch und Aristonicus bitteres unrecht; Zenodot, weil der singular άλείτην von άλείτης ohne vergleich besser ist, als der plural. Denn über den tod des Paris wären die Troer nicht sehr betrübt gewesen; beschenkten sie ihn auch nicht, entweder aus furcht oder aus mitleid (Ariston. Γ 56 H 390) mit einem λάϊνος γιτών hätte ihnen ein wohlwollender feind dies ἄγθος ἀρούρης abgenommen, sie hätten Helena und schätze herausgegeben und wären gerettet gewesen; - Aristarch, weil es diesem nicht in den sinn kommen konnte, eine solche behauptung aufzustellen, wenn er sie nicht entweder aus mündlicher überlieferung durch Aristophanes. oder aus schriftlichen bemerkungen des Zenodot und seiner schüler selbst herleitete (wozu nimmt denn hr D. an, Z. habe ein glossenwerk hinterlassen, wenn er es in solchen fällen nicht anwenden will?): dass άλείτας auch verbrecher bedeuten könne, wusste Aristarch so gut, wie hr Düntzer, aber er wollte lieber der tradition folgen, als eine so läppische erklärungsweise einem kritiker obtrudiren ; - Aristonicus, weil dieser gar kein theil daran hatte, wenn Aristarch etwas in falschem lichte gesehen, und also nicht dafür einzustehen braucht. Wenigstens hätte br D. hinzusetzen sollen, die veränderung des numerus spreche ihm dafür, dass die tradition unrecht habe; denn das ist das zweite, was an Z. hier zu tadeln ist: sollte αλείτας von αλείτη kommen, so war zu erwägen, dass es ein verbrechen war, wofür Menelaos rache haben wollte, und der singular also um vieles passender, während die freier der Penelope einen nie abreissenden faden von immer neuen schandthaten spannen. Herodian erkennt das wort ἀλείτης an, das sieht man aus prosod. ll. I 571 τὰ είς τς παρώνυμα θηλυκά παρακείμενα τοίς είς ης άρσενικοίς βαουνομένοις προπερισπάται, εί φύσει μαχρά παραλήγοιτο, πρωθήβις πολιητις άλειτις πλανητις πρεσβύτις. — Δ 137 (και δια θώρη-κος πολυδαιδάλου ηρήρειστο μίτρης θ' ην έφόρει έρυμα χροός, έρκος ακόντων) Didymus έρυμα ή Ζηνοδότου και Αριστοφάνους έλυμα είχον, οίονεὶ είλημα. Ausgenommen die grammatiker kommt dies wort nicht weiter vor, als bei Hesiod opp. 430. 436, aber mit langem v und in der bedeutung "scharbaum, pflughaupt"; und überhaupt έλύει» ist bei Homer nur "biegen" (Ψ 393 δυμός δ' έπὶ γαΐαν έλίσθη Ω 510 κλαϊ' άδινά προπάροιθε ποδών 'Αχιλῆος έλυσθείς ι 433 τοῦ κατὰ τῶτα λαβών, λασίην ὑπὸ γαστές έλυσθείς. — Ελυμος die flöte Soph. und Callias bei Ath. 176 F.) niemals "einhüllen" (έλυμος = έλυτρον Hesych.) 16), wenn

<sup>16)</sup> Für die letztere bedeutung dient ελδύω Φ 319 E 186 Σ 522 ξ 136 479 Π 640 ε 403 ζ 179 Μ 286 ν 352. Buttm. Lexil 2, 163. Et. M. 333, 48. bei Orion 63, 28 leiten τινές alberner weise hiervon auch λλυοθείς ab ἀποβολή τοῦ Ε.

man das wenig plausible συκτὶ έλυσθείς (sic) des Z. A 47 (ἔκλαγξαν δ' ἄξ' οἰστοὶ ἐπ' ὅμων χωομένοιο αὐτοῦ κινηθέντος, ὁ δ' ήιε τυχτί ἐρικώς) ausnimmt, von Aristonicus zu M 463 aufbewahrt; wenig plausibel nenne ich es, weil es mir geschmacklos scheinen will, sich den zornmüthigen Apoll in finaterniss gehüllt vorzustellen, die seine zornigen mienen vor jedermann verbergen muss; nicht diese, sondern der schrecken, die ängstlichkeit, das grausen, die sie beide verbreiten, ist das tertium comparationis zwischen Apoll und der nacht (vgl. v 352, wo den freiern der tod nahe ist: +vxti silvarai xequlai τε πρόσωπά τε νέρθε τε γούνα). Erst die epiker der Alexandrinischen zeit bildeten sich ein, Hemer habe auch das halbe verborgensein des Odysseus in der wolle des widders : 433 durch edvotteig ausdrücken wollen (dagegen Et. M 333 έγω δ' ύπο γαστές' έλυσθείς αντί του κατισεχθείς), und schrieben auf grund dessen ένὶ κτερέεσσιν έλνσθείς σειόθι γαίης κείτο (Apoll. Rh. 1, 254), ὁ δ' ένὶ ψαμάθοισιν έλυσθείς μοίραν ανέπλησεν (1084), έν ψαμάθοισι καὶ έν πηλοίσιν έλυσθείς (Opp. Cyn. 3, 418), πηλοίο κατ' ευρώεντος έλνσθείς (Hal. 2, 89) nach Φ 319 κάδ δέ μιν αὐτὸν εἰλύσω ψαμάθοισι αλις. Hrn Düptzer (p. 106) kann ich nicht glanben, dass das im 138sten v. enthaltene govro ursach für Z. gewesen sei, έρυμα zu verjagen; änderte er denn auch E 63 og καὶ 'Αλεξάνδρφ τεκτήνατο νημς είσας άργεκάκους, αι πασι κακόν Τρώεσσι γένοντο, und ähnliche etymologische verse? έλυμα war vielleicht nur eine von ihm an den rand gesetzte variante. - Dasselbe ist you dem worte ίχμα zu sagen. Didymus N 71 γράφεται καὶ ίθματα (statt ίγρια γαρ μετόπισθε ποδών ήδε κρημάων δει' έγνων απιόντος. vgl. Ε 778 τρήρωσι πελειάσιν ίθμαθ' όμοιαι). Z. δε και Αριστοφάνης ίχματα. Wie Hesychius dieses wort durch ίγνια, so erklärt es hr Düntzer p. 86 durch ίχνη, stellt aber dann die jedes grundes entbehrende behauptung auf, Aristarch habe "gang" darunter verstanden, d. h. es für die (nicht) äolische form von iduara gehalten. Weiter verwickelt er sich in unauflösliche widersprüche: Z. habe auch Ε 778 ἔχμαθ' όμοιαι gelesen: Z. hatte ja nach hrn Düntzers eignen worten die richtige erklärung ίχνη, was für ίχνη hinterlassen denn aber τρήρω τες πελειάδες, wenn sie fliegen? denn die ausserordentliche schnelligkeit, mit welcher Here und Athene den Achäern zu hülfe eilen, soll doch durch die vergleichung mit tanben ausgedrückt werden, deren schritte nicht gerade eine staunenswerthe geschwindigkeit an den tag legen; also das wort vor ὁμοῖαι muss την ὁρμην καὶ สรที่ธเท (schol. BLV) bezeichnen. Und endlich soll die stelle N 71 gar nicht gut erklärt werden können, wenn igeia, oder was dasselbe wäre, ίχματα gelesen werde, denn die gewöhnliche bedertung passe gar nicht darauf; hieraus muss man schliessen, hr Düntzer wolle ίθματα setzen, und doch findet sich nichts daven gesagt. Meiner meinung nach hat beides bier seinen guten sins.

Aias könnte Poseidon eben so wohl an seinem übermenschlichen gange erkannt haben, der art und weise, wie er πόδας und κνήμας beim gehen bewegte, als an der gestalt, den umrissen ποδών ήδε κτημάωτ denn wie weit ist es denn von dem τύπος, den der fuss (und damit auch die χνήμη) in den boden drückt, bis zn dem τύπος der äussern erscheinung dieser glieder selbst? Nur möchte ich der letztern eventualität, auch wenn beide handschriftlich beglaubigt wären, darum den vorzug geben, weil zu ίθματα etwas gar zu ausführlich hinzugesetzt wäre ποδών ήδε κνημάων: pflegten die menschen zu Homerischen zeiten etwa auf den händen sich fortzubewegen? dann hatte Aias allerdings ein sehr sicheres kennzeichen, dass Kalchas nicht, sondern ein gott so eben gesprochen. — O 470 Aristonicus cod. V ότι Z. γράφει ἄας δή καὶ μαλλον, άντὶ τοῦ ἐσαύριον. ἔστι δὲ ἡ λέξις οὐχ Όμηρική, sondern böotisch, wie Hesychius bezeugt (vgl. Abrens de dial. Aeol. 121. 206. Lobeck ὁημ. 253). Aus solchen varianten zeigt sich nicht, wie Grauert (über die Chorizonten in Niebuhrs rhein. mus. 1, 208) es ausdrückte, dass Z. zu denjenigen grammatikern gehöre, die alle dialecte im Homer finden wollten, sondern dass aus den verschiedensten regionen griechischen landes exemplare in die residenz der Ptolemäer zusammengeflossen waren, in denen natürlich einzelheiten aus den dialecten der rhapsoden aufnahme gefunden hatten; so z. b. werden auf Z. zurückgeführt έγών Σ 364, von Aristarch selbst an andern stellen nicht entfernt, ξυτέηξε und - αμετ N 166 257, obwohl εαξετ μ 422 17), Αριήδη Σ 592, βουγήιε N 824, Αμφιάρηον ο 244 253, ἀστήσεσθαι B 694  $^{18}$ ), οὐθέν σ 130 (Düntzer 55). — Φ 575 Herodian: Αρίσταρχός τικάς φησι γράφειν κυνυλαγμόν. ούτω καί Ζησόδοτος. καὶ Στησίχορος δὲ ξοικεν ούτως άνεγνωκέναι. φησὶ γοῦν. απειρεσίσιο κυνυλαγμοῖο (85 Bergk; derselbe in der zeitschrift f. a. 1850, p. 405 ,, ἀπειρεσίφ κυνυλαγμφ"); im folgenden tadelt er das wort, weil durch die sylbe xur- nichts für den sinn beigetragen (Aristonicus οὐκ ἀνάγκη δέ ἐστιν· ὁ γὰρ ὑλαγμὸς ἴδιος χυνών), und überhaupt verbalsubstantiva auf γμός nur mit präpositionen zusammengesetzt werden. — β 42 Harl. γελοίως γράφει Z. ήίονα (vgl. Lobeck zu Soph. Ai. p. 164) ἀπὸ τοῦ ἀίειν, ὅ έστιν ακούειν, von Düntzer p. 110 vergeblich gegen unser άγγε- $\lambda inv$  als prepränglich empfohlen. Hätte Aristarch es auch  $\Pi$  13

<sup>17)</sup> Düntzer p. 61 lässt diese formen durch verdoppelung des augments entstehen. Häufungen des augm. temp. auf das syllabicum finden sich wohl (ηθουλήθην ήθυνάμην ημελλον ήπιστάμην), aber kein beispiel vom gegentheil.

<sup>18)</sup> Vgl. zu A 309, wo die unerklärte δ. π. gewiss auf ein Zeno-dotisches αστήτην ging, wie vielleicht zu O 64 auf ein αστήσει, Κ 176 (δεά τοῦ ν ἄνστησοι). Ob er ἄνοχιο oder ἄσχιο oder ἄσχιο, oder was sonst Ψ 587 Δ 518 gelesen, ist ehen so ungewiss, wie ob πανσυδίη oder πασσυδίη Β 12. Ueher δρήτο Α 56 198, πρητός 530, προφανείσας Θ 378, Παραμθυρίην Β 571, Όρτίλοχον Ε 549 wird weiter unten gesprochen werden.

a 408 gefunden, so würde er es nicht verworfen haben. Vielleicht hatten es aus dem späteren ionismus rhapsoden eingeführt; freilich ist das a von aier in der epischen sprache bekanntlich kurz, denn in κτύπον αιε Κ 532 (wie in der variante σù δ αιε Hes. opp. 213 das i) dehnt es nur die arsis, doch könnte man sich mit den von Düntzer beigebrachten analogien ηλάσχω — άλάομαι, ηγή - άχεω begnügen. Er selbst thut es nicht, sondern giebt dem leser ein räthsel auf, das er so fasst: Nisi forte nicht (sic) ab ιημι (cf. ηιος ηια!) deducis; diese etymologie ist gewiss wärdig, denen der alten zur seite gesetzt zu werden. Kann das gerücht deswegen, weil es als von den göttern geschickt angese-hen wird (Διὸς ἄγγελος Β 94 ἐκ Διὸς α 283 β 217 ἄγγελος ω 413), bloss "das geschickte" heissen? und gehört nu die (reise-)kest zu ιημι? - Zu dem kühnsten, was Z. beigelegt wird, ist das wort έπιστομία zu zählen, gebildet nach dem zuerst hei Aeschylus sich findenden ἐπὶ στόμα ἐλθεῖν (frgmt. 326 Dind. 383 Hern. Plat. de re publ. 8, 563 B. in buccam venire Cic. Att. 1, 12. 7, 10. 12, 1. 14, 7. Mart. 12, 24, 5; ein dichter bei Ath. 217 C όττι κεν έπ' άκαιρίμαν γλώτταν έλθη. Bergk. adesp. 84. Isocr. Panath. 24 ὅτι αν ἐπέλθη): στομία oder ἐπίστομος giebt es nicht, noch weniger ein ähnliches beispiel einer mit ableitung verbudenen und durch ableitung erst entstehenden zusammensetzung. Schol. Q δ 159 (αλλα σαόφρων έστί, νεμεσσαται δ' ένὶ θυμφ ώδο έλθων το πρώτον έπεσβολίας άναφαίτειν) και έπεσβολίαι δε γέλοιαι· όθεν Ζ. μεταποιεί έπιστομίας αναφαίνειν. Lächerlick wäre ἐπεσβολίας nur, wenn die scholien mit ihren erklärungen recht hatten: BQ ἐπῶν ἐσβολὰς (Ε vulg. καὶ ἀρχάς) ἦτοι τὰ; των μνηστήρων λοιδορίας. Peisistratos kann, ehe er noch Menelaos mit Telemachos bekannt gemacht, nicht schon der freier gedenken, zumal nicht auf so undeutliche weise, da man zu Sparta gar nichts von den gegenwärtigen verhältnissen auf Ithaka weiss; und ἐπεσβολίας ἀναφαίνειν für "zuerst reden, das wort nehmen" wäre ein unausstehlich gespreizter ausdruck, auch wenn wirklich die präposition is ein bestandtheil des wortes wäre, und es nicht vielmehr von ἐπεσβόλος (B 275) käme. Telemachos scheut sich, bei seinem ersten eintritt viel zu sprechen, mit worten um sich zu werfen (Palat. βολάς λόγων ήτοι προπετείας). - Ein wort, das Z. verkannte oder nicht kenner wollte, ist ὁ ἀγγελίης. Arist. Γ 206 σεῦ ἔνεκ ἀγγελίης (Antenor zu Helena) ή δ. ότι Ζ. γράφει σης 19) ένεκ άγγελίης οὐ λέ-

<sup>19)</sup> Bei Apollon. lex. Hom: p. 7 %s, das Düntzer p. 13 nicht hätte antasten sollen; aus dem, was wir unten über die pronomina abhandeln werden, wird sich ergeben, dass es leicht damit seine richtigkeit haben könnte. Apollonius lebte früher, als der sammler unserer scholien, denn er war zur zeit des kaisers Claudius schüler des Apion, wie für mich feststeht, nach dem, was Lachmann in der vorrede zu Bebrius XI geschrieben.

γει δε συνήθως ήμιν, της σης άγγελίας χάριν, άλλ' άγγελίης άντί τοῦ άγγελος. Δ 384 (ἐνθ' αὐτ' άγγελίην ἐπὶ Τυδη στείλαν Αγαιοί) ότι ἀντὶ τοῦ ἄγγελον. Ν 252 (ἡέ τοι ἀγγελίης μετ' ἔμ' ήλυθες;) άντὶ τοῦ ἄγγελος. Ο 640 (ἀγγελίης οίχνεσκε βίη Ἡρακληείη) ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει ἀγγελίην γίνεται δὲ τὸ οἴχνεσκε κρεμάμε-140 (άγγελίη» ελθόντα σύν άντιθέφ Όδυσηι), wo nur der anfang αντί του είς πρεσβείαν nicht Aristarchisch ist. Wollte man auch an den vier letzten dieser stellen zum genitiv oder accusativ von -άγγελίη greifen mit Hermann opusc. l' de ellipsi et pleonasmo p. 190, von dem Buttmann Lexil. 2, 202 ff. und Spitzner zu N 252 nicht abweichen (auch Lobeck zum Aias p. 213 bestätigt άγγελίην έλθεῖν), so würde doch die erste unstreitig etwas unbeholfen dadurch werden: ηλυθεν άγγελίης und zwar σεῦ ἔνεκα, denn σεν als possessiv anzusehen (eine botschaft, die dich betrifft, wie  $\sigma \tilde{\eta} = no\theta \tilde{\eta} = T$  321) verbietet sowohl die stellung des ένεκα hinter σεῦ, als die ganze ansicht jener männer von der construction dieses genetivs, da sie die auslassung einer solchen präposition eigentlich nicht statuiren. Wenigstens zwingt uns nichts, die Aristarchische weise aufzugeben, da das wort dryeling richtig gebildet ist (Lobeck. pathol. prolegg. 293), und durch neigung zu coniecturen Aristarch bekanntlich sich nicht leiten liess. Von den beispielen, die Buttmann für einen solchen obiectiven genetiv bei ἔρχεσθαι anführt, passte auf unsern fall nicht das Homerische πεδίοιο κροαίνειν, denn in έρχεσθαι άγγελίης würde die botschaft das obiect sein, welches zugleich als bewegende ursache und als zweck das gehen hervorruft, während bei jenem das feld das ruhende obiect ist, auf dem das κροαίτει sichtbar wird, noch weniger λαβέσθαι ποδός und οὖτως άνοίας έχει, sondern nur ωρμήθη 'Ακάμαντος 🗏 488, dem das ausserhomerische ζηλῶ σε τοῦ πλούτου gleich steht (vgl. Soph. El. 1027 ζηλώ σε του του, Plat. Ion. 530 Β υμάς της τέχνης, Isocr. 4, 91 την πόλιν της μάχης). Gewagter scheint mir die annahme von ἀγγελίη» ἔρχεσθαι, die voraussetzen würde, schon die epische sprache könne zu den verbis der bewegung einen obiectsaccusativ setzen, der nicht den begriff des verbum wiederholt, sondern das ziel der handlung ausdrückt. - Dass ανδράποδον eine νεωτερική ονομασία sei, entging Z. nicht; denn nach Eustathius trug schon bei ihm, wie bei Aristophanes, H 475 den Obelus.

Adiectiva. Z 285 zeigt Aristonicus deutlich genug, Aristarch habe ἄτερ που ὀιζύος ἐκλελαθέσθαι gelesen, was aus zwei redeweisen ἄτερ ὀιζύος εἶναι und ὀιζύος ἐκλελαθέσθαι confundirt sein müsste: ὅτι τὸ σημαινόμενον, εἰ ἐκεῖνον ἴδοιμι τετελευτηκότα, δόξαιμι ἂν ἐκλελῆσθαι τῆς καποπαθείας καὶ χωρὶς αὐτῆς γεγονέναι. ἔνιοι δὲ ἀγνοήσαντες γράφουσιν ἀτέρπου, was ein ἄπαξ εἰρημένον für ἀτερπέος wäre. Z. vermied beides, indem er schrieb φαίην κεν

φίλον ήτορ διζύος έκλελαθέσθαι. - Nicht Δωδωσαΐε, sondern Φηγωναίε liess er Π 233 Zeus angerusen werden nach Steph. Byz. u. d. w. Δωδώνη (Euphorien. 2 Mein.). Ζ. δὲ γράφει Ψςγωναίε, έπεὶ έν Δωδώνη πρώτον φηγός έμαντεύετο. καὶ Σουίδας δέ φησι Φηγωναίου Διος ίερον είναι έν Θεσσαλία και τούτον έπιxaleισθαι. schol. BL οἱ δὲ γράφουσι Φηγωναίε Σκοτουσσαίοι γάρ φασι παρ' έαυτοῖς λόφον είναι φακόεντα (l. φηγόεντα) ἀπέ-γοντα Σκοτούσσης σταδίους ιε', ἐν ῷ Διὸς Φηγοναίου (sic) ἐστὶν ἱερόν. Lauer Mythol. 177. — Während Aristarch zweifelte 20), ob das Epitheton des feldes A 754 onidés oder aonidés laute, liess Zenodot das a getrost der vorangehenden präposition: du σπιδέος πεδίοιο. Herodian Z. δὲ συναινεῖ τῷ δίχα τοῦ α γραφζ, καί φησι σπιδέος του απόρου και τραχέος. Die meinungen der alten grammatiker über dies wort verdienen sämmtlich unsern beifall nicht, ausgenommen die unter Z's namen gehende. Die ungereimteste bietet das Etym. Gud. 85, 24 als die des Philoxenus. Es heisst dort so: ἀσπίς τὸ ὅπλον. σπῶ ἐσκὶ ὁῆμα, οῦ τὸ παράγωγον σπίζω, ἀφ' οὖ σπίδος ὁ μικρός. καὶ σπίδος τὸ οὐδέτερον ἀπὸ δοτικῆς. ἀσπίδες οὖν εἴρηνται δὶ ἀσπίδος τοῦ μικροῦ πεδίοιο. ἀπὸ οὐν τὸ (Ι. τοῦ) σπῶ σπίζω, σπίς ἡηματικόν όνομα, καὶ μετά της α στερήσεως άσπίς, άλλά περιφεοής καὶ οὐ μακρός. — ούτω Φιλόξετος. Spitzner exc. 21 p. xcv hat richtig gesehen, dass zu lesen ist σπίδιος ὁ μακρός (Herodian οἱ δέ φασιν ἐκ πλήρους σπιδέος καὶ ἀποδιδόασιν πολλου καὶ μακρού καὶ γάρ Αἰσχύλος πολλάκις την λέξιν οθτως έχουσαν τίθησιν, όταν λέγη· σπίδιον μῆχος όδοῦ [frgmt. 427 Herm.]· και ό 'Αττίμαχος' οὐδε σπιδόθεν προνοήσαι [101 Stoll.], τοὐτέστι μακρόθεν.), ferner σπιδές το οὐδέτερον, und ασπιδές οὖν είοηται· ebenso richtig sagt er, es sei im zweiten theile hinter ἀσπίς etwas ausgefallen, etwa so: ἥτις τοῦ μακρὰν είναι ἀπήλ· λακται, und liest dann άλλὰ περιφερής καὶ οὐ μακρά. Aber unglücklich und mit sich selbst im widerspruch schreibt er nach είρηται: δι' ἀσπιδέος πεδίοιο τοῦ μακροῦ: einmal sebe ich nicht ein, warum die erklärung von domidsog nothwendigerweise nach πεδίοιο stehen müsse, und zweitens nimmt ja eben Philoxenas in dem worte ein α privativum an; wenn also σπίδιος und σπιδές durch μαχρός und μαχρός erklärt werden, und die άσπίς durch οὐ μακρά, ἦτις τοῦ μακράν είναι ἀπήλλακται, so folgt von selbst dass ἀσπιδέος so viel sei als μικρού. Krates zog wie Philoxenus die form mit a vor (Herod. Κράτης δε προκρίσει την διά τοῦ α γραφήν auf eigne verantwortung sagt Spitzner p.

<sup>20)</sup> Hr Düntzer p. 54 weiss gewiss, dass er nicht in den επομεήματα, sondern wahrscheinlich in den λέξεις πρὸς Κομανόν davon gesprochen. Dass ein werk des Aristarch λέξεις geheissen habe, wird nicht
berichtet, das von hrn D. gemeinte nennt Didymus τὰ πρὸς Κωμανόν Β
798 Ω 110, aber er handelte in den meisten seiner schriften von λέξεις,
daher heisst es zu Α 97 λέξεις ἐκ τῶν πρὸς Κωμανόν.

xcin. seine meinung sei die des Zenodot, Amerias, Herodian), wir wissen aber nicht, wie er sie ausgelegt. Dagegen berichtet Herodian, dass Ptolemäus von Askalon, der gleichfalls sich für άσπιδέος entschied, an άσπίς dachte; denn er erklärte τοῦ ἔχον-τος πολλὰς ἀσπίδας, καθότι ἐπιφέρει ,,ἀνά τ' ἔντεα καλὰ λέγονveç". andre hielten an derselben ableitung fest, aber aus einem andern grunde: ώς είκαστικώτερον τοῦ ποιητοῦ ἀσπιδές 21) τὸ πεδίσν είρηκότος τῷ τὰ μακρὰ τῶν πεδίων καὶ εὐρέα περιφανή φαίτεσθαι μηδενός άλλου όρωμέτου τέρματος, άλλα τοῦ όρίζοντος άέρος. vgl. Hesych. άσπιδες πεδίον περιφερές - δι άσπιδεος πεδίοιο ήτοι του μεγάλου ή του περιφερούς, παραπλησίως άσπίδι. Ein curioser vergleich: weil der schild zufällig rund sein kann, und auch die ehene von dem runden horizont unsres auges begränzt zu sein scheint, darum kann man vom schilde ein epitheton für die ebene hernehmen? doch höchstens in dem falle könnte man das, wenn eine characteristische eigenschaft des schildes die rundung wäre. Und die erklärung des Ptolemäus, ist sie nicht gar sehr frostig? wenn ein schlachtfeld mit schilden bedeckt ist, ist es doch immer möglich, dass ihre ehemaligen inhaber auf der flucht sich ihrer entledigt haben, und das hat doch der dichter hier schwerlich ausdrücken wollen? von den leichen der gefallenen musste das feld eine henennung erhalten, wenn die gewalt des kampfes, der auf ihm wüthete, zur anschauung gebracht werden sollte. Ohne zweifel das beste bild giebt das Zenodotische διὰ σπιδέος πεδίοιο, das Amerias und Herodian acceptirten: die weite ausdehnung und schwierigkeit des feldes, durch das die Pylier den Epeiern nachsetzten κτείνοντές τ' αὐτοὺς ἀνά τ' ἔντεα καλά λέγοντες macht die energie dieser verfolgung deutlich. — Σ 576 Didymus παρά Ζηνοδότφ διά φαδαλόν ό δε Άριστοφάνης παρά δαδαλόν βαδαλόν δε άκουστέον τον εθκράδαντον δί ύψος. Dies ὁαδαλόν möchte ich nicht für eine coniectur halten, die bloss ihrer scheinbarkeit wegen Aristophanes aufgenommen hätte; da das beglaubigte ὁοδανόν (Herod. μον. 7, 24) auch an ὁοδανίζειν eine bestätigung hatte, würde er es nicht approbirt haben, wenn es handschriftlicher begründung entbehrte. Dennoch will es mir nicht einleuchten, denn die erklärung εὐκράδαντον passt viel besser auf andere von den codd. BV fälschlich als Zenodotisch angegebene variante κραδαλόν, und im abfallen des x, zu dem nicht einmal ein metrischer grund vorlag, wird durch vergleichung mit dem einzelstehenden, mit doxeir nicht zusammenhängen-

21) In der stelle des Etym. M. 271, 8 ff., die Spitzner zur vergleichung neben Herodian abdruckt, steht: τινές μέν ἀπὸ τοῦ α ποιοῦνται τὴν διαστολήν, ἕν ἢ δι ἀσπιδίος πιδίοιο — ἀσπίδα τὸ πεδίον εἰς η-κότες — τοινείστε ατλ. Ich sehe uicht, warum die gespertten worte durchaus mit denen des Herodian ως εἰκαστικώτερον τοῦ πσιητοῦ ἀσπιδίς τὸ πιδίον εἰρηκότος in übereinstimmung gebracht werden müssen: ein ως vor ἀσπιδα würde in jedem falle genügen; am allerwenigsten könnte man aber τοῦ ποιητοῦ ἀσπιδέα τὸ πιδίον εἰρηκότος macheu.

den Aorist δοάσσατο N 458 nicht erklärt, wie schol. V dort nagt: ώς ραδαλόν δονακήα άντι του κραδαλόν, εύκραδαντον, und Eustath. 1165, 18. Buttman. lexil. 2, 100. Eustathius a. a. o. sagt: είσι δέ τινες, οι φασιν ύφεν φαδαλονδονακηα ήγουν ίσχνοκαλαμώδη εν τι νοούντες διὰ τῶν δύο, ὁμοίως τῷ χορῷ καληπολυμήλη (l. χορφαλή oder χορφ καλή πολυμήλη. will man ein wirkliches compositum, so darf man nicht, wie Spitzner χοροικαλή, sondern muss χοροικάλη schreiben) Π 180. In diesen worten scheint mir den zweig eine unmöglichkeit beigelegt zu werden: ein mit einem adjectiv verbundenes substantiv (ὁαδαλον δονακήα) kann kein mensch durch ein blossen adiectiv (ἐσχνοκαλαμώδη) erklären wollen; ausserdem gehört jedes so genau zu seisen substantiv, dass beide stets einen begriff vorstellen, er et du τῶν δύο verstanden wird; die deutlichkeit erhöht es um nichts, wenn das adjectiv ραδαλόν mit seinem substantiv δονακῆα durch das zeichen der συναφή verbunden wird. Dieses zeichens bedienten sich nämlich die grammatiker als eines hülfsmittels der interpretation, wo sie die engere zusammengehörigkeit von zwei oder drei worten andeuten wollten (Friedländer prolegg. Nicas. p. 99), weil zu befürchten war, dass ein leser entweder nicht zusammengehöriges verbinde (N 237), oder vom dichter eng verbunden gedachtes auseinanderreisse (Β 275 σημειουνται δέ τιτε; мтл., E 289 N 415 [Apollon. lex. 137] Z 216 P 5 T 396. 437 22). Eine solche besorgniss konnte hier nicht statt fin-

22) Auch in diesen fällen wird von den verbundenen worten gesagt, sie drücken εν (meistentheils) δι αμφοτέρων aus; sonst gilt dies aber (wie das ähnliche τὸ αὐτὸ δ. α., παραλλήλως — vgl. Friedl. Arist. N 276) von pleonastisch einander nebengeordneten wörtern oder ganzen sätzen desselben sinnes, z. b. A 99 (το αὐτό) N 359 (τοὶ δ' ἔψιδος κρατισής καὶ ὁμοιίου πολέμοιο πεξεαρ ἐπαλλάξαντες ἐπ' ἀμφοτέροισι τάνυσσαν, ἄρρηκτόν τ' άλυτόν τε, το πολλών γούνατ' έλισεν) schol. Α εν δε δι' αμφοτέρων το λεγόμενον, nāmlich εριδος και πολέμοιο. Dem entgegen ist der folgende theil des Scholion, aber sehr abenteuerlich: ori o Noverder nai o Zeng τον πόλεμον τη έριδι συνέθησαν το πέρας της έριδος και πάλιν το του πολέμου λαβόντες και επαλλάξαντες επ' αμφοτέροις, ώσπες οι τα αμματα ποιουντες, τάθε επὶ τάθε. ούτως Αφίσταρχος. Mir kommt das bild sehr lächerlich vor, Zeus und Poseidon hätten das tau des krieges an das des streites gehunden, und jeder eins davon in händen gehalten, so dass das ganze im straffen zustande blieb; ist denn der krieg etwas besonderes, was der streit nicht ist, und umgekehrt? Nein, sondern der kriegsstreit wird unter dem bilde eines Taues angeschaut, das Zeus und Poseidon an beiden enden über Troer und Achaier schwingen. Jenes andre ist eine so alberne vorstellung, dass man unmöglich Aristarch darin erkennen kann, obwohl auch Aristonicus dieselbe zu geben scheint: นุ่ ฮิเราไท้ ότι παραλληγορεί δύο πέρατα υποτιθέμενος έτερον μέν έριδος, έτερον δέ πολέμου, εξαπτόμενα κατ' αμφοτέρων των στρατευμάτων. Entweder nur der zuerst citirte ansang, oder alles übrige in diesem scholion ist Aristar-chisch, beides unmöglich. Ich glaube, die note des Aristonicus war: ή διπλή ότι εν εξ μμφοτέρων το λεγόμενον, το έριδος πρατερής και όμοιίου πολίμοιο. — Vgl. Χ 468 Β έστι δε σύνηθες Ομήρω το οφελόμενον ώπλως ξεμηνεύε-σθαι εν δυσε περικοπαϊς εκφέρειν (sonet auch en παφαλλήλου). Ω 499 V εν δε

den, wenn man é. doraxya las. Und so möchte wohl die andre von Didymus aufbewahrte lesart παρά ὁαδαλὸν δονακῆεν diejenige sein, welche Eustathius von jenen grammatikern berichten wollte (zu gleicher zeit ist natürlich ήγουν ίσχοοκαλαμώδες zu schreiben); ὁαδαλὸν δονακῆεν ist ein ort, der durch das viele bewegliche rohr, das an ihm wächst, gleichsam selbst beweglich wird: als ursache und wirkung bezeichnend gehören die worte genau zusammen. — Φ 169 Aristonicus ή δ. ὅτι Ζ. γράφει ἱθυκτίωνα (doch ἰθυπτίωνα Υ 273 nach Aristonicus) διὰ τὸ πτεδόνας (V απτεδόνας. Spitzner nach Eustath. πτιδόνας. Düntzer p. 118 κτίδονας) λέγεσθαι τῶν ξύλων τὰς γραμματοειδεῖς διαφύσεις. παρέλχει δε νύν το περί της του ξύλου φύσεως είπειν (hiernach ist zu beurtheilen, was cod. V bietet: 'Αρίσεαρχος ίθυ**κτίωνα, ο έστιν έπ' εὐθείας έχουσαν τὰς ἀκτεδόνας καὶ τὰς έν** τοις ξύλοις διαφύσεις). το μέντοι ίθυπτίωνα είς εύθυ σερομένην άταφερομένου που έπαίνου είς τον άκοντίζοντα: ,,καὶ δ' άλλως τοῦ γ ίθυ βέλος πέτες" Υ 99. Düntzer folgt dennoch Zenodot aus dem grunde, weil er das i in idvazior nicht zu erklären weiss. Hätte er nur daran gedacht, dass eben im eine ableitungsendung vieler adiectiva und substantiva ist, die die bedeutung des jedesmaligen stammes verstärkt. Lobeck zu Buttm. gr. 2, 444 (vgl. zu Soph. Ai. p. 164). Ganz dieselbe müsste man für iduxtior annehmen, nur wäre hier der wegfall des halben stammes 1800 etwas auffallend. Hr D. bekennt sich freilich zu einer andern ansicht von dem worte: er weiss von einer wurzel x71, welche verletzen bedeute (xzeiro). Ohne mich auf den werth dieser etymologie einzulassen, muss ich doch gestehn, dass "die geradaus verletzende" als epithet der lanze mir nicht recht behagen will: "die verletzende, mörderische" allein wäre sehr schön, aber was das adverb ivi dabei soll, das ist mir dunkel. Entweder es ist müssig, oder es will "von vorn, entgegen" bezeichnen, und dann hebt es einen falschen gegensatz hervor: oft genug kommt die lanze hinterrücks, dass der, den sie verletzen will, sie nicht kommen sieht, nicht ihm entgegen, sondern ihm nach. Wie schön malt es in idvazior das unbekümmerte, unaufhaltsame vorwärtsdringen des geschosses! Hier ist es gerade der hauptbegriff, und der andere theil nur eine ergänzung dazu. δ 1 Q. Harl. Z. δε γράφει καιτάεσσαν (οί δ' ίξον κοίλην Δακεδαίμονα κητώεσσαν) άντὶ τοῦ καλαμινθώδη. δοκεῖ δὲ Καλλίμαχος έντετυχηκέναι τῷ γραφῷ δι' ών φησιν. ἵππους καιτάεντος (Bentl. fragmt. 224) απ' Εὐρώταο κόμισσαι. Β 581 D τικές δε γράφουσι καιετάεσσαν, ιν ή την καλαμινθώδη, κατά γάρ αὐτοὺς ή καλαμίνθη ἐστὶ πολλή ἐν Σπάρτη. Auch dies will hr Düntzer p. 55 aufgenommen wissen, und zwar in der letztern form, die er allein kennt; ich fürchte mit unrecht. Wenn wirklich zaierag schlucht, πράγμα δυοί περικοπαίς πέφρασται. 571 έξ αμφροίν εν, δείσας έπείσθη. -

ού τὸ αὐτὸ δι άμφοτέρων sagt Ariston, M 46.

abgrund, dessen stamm xacerar, das primitivum dafür war, se musste in καιετάεις das a lang sein (εὐρωεις von εὐρως, εὐewr führt hr D. selbst an). Aber mit welchem rechte miss achtet er so die überlieferung? καιέτη = καλαμίσθη suus vorhanden gewesen sein, sonst hätte nie jemand auf xaistasoour = xaλαμινθώδη kommen, und Kallimachus den Eurotas nicht καιστάεις nennen können. Ein grund, weshalb Z. an der ersten stelle so geschrieben, ist nicht schwer zu finden: er hielt das beiwert κητώεσσαν für der stadt Sparta wenig angemessen; denn das bätte Buttmann (Lexil. 2, 97) nicht bezweifeln sollen, dass diese gemeint sei, wie aus dem gleich folgenden verse soos & Loa δώματ' έλων Mereλάου κυδαλίμοιο hervorgeht, mag auch der grund des Strabon dafür nicht ausreichen; wunderbares hat es nichts, dass in der so viel jüngern Odyssee sich diese engere bedeutung von Λακεδαίμων findet. Ob Z. recht hatte mit jener ansicht, ist eine andere frage; eine eigenschaft eines landes kann in freierem poetischem gebrauche wohl auf die hauptstadt übertragen werden, wenn sie auch nicht buchstäblich darauf passt. Nicht unbedingt bejahen möchte ich es, dass er dieselbe änderung im schiffskataloge vorgenommen, denn dort konnte xyrésooar gar keinen anstoss erregen; vielleicht hatte ihn hier Gott vor seinen freunden nicht genug bewahrt, die in gar zu grosser bedienstlichkeit die von ihm gelassenen lücken ausfüllen wellten; für die περιεστιγμένη gab eine scheinbare inconsequenz des Z. gerade ebenso viel anlass, als das gegentheil. — Augus schrieb er, und nicht ἐλάχεια ι 116 nach schol. Q (Pal.); vgl. BQ x 508. vulg. 509. Lehrs quaestt. epp. 175. Buttm. gr. 1, 62, 3.

Den bestimmten artikel scheint er häufiger, als Aristarch angewandt zu haben: B 1 Ariston. αλλοι ότι Ζ. γράφει ώλλοι. ό δὲ ποιητής ἀσυνάρθρως ἐκφέρει. schol. B Z. ώλλοι γράφει κακώς. έλλείπει γάρ ὁ ποιητής τοῖς ἄρθροις ἀεί. Κ 1 ΑΒ παραιτητέον δε τους γράφοντας, ων έστι και Ζ., ώλλοι μέν, ή και τους όπωσοῦν βουλομένους δασύνειν (also lügt oben schol. B). vgl. Apollon. Dysc. constr. 1, 2, p. 5 f. 38 p. 77 f. 11 p. 40. — δ70 Harl. πευθοίωθ' οἱ ἄλλοι οὕτως Ζ., 'Αρίσταρχος δὲ πευθοίωτο ãλλοι γωρὶς τοῦ ἄρθρου. vgl. α 157. B 527 Ariston. (und Ξ 492) Όιλησς ή δ. ότι τινές των νεωτέρων (dass Z. denselben beizurechnen ist, folgt aus der note zu M 365) ανέγνωσαν χωρίς τὸ ο ώς ἄρθρου όντος, είτα δὲ Ἰλησς ό δὲ Όμηρος σύν τῷ ο λέγει τὸν Όιλῆα (Spitzner de versu heroico 177). In demselben irrthum gab er aber ohne artikel N 203 κεφαλήν δ' άπαλης άπο δειρης κόψεν ἄρ' (bei Aristonicus steht κόψε γαρ) Ίλιάδης, 712 ἀλλ' οὐκ Ἰλιάδη. Wo der artikel demonstrative kraft hat, Γ 18 (αὐτὰς ὁ δοῦς δύω --- πάλλων), liess er ihn aus: schol. BL τὸ αὐτάς παρά Ζηνοδότφ καὶ τοῖς άλλοις οὐκ ἐπάγεται τὸ ἄρθρον (vgl. α 9 αὐτὰρ ὁ τοῖσιν ἀφείλετο νόστιμον ήμαρ):

Ein verbum evolvogoer statuirte Aristarch nicht, vielleicht

wegen des Digamma von olvos; von Z. steht es nicht fest, wie er sich dazu verhalten. Δ 3 Didymus έφρογόει· κατ' έρια τών ύπομνημάτων ένφνοχόει φέρεται οί δέ φασι Ζηνοδότειον είναι την γραφήν. ἐν μέντοι ταῖς ἐκδόσεσι (vielleicht den von grammatikern veranstalteten, welche Z. als norm ansahen) χωρίς του ν εύραusr. vgl. y 472, wo das lemma des schol. Q olvor erotrogoeurres lautet. — I 612 Ariston. ότι Ζ. γράφει όδυρόμενος πινυρίζων οίον θρηνών. έστι δε ούχ Όμηρικόν, και παρά το πρόσωπον. Αρίσταργος δε ατλ. Hier haben wir eine sehr ansprechende, wiewohl in das metrum nicht passende coniectur, die sich sowohl vor Aristarchs ένὶ στήθεσσιν άγεύων und vor der vulgata όδυρόμενος καὶ άχεύων, als vor Spitzners ό. μινυρίζων vortheilhaft auszeichnet: κινυρίζειν würde nämlich dasselbe, wie κινύρεovas bei Aesch. Sept. 116 und Apollon. Rh. 1, 292 bedeuten, d. h. nicht sowohl "wehklagen", wie es Aristonicus auffasst (so auch κινύρεσθαι bei Aristoph. eqq. 11. Oppian. Cyn. 3, 216. Callim. Apoll. 20), als vielmehr "mit trübseligen worten" (allgemeiner "mit düstrem geräusch") "schlimmes verkünden"; deun Phönix beabsichtigte dem Achill furcht einzuslössen, es möchte ihm, wenn er auf seiner weigerung beharre, gleich wie Melea-ger gehn. — Ξ 437 Did. διὰ τοῦ ε αὶ Αριστάρχου καὶ αἰ πλείους. Ζητυδότειος δέ έστιν ή διά τοῦ α, απέμασσεν Ο 11 Arist. αἰμ' ἐμέων ἡ διπλη πρὸς τὸ αἰμ' ἀπέμασσεν. τοῦτο ἄν τις σημειώσαιτο. er konnte hinzufügen, ἀπομάσσω sei in der ganzen ältern zeit unbekannt, und überhaupt dort dem sinn gar nicht entsprechend. — προτιάπτω Ω 110 duldete weder Z., noch Aristarch, sondern erst Apollodorus, Aretades, Neoteles, der Thraker Dionysios nahmen es auf statt προϊάπτω.

b. Finden sich unter den unbezweifelt Homerischen wörtern einige, die bei Aristarch oder andern nicht dieselbe gestalt, als bei Z. halten? Ariston. B 520 ότι Z. γράφει καὶ Πανοπτέων (Spitzuer Πανοπέων, von Düntzer p. 21 deshalb getadelt, der aber selbst zuerst Πανόπτεων, und dann stillschweigend Πανοπέων schreibt) αμετρον ποιών τον στίγον (Κρισάν τε ζαθέην καί Δανλίδα καὶ Πατοπήα) καὶ οὐ καθ' Όμηρον σχηματίζων τὸ ὅνομα. έστι γὰς Πανοπεύς ὡς Άχιλλεύς "ος ἐν κλειτῷ Πανοπῆι" Ρ 307. Zur wegschaffung dieser ametrie hat hr Düntzer vorgeschlagen Δυνλίδα ήδε Πανόπτεων, aber nichts für P 307 (wenn ich für λ 581 διὰ καλλιχό ροιο Πανόπτεω ergänze), wo Πανόπτεφ den vers ebenso stört. Es scheint darüber unter den grammatikern gestritten zu sein, wie Z. diesen namen geschrieben habe, denn hei Eustathius lesen wir: ὅτι ὁ Ζ. γράφει — καὶ Πανόπεων ώς Merέλεωr. Vielleicht steht uns noch bevor, dass einer Πανόπειον Πανοπείω Πανοπείου für das richtige hält. — 5 32 ή δ. π. ότι Ζ. γράφει Βησαν έν τῷ ένὶ σ διὰ τὸ βήσσας λέγεσθαι των όρων τους καθύγρους τόπους. έστι μέντοι προσηγορικά, α τιτων πύρια γίνεται, οίον Κυπάρισσος καὶ πόλεως δνομα. vgl. bei

Steph. Byz. unter Α "Αγκυρα 'Αγκών 'Αγορά "Αγρα Αία Αίνος Αίσα "Ακανθος 'Ακόντιον "Ακρα "Αμαξα "Αμπελος "Απτερα Αραί "Αργυρος "Αρμα "Αρπυια "Αρωμα 'Ασπίς 'Αφεταί. Also schon Z. war darauf aus, gleich lautende appellative und eigennamen zu unterscheiden; Aristarch that bekanntlich dasselbe bei gleich lautenden appellativen von verschiedener bedeutung, änderte aber an den lauten nicht, sondern an der prosodie (Lehrs p. 275). Uebrigens war Herodian bei diesem worte derselben meinung, wie Z., wenn man dem Stephanus von Byzanz glauben darf: Βησσα πόλις Λοκρών. 'Ηρωδιανός δι' ένδς σ γράφει, Απολλόδωρος δε και Επαφρόδιτος και Ήρακλέων διά δύο. Επstathius dagegen berichtet: ή δε Βήσσα ότι μεν κατά τινας δί ένος γράφεται σ, είρηται πρό βραχέων. Ήρωδιανός δε διά δύο σσ γράφει. Strab. 9, 426 unterschied auf diese weise das lokrische Βήσσα von dem attischen Demos Βήσα (Βησαιείς). — 571 ή δ. π. ότι Ζ. γράφει Παραιθυρέη». οὐκ ἐπίσταται δὲ ταύτη» τὰν πόλιν ούτως όνομαζομένην. Subject zu έπίσταται kann nicht Hemer sein, denn in ihm ist keine gewisse stelle, die über seine alleinige bekanntschaft mit 'Agaidvon entscheiden könnte; sondern es ist entweder auf Aristarch zu beziehen: oder, wenn man nicht ἐπίστανται schreiben will, mit Friedländer ein ονδείς einzuschalten; sonstige änderungen halte ich für völlig überflüssig, am wenigsten aber kann ich mich mit der zuletzt von F. vorgeschlagenen einverstanden erklären: οὐκ ἐπίσταται δὲ (Zenodot) την Φλιούντα πάλαι ούτως όνομαζομένην (schol. D αύτη ὖστερον Φλιοῦς προσηγορεύθη). soll man das übersetzen: "er weiss aber nicht, dass Phlius früher so genannt worden" (nämlich 'Agaιθυρέη), oder: "er meint aber nicht das früher so (nämlich Παραιθυρέη) genannte Phlius"? Im erstern fall würde vorausgesetzt werden, Z. habe an die stelle eines ihm unbekannten stadtnamens einen bekannteren gesetzt, weil er nicht gewusst, wie es mit jenem sich verhielt: wo findet sich aber Παραεθυρέη zum zweitenmal? im zweiten würde gar folgen, es habe zwei städte des namens Παραιθυρέη gegeben: Aristarch und Z. meinten beide genau dieselbe stadt. Der unterschied ist lediglich ein orthographischer, dem wohl noch auf den grund zu kommen ist: Heyne (vgl. Düntzer p. 103) glaubte das II aus dem Digamma von άραιός entstanden (άραιή δ' είσοδός έστι x 90), wofür eine bestätigung in den von Ahrens (de dial. Dor. p. 51) gesammelten beispielen dieser amwandelung aus dem dorismus gefunden werden könnte: Fágioi werden die einwohner der kretischen stadt "Aξος genannt, die bei Skylax Πάξος heiset; ἀμπέσσαι αμφιέσαι Hesych.; απελλάζειν (Γείλω) = εκκλησιάζειν. Es ist aber die frage, ob das adjectiv άραιός ein bestandtheil jenes namens ist; gegen diese annahme scheint mir das wort άραιόθυρα zu sprechen; vgl. άραιόθριξ άραιόσαρχος άραιόστημος άραιόφυλλος. Im Et. M. unter dem worte Θῶ wird nämlich

folgendes vorgetragen: ιστέον ότι τὰ είς ος οκταγώς συντίθεται ή γαρ φυλάσσει τὸ σ, ώς (τὸ λαύς σόος, λαοσσόος, καὶ) θεός δοτός, θεόσδοτος η ἀποβάλλει τὸ σ, ώς τὸ τίκος λαός, Νικόλαος. η αποβάλλει τὸ σ καὶ προσλαμβάνει τὸ ι, ώς τὸ Πύλος (Πυλογενής καί) Πυλοιγενής. - η άποβάλλει το σ καί τρέπει το ο είς η, ώς τὸ ἔλαφος (έλαφοβόλος καὶ) έλαφηβόλος — ἢ ἀποβάλλει τὸ σ καὶ τρέπει τὸ ο είς ε, ώς τὸ μένος (Μενόλαος καὶ) Μενέλαος - η ἀποβάλλει τὸ σ καὶ τρέπει τὸ ο εἰς (ι, ώς τὸ ὅρος, όροβάσιος και όριβάσιος ή ἀποβάλλει τὸ σ, και τρέπει τὸ ο είς) ε καὶ προσλαμβάτει τὸ ι, ώς τὸ όρος (όροφοίτης καὶ) όρειφοίτης η αποβάλλει το σ, και τρέπει το ο είς α, και προσλαμβάνει το ι, ώς τὸ κλυτός (Κλυτομνήστρα καί) Κλυταιμνήστρα. Also kann in einem compositum von ágaiós der erste theil nicht ápai sein. Θηβαιγενής Κοηταιγενής Κοισσαιγενής Πυλαιμάχος Πυλαιμέτης sind von femininis auf η abgeleitet; in παλαίβιος παλαιγε τής παλαίγονος ist der erste theil das adverb πάλαι, und παλαιόγονος παλαιογενής kommen von παλαιός; wegen collision zweier vocale ist o ausgefallen in παλαιετής (vgl. aber παλαιουργός) und άραι-όδους; μεσαιπόλιος πραταιγύαλος u. a. gehören zu Κλυταιμνήστρα (wogegen sich auch hier κραταιόγονος findet); in ταλαίπωρος ταλαίμοχθος ταλαίφρων vertritt der diphthong nur den gedehnten vocal, der in ταλακάρδιος kurz bleibt; ίθαιγενής (ξ 203. Aesch. Pers. 298) endlich, womit Eustathius den eigennamen 'Ιθαιμένης (Π 586) in verbindung setzt, gehört gar nicht hierher, und bei ἀχραιφνής (ἀχεραιοφανής) kann die ekthlipse zweier vocale auch die des mittlern entschuldigen. Nicht einmal das metrum konnte den dichter veranlasseu, 'Αραιθυρέη zu sagen, da 'Αραιοθύρη vollkommen genügte. Wir werden die etymologie dieses wortes zu finden wohl verzichten müssen, und es den unerklärbaren pelasgischen städtenamen beizählen. mit es nicht gar so fremd in die bellenische welt hineinschaue, hatte man vielleicht das II früh fortzulassen sich gewöhnt, und nur in einer handschrift des Z. hatte sich das alte behauptet. -634 ότι Ζ. γράφει ήδ' οι Σάμην (gleich viel ob ένέμοντο oder άμφενέμοντο) καὶ ἄμετρον ποιῶν καὶ άγνοῶν ὅτι κατά τὸ άρσενικον ένίστε έκφέρεται τὰ είς η (Lehrs Ar. 238) λήγοντα (schol. o 29 giebt als beispiel δείελος = δείλη  $\Phi$  232. Im folgenden ist dem Aristonicus das gedächtniss untreu gewesen, da er N 33 und δ 845 zusammenwirft (Friedländer): "μεσσηγύς Τενέδοιο Σάμοιό τε", οὐ γὰρ εἶπε "Σάμης τε". noch untreuer aber hat sich das des hrn Düntzer erwiesen, welchem (p. 50) Z. desoegen ἀμφὶ Σάμην ἐνέμοντο geschrieben zu haben scheint, weil Homer nie  $\Sigma \alpha \mu o \varsigma$ , sondern immer  $\Sigma \alpha \mu \eta$  gesagt habe. — Des Diokles sohne (E 542. 549) nannte Z. Koidwr und Ogridoχος nach schol. Q. Harl. γ 489: υίέος Όρτιλόχοιο έντεῦθεν Ζ. έν Ίλιάδι έγραφε Κρίθων (nicht Κρήθων, wie Spitzner zu E 549) Όρτίλοχός τε. έστι γάρ Όρτίλοχος μέν Αλφείου, τούτου δε Διοκλης, Διοκλέους δε Κρίθων καὶ Όρτίλογος (Harl. η und Όρσ-) schol. LV Ε 542 ὁ πρόγονος διὰ τοῦ τ (546 'Αλφειοῦ — ος τέκετ' Ορτίλοχον. 547 'Ορτίλοχος δ' ἄρ' ἔτικτε Διοκλῆα), ὁ παῖς διὰ τοῦ σ. καὶ ἐν 'Οδυσσεία οὖν διὰ τοῦ τ (υἰέος 'Όρτιλόχοιο, τὸν Αλφείος τέχε παίδα). Nichts wäre lächerlicher, als eine solche unterscheidung des grossvaters und enkels: o und z sind hier nur eine dialectverschiedenheit, durch rhapsoden veranlasst; wie bei δρσίκευπος, δρσινέφης, δρσίπους u. a. liegt der stamm OPQ unmittelbar zu grunde; Ogridozos, was in manchen gegenden Ogogesprochen wurde, (Ahrens. Dor. 60) heisst einer, der die heerschaaren in bewegung setzt. Wäre nicht schon in Zenodots handschriften die varietät vorhanden gewesen, könnte es nicht heissen: ἐντεῦθεν Ζ. ἐν Ἰλιάδι ἔγραφε κτλ. richtig leitete Giese Aeol. 287 f. die form mit o erst aus dorischer aussprache von Όρθίλογος her (auch Valckenaer diatr. in Eurip. 89 zweifelt, ob man ὀρθῶσαι στρατόν habe sagen können). - Ε 708 Aristonicus ή δ. ὅτι Ζ. γράφει "Υδη, έστι δὲ  $ilde{ au\eta_s}$  Avdías  $\dot{\eta}$  Td $\eta$  (T 385, und nach B 865 schalteten einige den vers ein: Τμώλφ υπο νιφόεντι, Τδης έν πίονι δήμφ), ὁ δὲ ανής Βοιωτός (709 λίμνη κεκλιμένος Κηφισίδι, πας δέ οἱ άλλοι ναῖον Βοιωτοί), καὶ κώμη Βοιωτιάς ἡ Υλη. Zweimal kommt ausserdem in der Ilias dieses "Th $\eta$  vor: B 500, wo T in der Arsis, und H 221  $^{25}$ ), wo es in der thesis steht; an keiner von heiden stellen wird über Z. etwas berichtet. Nicht unwahrscheinlich ist es, dass dieser quantitätsunterschied ihn veranlasst habe, auch an der letztern "Ton zu schreiben, und den asiatischen ort darunter zu verstehn. Strab. 9, 626 oi de xai vor Tuxior erθέτδε ποιούσιν, ον φησιν ο ποιητής ,,σκυτοτόμων όχ' άριστος "Τόη ἔνι", womit zu vergleichen des vorhin citirten schol. V πηρωθείς (Homer) δε μετφχίζετο είς Σμύρναν μετά δε βίου ζήτησιν είς Κύμην μετοικιζόμετος έλθειν είς Νέον τείχος, όπες ην αποικία Κυμαίων όπου μεταλαβών της τοῦ σκυτέως Τυχίου φιλοφροσύνης ταῦτα περί αὐτοῦ φησίν. Doch scheut sich hr. Düntzer p. 104 nicht zu sagen, Z. habe im schiffskatalog statt οι τ' Ἐλεῶν' είγον ηδ "Υλην καὶ Πετεώτα gemacht: οι τε "Υδην είγον Έλεωνά τε καὶ Πετεῶνα. Das böotische Τλη wollte er vielmehr eben ganz von jenem asiatischen "Yon trennen. - 0 304 Didymus 'Αἰσύμηθεν 'Αρίσταρχος Αἰσύμνη θεν, καὶ ἡ Ζηνοδότου καὶ ἡ ᾿Αριστοφάνους (Lobeck. pathol. prolegg. 169). Vom wertb des cod. V bekommt man hier einen deutlichen begriff. Didymus hatte zu Αἰσύμνηθεν hinzugesetzt δια τοῦ τ : hieraus erschafft der autor des scholions 24) in jenem cod. die form Ai-

24) Λίσύνηθεν διά τοῦ ν και αι Ζηνοδότου και ή Άριστοφάνους. Εξ

<sup>23)</sup> Dass hier dasselbe "Υλη gemeint sei, deutet schol. V. richtig an: πολλή τε αὐτοῦ (des Tychios) ἀριστεία μετῆλθεν ἀφικνεῖσθαι πρὸς αὐτοῦ καὶ τοῦ φοροῦντος (des Aias) σπουδῆ, δς ἐκ Σαλαμῖνος ἦλθεν εἰς Βοιωτίαν πρὸς τὸν ἄριστον ὁπλοποιόν.

σύνηθεν, für die er aber nur Z. und Aristophanes als gewährsmänner nennt; und aus dem Aristarchischen Αἰσύμσηθεν machte er das alberne αἰσύμνηθεν. 25) Spitzner braucht ihn als Zeugen dafür, dass Aristarch jenes nicht gelesen habe, indem er die worte des cod. A interpungirt: Αἰσύμηθεν 'Αρίσταρχος, Αἰσύμνηθεν κτλ. Hätte er des Didymus constanten gebrauch genauer beobachtet, so würde er seinen zweifel unterdrückt haben; s. Düntzers anm. 10 p. 104. — M 365 Aristonicus  $\dot{\eta}$  δ.  $\pi$ . δτι Z. γράφει αὐτίκ ἄρ Ἰλιάδην. Οιλιάδην δὲ διὰ παντὸς Όμηρος λέγει vgl. N 203. 712). N 694 (vgl.  $\Xi$  442)  $\dot{\eta}$  δ. δτι σαφῶς Όιλευς σύν τῷ ο. πρόκειται γὰρ ἄρθρον (ήτοι ὁ μὲν νόθος υίος Οιλήος θείοιο). προς Ζ. γράφοντα ,,άλλ' ούκ Ίλιαδη" 712 statt οὐδ ἄς Ὁιλιάδη. Er folgte hierin einigen jüngern dichtern nach Ariston. B 527 und Didymus (cod. V) O 333 (oder vielmehr 336; die schlussworte lauten: καὶ τῦν δὲ ἡδύνατο είπεῖν ἣν έχεν Ἰλεύς), welcher Hesiod (s. fragm. 77) und Stesichoros (82 Bergk) nennt; hinzuzufügen ist Pind. Ol. 9, 112. Nicht immer war es möglich, das o für den artikel zu nehmen, und dann musste eine änderung eintreten. So schlägt für A 93 hr Düntzer (p. 51) als Zenodotische schreibweise vor: αὐτον, έπειτα δ' έταιρον ελ' Ίληα πλήξιππον. nur die vortrefflichkeit dieses vorschlages ist es, die mich abhält, ihn anzunehmen, denn hatte Z. so geschrieben, so musste Aristonicus nothwendig von seinem tadel abstehn, oder es war wenigstens ungerecht, gerade diese stelle gegen ihn geltend zu machen, die er so glücklich emendirt. Deshalb ist es mir wahrscheinlicher, dass auch Z., kein freund von homonymien, hier Όιληα beibehalten. -Zu N 643 gehört, was ich oben aus Bekkers vorrede zu den schol. angeführt habe: σημειούται δε πρός τον αυτόν (Z.) απεριστίκτφ διπλη τας όμωνυμίας απάσας, ότι ού νοήσας το τοιούτον έγραψεν ύτε μετ Πυλαιμένεα, ότε δε Κυλαιμένεα. — Τ 484 Ariston. ή δ. π. ύτι Ζ. γράφει Πειρέως (Bekk. Πείρεως) υίόν, άμετρον ποιών τον στίχον (aber Synizese!) και παράλογον, έστι γάρ Πείρως το όνομα, νυν δε εσχημάτικεν από του Πείρεως, ως Merélew. Wenn Spitzner sich B 844 A 520. 525 für den nominativ Meigoog erklärt (schol. Β έν άλλοις δε Πείροος λέγεται καὶ Πείρως), so kann ihm das niemand nehmen, nur musste er nicht sagen, dies sei das uncontrahirte Πείρως, sondern es als dritte vollständige form gelten lassen. Z. hatte also nicht nöthig einen vierten Heigevs zu erfinden, weil er an dieser stelle einen andern Thraker, als im zweiten und dritten buch wollte verstanden wissen; dasselbe deutet der scholiast an, wenn er wie zur widerlegung des Aristonicus hinzusetzt: άδηλον δέ, εί τοῦ Θρακῶν ἡγουμένου, ἢ έτέρου τινὸς ὁμωνύμου.

Αισηύμθεν ίσως της Νιρίως Σύμης (l. Αισύμης Β 671) οί δε αισύμνηθεν από βασιλικού γένους.

<sup>25)</sup> Aehnliches s. zu £ 695 L. £223.259 V. O 82 L. Φ 86 V 295 B X2B.

Wegen zulassung der unhomerischen flexion μάρτυς, - ρος wird Z. getadelt B 302: ὅτι Ζ. γράφει μάρτυρες ὁ δ Όμηρος οὕτως ἐσχημάτικεν· ,, Ζεὺς δ ἄμ' (so auch Γ 280. ἄμμ' Χ 255) ἐπιμάρτυρος ἔστω" Η 76 — οῦ τὸ πληθυντικὸν μάρτυροί ἐστε. vgl. Γ 280 Ξ 274 Χ 255 π 423. — Γ 152 ή δ. δτι Ζ. γράφει δένδραι· ὁ μὸν οὖν λέγων δένδρος ώς κάλλος έρει δένδρει ώς κάλλει, ό δε δένδρον ώς βάθρον έρει δένδρφ ώς βάθρφ. "Ομηρος δε λέγων δενδρεον υψιπετηλον (Ν 437 δ 458 λ 588) ώς χάλκεον έρει και δενδρέφ ώς χαλκέφ. — Δ 478 θρέπτρα ή δ. π. ότι Z. γράφει χωρίς του ρ. λέγεται δε θρεπτά τὰ τεθραμμένα, θρέπτρα δε σύν τῷ ρ τὰ θρεπτήρια, ώς περ λύτρα τὰ λυτήρια. Richtig mag hr Düntzer p. 52 aus Eustathius θρέπτα hergestellt haben, aber der ärgsten plattitüden eine wäre es gewesen, "nutrimenta" darunter zu verstehn. O. Schneider a. a. o. (s. auch Philol. 2, 236) führt für Aristarch noch ἐπίβαθρον = ἐπιβατήριον an aus Ο 449; aber nicht ungriechisch war θρέπτα = θρεπτήρια, in welchem sinne sowohl Quint. Smyrn. 11, 89 es braucht, als auch Hesychius es erklärt. — M 153 (μάλα γάρ κρατερώς έμάχοντο λαυίσιν καθύπερθε πεποιθότες ήδε βίηφι») Didymus οί περί Ζ. λάεσσι, τοῖς λίθοις. προπερισπαστέον δέ έπὶ γὰρ τοῦ πλήθους ὁ λόγος, οὐκ ἐπὶ τοῦ λίθου. λάεσσι γὰρ ἐπ' ἐκείνου σημαιτομέτου λέγει, d. h. λάοισι lapidibus wollte Z., von λαος =  $\lambda \tilde{\alpha} \alpha \varsigma$ . Es muss ihm elegant erschienen sein, das im folgenden vers wirklich eintreffende: οἱ δ' ἄρα χερμαδίοισιν ἐνδμήτων ἀπὸ πύργων βάλλον schon hier im voraus anzudeuten. Sophokles braucht den genitiv λάου Oed. Col. 196 mit zustimmung des Herodian; vgl. Suid. λαας λίθος καὶ λάου λίθου ἀπὸ τῆς λαος εὐθείας γενυμένης ἀπὸ γενικής της λαος (Lobock. parall. 173). --Ν 191 (αλλ' ούπη χρόος είσατο, πας δ' άρα χαλκφ σμερδαλέφ κεκάλυφθ') Didymus ούτως αὶ Αριστάρχου, χρόος ώς λόγος. βούλεται δὲ διηρῆσθαι τὴν εὐθεῖαν. Ζ. δὲ γράφει χρώς: über Z. dasselbe sagt schol. V, über Aristarch Aristonicus, nur Alexion hei Herodian legt diesem den genetiv χροός bei (Άλεξίων φησίν ώς Αρίσταρχος ώς σοφός προηνέγκατο). Aber in beiden fällen hat er sich hier einer geringern lesart bedient: denn erstlich lehrt Herodian, dass einen nominativ 1000c Homer nicht kennt, vielmehr immer 1000's sagt und die obliquen casus von 2000's bildet, ausgenommen den accusativ, der bisweilen χρώτα laufet. Nehmen wir aber zweitens den genetiv 2006c an 26), so entsteht in drei kleinen sätzen ein unangenehmer wechsel des subjects, so dass man dasselbe in den zwei letzten aus einem obliquen casus des zunächst vorhergehenden hinzudenken muss: Aias δουρί ορέξατο - ουπη γροδς είσατο (δόρυ) - πᾶς κεκάλυφθ'

<sup>26)</sup> Was Düntzer p. 90 dagegen geltend macht, es fehle ja die präposition διά, zeigt eine merkwürdige verlassenheit von gedächtniss. Wie oft sagt wohl Aristonicus ὅτι λείπει ἡ διά? Friedländ. p. 26. Oder man könnte, wie Fäsi thut, χροός als partitiven genitiv zu zη ziehen.

(χρώς). Wieviel besser ist also χρώς! wir erhalten dadurch eine richtige form und eine leichte satzverbindung. - 450 Κρήτη έπίουρον Herod. τουτο τριχώς ανεγνώσθη. Ζ. γαρ ώς έπίκουρον έκδεχύμενος βασιλέα καὶ φύλακα, καὶ Αρίσταρχος δὲ ούτως. Ptolemäus von Ascalon stimmte ihnen bei, indem er das wort zu denjenigen mit einer präposition zusammengesetzten zählt, in denen die präposition zum sinne nichts hinzuthut (ἐπιβουκόλος ἐπιμάρτυρος. s. Lehrs Ar. p. 114. 326 ff. Friedl. Arist. p. 27.). Andre wollten Κρήτη έπι ούρον. Nach Tryphon ist aber nicht ούρος ein bestandtheil des wortes, sondern όραν das primitive verbum, von dem es abzuleiten. Spitzner hat hier alles durcheinander gemengt: denn es kann weder ein zweifel darüber sein, ob Z. ἐπίχουρος oder ἐπίουρος gelesen (obenein setzt er in die v. l. ἐπίκουρον Z.), noch ist etwas darüber gesagt, ob diejenigen, welche die anastrophe annahmen, auch γ 422 βοῶν ἔπι βουχόλος schrieben, noch endlich ist Ptolemäus von Ascalon mit die sen derselben meinung. Auch hr Düntzer p. 53 erzählt uns etwas neues, dass nämlich einige έπιουρος gelesen hätten. — Ξ 259 (εἰ μὴ νὺξ δμήτειρα θεῶν ἐσάωσε καὶ ἀνδρῶν) Did. οῦτως ἐν πάσαις, δμήτειρα 'Αριστοφάνης καί Ζ. μήτειρα. War das nur coniectur des Z., so ware sie besser unterblieben: denn wohl ist die nacht dem dichter eine bezwingerin (@ 488 s 466 \ 78 o 269 hymn. 2, 97. xelau $\acute{\eta}$  E 310  $\vartheta o \acute{\eta}$  K 394  $\acute{o} lo \acute{\eta}$   $\Pi$  567  $\acute{e} \varrho e \mu \nu \acute{\eta}$  lambda 606 xax $\acute{\eta}$   $\pi \eta \gamma \nu li \acute{e}$   $\xi$  475), wie Troof, ihr sohn und zwillingsbruder des Θάνατος, von Here άναξ παντών τε θεών παντών τ' άνθρώπων angeredet wird (Ξ 233. vgl. 164 μ 372 ν 80. B 2. 34 Κ 2. 4 τ 551 ήρει πανδαμάτως Ω 4 σχέτλιος κ 68 λυσιμελής νήγρετος νήδυμος); mutter der götter und menschen aber erst dem Hesiodos. Was die endung ειρα anbetrifft, so führt Lobeck parall. 214 μάτειρα φύσις aus Synesius an; desgleichen findet sich im Homerischen hymn. 30, 1 γαΐαν παμμήτειραν. hierzu masculinum, sagt Spitzner ist παμμήτως: wie soll man das verstehn? παμμήτωρ als m. könnte höchstens heissen "einer, der jede zur mutter hat", und ein komiker könnte vorkommenden falls es so gebrauchen, aber wo wir es jetzt finden, ist es ebenfalls femininum: Aesch. Prom. 90. Soph. Ant. 1267, wo cod. Aug. παμμήτης hat; vgl. δυσμήτης ψ 97 und δυσμάτως Aesch. Suppl. 65 παμβώτορα γαΐαν Stasin. in den scholien zu A 5 (Müller de cyclo Gr. ep. p. 84) und πουλυβότειρα; πολυάνορος άμφὶ γυναικός Aesch. Ag. 62 und βωτιάνειρα 27). — Ω 512 Z. δὲ στεναχή διὰ τοῦ ε. ἐκπίπτει δὲ τὰ διὰ τοῦ ε ῥήματα ἐν τοῖς ονόμασιν είς τὸ ο, λέγω λόγος, μένω μονή ούτως στενάξαι στο-ναχή. vgl. ε 83 Pal. Harl. διὰ τοῦ ε, στεναχῆσιν αὶ (ἡ Nauck Aristoph. Byz. 21) Αριστοφάνους. Στεναγή ist gar nicht unmit-

<sup>27)</sup> Statt αὐτομήτορα Simon. Am. 6, 12 Bergk. αὐτομήτερα zu wollen, πολυμήτηρ statt πολυμήτωρ Opp. Hal. 1, 88, μουσομήτηρ statt μουσομήτωρ Aesch. Prom. 462, warnt schon Lobeck Phryn. 659.

telbar von στένειν gebildet, sondern erst von dem nicht primitiven στενάχειν, braucht also nicht den umlaut anzunehmen (vgl. ἄρχω — ἀρχή Mützell de emend. theog. p. 65. Lobeck ἡημ. 258); auf der andern seite kommt στοναχή mit στοναχεῖν von

στονάχειν (Hesych. στονάχων στενάζων) 28).

Α 567 ααπτους. Herod. ούτως ψιλώς προενεκτέον ούτως δε και Αρίσταρχος. ήκουε δε τάς δεινάς και άπτοήτους. ὁ δε Ζ. καὶ αὐτὸς ὁμοίως τῷ πνεύματι, εἰς τὰς ἰσχυρὰς δὲ μετελάμβανω. Aristophanes schrieb ἀέπτους, d. h. ἀπορρήτους Nauck. 212). Diejenigen, welche απροσπελάστους αποδιδόασιν, από τοῦ αψασθαι, ων οὐδεὶς αν αψαιτο δί ἰσγύν, acheinen hierin der Zenedotischen weise zu folgen, von der man nie hätte abgehen sollen; nur setzte Z. den spiritus asper nicht ausdrücklich binza, denn Aristarch hat die interaspiration überhaupt erst aufgebracht (Lehrs. Ar. 316 ff. 143 f.). - B 658 Aristonicus (or rexer Αστυόχεια βίη 'Ηρακληείη) ή δ. π. ότι Ζ. γράφει 'Ηρακλείη καὶ άμετρον ποιών καὶ οὐχ Όμηρικον το σχημα. ἀπὸ γάρ τοῦ Ήρακληος Ἡρακληείη ἐκπίπτει. vgl. Ε 638 (άλλ' οδόν τινά φασι βίην Ήρακληείην). Hat hr Düntzer p. 22 richtig vermuthet, εξ Ηρακλείη und την Ηρακλείην habe Z. nach seiner vorliebe für den artikel eigentlich geschrieben, so hatte dieser zwar das metrum nicht verletzt, aber für die ohren des zuhörers oder lesers kein grosses wohlwollen gezeigt; las er etwa auch 🛭 386 βίης της Έτεοκλείης? Nach Lehrs hat er Hoankein und Hoaxλείην auf fünf lange sylben gemessen. — δ 477 διιπετέος schol. Q Harl. Z. δέ διιπετῆ τον διανγῆ ἀποδίδωσι. διὰ τοῦτο χαὶ γράφει διειπετη. ebenso schol. B P 263  $^{29}$ ). Den Alexandriner Zenodot mit Spitzner hier zu verstehen, ist nicht nur kein grund, sondern beinahe das gegentheil eines grundes vorhanden; denn dass diesem von den bei Suidas u. d. w. aufgezählten schriften nur die πρὸς τὰ ὑπ' Άριστάρχου ἀθετούμενα gehöre, hat O. Schneider, a. a. o. mit ziemlicher gewissheit bestimmt. Διιπετής oder διοπετής fand Z. in zwei bedeutungen angewandt: 1) "vom himmel gefallen" (Et. M. xai o xepavros διιπετής, από Διός πίπτων η πετόμενος, όθεν και διιπετείς συμφοραί. Plut. Mar. 21 ἐπιεικῶς δὲ ταῖς μεγάλαις μάχαις έξαισίους ύετους επικαταρρήγουσθαι λέγουσιο είτε δαιμονίου τινός τήν

29) Nicht viel zu geben ist darauf, dass Zŋyóðwgoc, auch im cod. E zu der Odysseestelle, hier als gewährsmann für die lesart erscheint. Ucher die verwechselung der beiden namen O. Schneider a. a. o. Vgl. Wolf prolegg. 130. Mützell a. a. o. 282. Düntzer 25. Lehrs. Ar. 227. Osann quaestt. Homm. I 1851 und in seiner neusten zeichenschrift p. 116.

<sup>28)</sup> Gar nicht dem Ephesier, sondern nach O. Schneiders vermuthung dem Μαλλώτης gehört, was schol. Q γ 444 von einem Zenodot berichtet wird. Worin es bestehe, hat erst Cobet aufgeklärt durch die restituirung: Ζ. δὲ ἐν ταῖς ἀπὸ τοῦ δ (statt τοῦδε) γλώσσαις τίθησι τὴν λίξιν. Er las δαμνίον statt δ' ἀμνίον. Osann quaestt. Homm. ist zum alten zurückgekehrt.

γην καθαροίς και διιπετέσιν άγνίζοντος ύδασι κτλ. Nonn. D. 5. 220 άνεμος διιπετής. Eurip. Iph. Taur. 977 διηπετές άγαλμα. framt. 84 Dind. διοπετής ὅπως ἀστήρ ἀπέσβη Valck. diatr. 60). 2) "glanzend, durchsichtig" (Eur. Bacch. 1268 λαμπρότερος [αίθήρ] ή πρίν και διιπετέστερος. Rhes. 43 πυραίθει στρατός Αργόλας. Εκτορ, πάσαν αν' όρφναν, διιπετή δε νεών πυρσοίς σταθμά. Et. M. 275, 17. καὶ πεδίον δὲ διιπετές, νοτερον καὶ δροσώδες). Beide wollte er im äussern unterscheiden 50), wiewohl die eine nur aus der andern herkommt, und zog es vor, die Epitheta des Nil, Skamander, Spercheios (II 174) zu der zweiten zu rechnen; anstatt mit andern auch hier οίονει ὁ ἀπὸ Διὸς πεπτωχώς, ἢ ὑπὸ Διὸς πληρούμενος zu interpretiren. — Dem künftigen herausgeber eines aristarchischen Homer hat hr Düntzer p. 117 für eine anzahl stellen vorgearbeitet. Im cod. V. zu II 234 steht zu lesen: δυσχειμέρου· οἱ περὶ Ζ. πολυπίδακος (Δωδώνης) διὰ τὸ Καλλιμάχου ,, κρηνέων τ' Εὐρώπη ( Ελλοπίη Ο. Schneider) μισγομένων έκατόν": bei Didymus Ε 157 'Αρίσταρχος πολυπίδακος ('Ιδης), άλλοι δε πολυπιδάκου. Arist. ούτως πολυπίδακος, από της πολυπίδαξ. καὶ κατὰ τὸ ἀπλοῦν "πίδακος ἀμφ' ὀλίγης" Π 825. τὸ δὲ διὰ τοῦ υ γράφειον τελέως ἄγροικον. Τ 59 Did. οὐτως Αρίσταςχος, πολυπίδακος (Ιδης), άλλοι δε πολυπιδάκου. Ψ 117 πολυπίδακος· ούτως Αρίσταρχος, άλλοι δὲ πολυπιδόκου. Hiernach sollte man meinen, πολυπίδαξ, — χος sei von Aristarch, πολυπίδαχος, ov von andern, und zwar nicht Z. Anders fasst es hr Düntzer auf, welcher zu dem erst genannten scholion hinzusetzt: "Ceterum nescio an recte ex hac scriptura colligas. Zenodotum nusquam cum Aristarcho πολυπιδάκου, sed πολυπίδακος legisse". Oder gehören nusquam und cum Aristarcho nicht zusammen?

Ο 179 Did. ἐχ πλήρους τὸν σύνδεσμον Ἀρίσταρχος. V κἀκεῖνος (l. καὶ κεῖνος) ἐκ πλήρους, ὁ καὶ ὁ Ζ. γράφει. Doch führte erst Aristarch hier den consequenten gebrauch des ionismus ein. M 348 Ariston. ἡ δ. ὅτι Ζ. γράφει εἰ δέ σφιν κἀκεῖσε. Did. ἐκ πλήρους τὸν σύνδεσμον, καὶ κεῖθι. — Αὕτως oder αὕτως hatte Z. promiscue geschrieben. Deun zu λ 93 (τίπτ αὖτ δ δύστηνε) wird ihm zwar im Harl. die letztere form beigelegt (τίπτ αὖτως δ.), aber zu N 447 (ἐπεὶ σύ περ εὔχεαι αὖτως) von Didymus die erstere: οὖτω, διὰ τοῦ ο Ἀρίσταρχος, Z. διὰ τοῦ α, d. h. mit demselben hauch, wie A., also αὖτως; beides hatte er vermieden Σ 198 (ἄλλ αὖτως ἐπὶ τάφρον ἰὼν Τρώεσσι φάνηθι) durch die coniectur αὐτός (Θ 99 αὐτός περ ἐων προμάχοισιν ἐμίχθη), Σ 584 (οἱ δὲ νομῆες αὖτως ἐνδίεσαν) und μ 284 (αὖτως διὰ νύκτα θοὴν ἀλάλησθαι ἄνωγας) durch οὕτως, an der ersten und dritten stelle von Didymus gelobt, von Aristonicus zur zwei-

<sup>30)</sup> Vgl. Erotian. 132 διηπετής ὁ γόνος. ἀντὶ τοῦ διαυγής καὶ καΘαρός, daher Dindorf in Stephanus thes. zum Et. Μ. καὶ διπετής γονή
für γυνή emendirt. Aehnlich wechseln Διιτρίφης Διοτρίφης Διετρίφης.
Lobeck, parall. 23.

ten getadelt. Rein ins blaue also behauptet hr Düntzer p. 87: N 447 Z. αντως et 584. Wenn er fortfährt: altero loco Misdis Aristonicus Zenodotum male vituperat ignorantem ότι τὸ ιέντως ἐστὶ κενῶς καὶ πρὸς οὐδέν, so kann er recht haben: οντω; bedeutet unter umständen ganz dasselbe, wie αντως. — Ueber οὐθέν, das nach Ammonius und Eusthatius Z. σ 130 schrieb, z. Düntzer p. 55.

Harl. ρ 221 θλίψεται ώμους, δια του θ, ώς καί Z., der die schreibung θλίψεται der Λίολική nicht anwandte; gelängnet von Düntzer p. 60, car tel est notre bon plaisir. — E 132 Did. Z. την οὐτάσαι (Pluygers p. 11). διχώς Αρίσταρχος, καί ούτως, τήν γ' οὐτάμεν, καὶ χωρίς τοῦ γέ, την οὐτάμεν. Οὐτάσαι ist inf. aor. I von οὐτάζειν; warum setzt denn hr Düntzer p. 79 diese Varietät unter die differentias temporum? — N 449 schol. V ίδης· οὐτω Ζηνόδοτος. Αρίσταρχης δὲ ἴδη διὰ τοῦ ι. eben dahin gehört die δ. π. Α 203, wo Aristonicus sagt: ὅτι χωρίς τοῦ σ τὸ ἄδη. vgl. Γ 163. Der vorzug, den man nach Aristarch dem medium ίδέσθαι gegeben, wird in Cramers anecdd. Ox. 1, 289 getadelt; es heisst daselbst: "ίδη. ,,όφρα ίδη πρότερον πόσιν" Γ 163. Ζ. γράφει ,,όφρα ίδης" καὶ ,,ίνα υβριν ίδης" Α 203. 'Αρίσταρχος δὲ ,,όφρα ίδης (l. ίδη)". ἐκατέρως δὲ ἀφορ μήν έχει. ή μεν Ζηνοδότου β΄ αορίστου (Ι. ένεργητικού), ή δε Άριστάρχου μέσου ἀορίστου α' (del. α', das von einem ganz unwissenden zugesetzt zu sein scheint, der durch den falschen accent von idie verleitet diese form für einen ersten Aorist passivi hielt). ,,ούπω γάρ τοίους ίδον άνέρας ούδε ίδωμαι" (A 262), καὶ τὸ δεύτερον ίδη. καὶ ή μέν Ζηνοδότου Ίακή, ή δὲ Αριστάργου κοινή· οὐδέποτε ούτω κοινφ (κοινώς Düntzer 76) χρηται, αλλ' ἐπεκράτησεν ή Αριστάρχου. Was von diesem tadel zu halten sei, mögen andre beurtheilen. Von andern verbis zog Z. das medium, Aristarch das activ vor. 2 249 Harl. τέξεις οὐτως Αρίσταργος, Z. δε κακώς τέξει (Porson τέξεαι, damit der Zenodotische Homer nicht attisch spreche). μ 29. Harl. Vind. βιάζετε Ζ. βιάζεσθ' οίον έόντα, οὐ νοήσας δτι ποιητικώς έσχημάτισται. das activ wäre hier ein απαξ είρημένον. — I 506 Aristonicus ή δ. π. δτι Z. γράφει φθανέει έκτατέον δε διά το μέτρον. (ob nicht diese stellung der gewöhnlichen έκτατέον το φθάνει δια το μέτρον. ή δε vorzuziehen?) vgl. schol. V 4 262. — A 799 ioxorreg. Herod. Αρίσταργος άξιοι διά της ει διφθόγγου γράφειν, έπει έν έτέροις. Φησί, το κατά διαίρεσιν αύτοῦ οραται είσκω λεγόμενον. ,, είσκω πηγεσιμάλλω" Γ 197 (schol. V Z. διά τοῦ ι.). Und Π 41 'Αρίσταρχος έκτεταμένως άναγινώσκει παρά το είσκω (add. καὶ αὐτὸς όμοιουντες) έκδεξάμενος. Nicht diärese ist έίσκω, sondern das reduplicirte ioxo (Buttm. lexil. 2, 82); vgl. Lehrs Ar. 105 f. -Π 10 ποτιδέρκεται· Ζ. προσδέρκεται. — Ueber den imperativ FéFeins s. Düntzer 61. — Da er den kurzen vocal der penultima von βέβρυχα nicht anerkennen wollte (P 264 βέβρυχεν μέγα

xῦμα), so schrieb Z. P 54 ὁθ' ἄλις ἀναβέβροχεν ὕδωρ, nămlich ὁ τῶρος nach Lobeck zu Buttm. Gr. 2, 133.

Zweites capitel. Flexion. E 323 Aristonicus n d. (n.) des Z. γράφει Αίτείωο. οὐκ ἔστι δε Αίτείως ώς Πετεώς. Dagegen Didymus zu 263 (Αίνείαο δ' έπαϊξαι) Ζ. Αίνείω γράφει. schon Düntzer p. 53 wollte die letztere notiz nach der andern reformiren, desgleichen Lebrs jetzt, aber ohne noth. Aristonicus zu Τ 307 sagt: - μεταγράφουσί τινες Aireiw γενεή κτλ statt Air reino βίη, und anerkannt ist Aireiw E 534; warum soll Z. 263 nicht Airsiω δ' ἄρ' ἐπαϊξαι gelesen haben? — Did. Θ 378 (γηθήσει προφανείσα ανα πτολέμοιο γεφύρας) V 'Αρίσταρχος προφανέντε ώς ,, πληγέντε κεραυν $\tilde{\varphi}$ " 455, δυϊκώς  $\tilde{\phi}$  δ δε Z. ,, γήθησει προφανείσας ίδων ές δουπον ακόντων", Herod. (vgl. BL) συστέλλων την τελευταίαν, (καίτοι?) παροξυτόνως προφερόμενος μετ' έκτάσεως του α. έστι δε ακρατον (Ahrens Dor. 172 ακρα) Δώριον ώς τὸ "λαγέτας νίούς" Pind. Ol. 1, 89. Auch Tyrtneus (4, 5 Bergk) sagt δημότας άνδρας, (7, 1) δεσπότας οἰμώζοντες, und Hesiod (Göttl. praef. XXXII) κοῦρας πᾶσας Αρπνίας u. a. Ueber Homer hat der cod. A die worte σπάνιον δὲ τὸ τοιοῦτο παρὰ τῷ ποιητῆ, es findet sich aber in ihm auch nicht ein beispiel dieser prosodie. Denn ausser Hellanicus war niemand so ängstlich besorgt für die ἐτάργεια der epischen diction, dass er Ε 269 θηλέας statt θήλεας ιππους vorzog. Ariston. ή δ. δει οί περί Ελλάνικον άνεγίνωσκον θηλέας ώς ταχέας, ώς Δωρικώς έκτιθεμένου τοῦ ποιητοῦ. τὸ δὲ τοιοῦτο πας Ἡσιόδφ πλεονάζει, Όμηρος δὲ οὺ χρηται. Und wenn schol. L È 371 (τὸ ἀγκάς λέγουσί τινες ἐπίρρημα ώς τὸ έκάς, τὸ κάς βραχὸ κατὰ Δωριείς οἱ γάρ Δωριείς ἀπεναντίας τῆ κοινῆ διαλέκτορ — τῶν είς αι τὰς αἰτιατικὰς διὰ τοῦ α βραγέως ἐκφέρουσι») lehren will, das wort ἀγκάς gehöre dahin, so ist doch zu bedenken, dass dieser accusativ schon ganz zum adverb geworden war, und deshalb auch den accent verändert hatte; von dorismus ist hier keine rede. Spuren dorischen dialects werden sonst nicht wenige notirt, die weder Aristarch, noch unsere kritiker aus dem texte entfernt haben: χολωσέμεν Α 78 êxtar 🛮 319 µár O 16 idrovr B 266 M 205 daurar E 391 βῶς Η 238 ἀμαχητί Φ 437 πολυπάμων Δ 433 πίσυνος Ε 205 λῖς (?) Λ 480 ημιτ Λ 147 ἄμμες (Α Θ 352) άμός (Θ 178 άμός. Apollon. Dysc. άμός nach Herodian zu Z 414, und de pron. 142 διχώς λέγουσι Δωριείς· αμέτερος γαρ και αμός. 144 Aioleis αμμέτερον και αμμον) έγων (nur Σ 364 an Zenodot getadelt) τύτη Z 262 T 10 τείτ A 201 τοὶ statt σοί Apollon. pron. 104  $M\eta \times i\sigma r \tilde{\eta}$  O 339 έσσεῖται B 393 (s. Lehrs gegen Ahrens Dor. 28) κόσμηθεν  $\Gamma$  1 ἐπέπληγον E 504 κεκλήγοντες M 125 πολεμίζων N 644 δαμνα statt δάμνασαι Ε 199 συλήτην N 202 αὐδήτην Χ 90 γυναϊκα μαζόν Ω 58 (vgl. Zenodots μελίην ἀσπίδα νύξ ές γαλκόν Υ.273). Doch ist immer zu unterscheiden zwischen dem, was früher gemeinsam, später nur den Doriern ei-

gen, und dem, was später aus dem dorischen in das epische iihertragen worden. Albern ist es aber auch, wenn schol. Al die accentuation diar B 152 für specifisch dorinch ausgiebt, und schol. R I 378 berichtet, Aristarch habe den genetiv xaçós für doriech verkürzt aus κηρός angesehen (Αυσανίας δε ό Κυρηναίος και 'Αριστοφάνης και 'Αρίσταρχος έν κηρός μοίρα φασε λέγειν σον ποιητήν Δωρικώς μεταβαλύντα το η είς α), während Aristomicus sagt; ή δ. ότι συνέσταλται Ίαχῶς άντι τοῦ ἐν κηρός. όμοιος γάρ έστι τῷ ,,ίσον γάρ σφισι πᾶσῖν ἀπήχθετο κηρὶ μελαίνη" Γ 454. — Uebrigens hätte hr Düntzer an unserer stelle 0 378 von der überlieferung abgehen müssen, da er dem traume von consequenz des Z. lebt: προφανείσα oder προφανέντε ware nach dessen sonst ersichtlicher neigung zum dualis zu schreiben gewesen: da er auf der andern seite zu dorismen neigte, so konnte ienes προφανείσας, wenn herrenlos überliefert, leicht für Zenodetisch gehalten werden, ohne es zu sein; und richtig findet sich im ced. A kein zeugniss dafür, sondern in V, und keine δ. π. an rande, dagegen die variante προφανείσα mit dem worte γράφεrai, womit nicht selten eine lesart des Z. angeführt wird, die Aristarch erst in der zweiten ausgabe änderte. - A 80 Arist. ότι Ζ. χωρίς του ν γράφει (κρείσσω γάρ βασιλεύς, ότε χώσεται άνδοι γέρηι). τά δε τοιαύτα συγκριτικά έχει έπι της εύθείας τὸ r. vgl. Γ 71 92 Π 688. — 249 ότι Ζ. χωρίς τοῦ r γράφει γλυκίω (δέεν αὐδή) κτλ. Did. Η 114 (δπερ σέο πολλον αμείνων) Z. χωρίς τοῦ ν άμείνω. Harl. β 180 (ταῦτα δ' έγω σέο πολλόν άμείνων μαντεύεσθαι) γράφεται άμείνω χωρίς τοῦ ν, όπες καὶ κάλλων (vgl. Arist. Γ11). Düntzer p. 56 ist hier nicht gerecht gegen Z. Er lässt sich so vernehmen: Quum Z. linguae Graecae adeo ignarus fuisse nequeat, ut nominativos et accusativos comparativorum, in sermone vulgari bene distinguendos, temere turbaverit, non dubito, quin has formas in libris invenerit. Quum vero v ad thema comparativi pertineat, vix puto Homerum illud in nominativo omisisse, unde Aristarchus iure, non sine libris, opinor, genuinam formam reduxit. Nun aber etwas unsinniges aus handschriften aufnehmen, wenn in andern das beste vorliegt, verdient nicht geringern tadel, als unterschieben von etwas unsinnigem eigner erfindung. Keins von beiden kann ibm hier vorgeworfen werden. Man vergleiche Arist. Θ 349 ὁ Ζ. γράφει Γοργόνος όμματ' έχων ήδ βροτολοιγού Αρηος. ὁ δὲ Όμηρος χωρίς τοῦ ν λέγει ,,τη δ' ἐπὶ μὲν Γοργώ" Α 36 ώς Σαπφώ. διὸ Γοργούς ως Σαπφούς: Aristarch hat die contrahirten formen dieser declination von nominativen auf ω hergeleitet. Warum soll das nur bei femininis gelten, und von masculinis nicht? Hat man hier keinen anstoss daran genommen, dass Αγτώ Πυθώ Γαργώ als nominativ und accusativ gleich klingen, und nicht einmal durch den accent unterschieden werden (Hered. B 262 sodein καὶ αἰτιατική ὁμόφωνος οὖσα κατά φωνήν 🙌 τῷ αὐτῷ ἀριθμῷ

καὶ τὸν αὐτὸν τόνον ἀποφέρεται. Ι 240), warum dort an ἀμείνω γλυκίω κρείσσω als accusativen? Ich möchte vermuthen, dass in den ältern zeiten alle wörter, die jetzt auf on auslauten, und impure flexion haben, im nominativ auf ω endeten und vocalisch flectirt wurden (Buttm. Gr. 2, 209 bemerkt, dass Γοργώ den ältern autoren eigenthümlich sei; vgl. Valckenaer zu Eur. Phoen. 458. Lobeck ὁημ 324). Dabei stehen geblieben sind zu aller zeit einige feminina: ἡχώ Κλωθώ πειθώ Ἰω Ἰνώ Αητώ Σαπφώ. Natürlich fehlen nicht solche, die zufällig immer der neuen weise folgen, wie Σαρπηδών, aber wir haben άηδοῦς neben άηδόνος, χυχεῶ εἰχῶ (zu schreiben χυχεώ εἰχώ) neben χυχεῶνα εἰχόνα u. ä., und nicht ausgefallen ist hier das v, sondern später zugesetzt. Uberhaupt ist die pure declinationsweise überall der impuren vorangegangen, wo sie jetzt neben einander erscheinen (Lobeck zu Soph. Ai. p. 348): bei Θέτις Πάρις πανήγυρις μῆτις όρνις γέ- $\lambda \omega_s$  έρως (acc. έρων ν im acc. statt ς des nom. ist zeichen der puren declination  $^{51}$ ); vgl. Μίνων Μίνωα, βοῦν βόα, πόλιν πό λιος, γραύν γραός) ίδρως κέρας, ίχως (acc. ίχω, würde auch ίχω zu schreiben sein); und bei denen, die den halbvocal ç im nominativ haben, obwohl sie mit ν declinirt werden, άλως (άλωα Arat. 941. Kallim. frgmt. 59) ταώς 32) τυφώς (acc. τυφώ. vgl. τον λαγώ Lobeck. Phryn. 181. Ath. 400 B είσι δε οι και ταυτ αλόγως κατά την τελευτώσαν συλλαβήν περισπωμένως προφέρονται). - Dass Z. in grammatischen dingen keinen festen regeln, sondern der autorität der überlieferung folgte und das weitere den nachkommen überliess, ist hier aufs neue klar: während er jene comparative nach der antiquirten form schrieb, gab er nach der neuen Γοργόνος; aus demselben grunde πολείς A 559, πολύς B 4, wo ihm Aristonicus entgegnet: μόνα δὲ τὸς εἰς υς μονογενη δύναται παρά την έκτασιν η συστολήν ένικά και πληθυντικά γίνεσθαι, οίον βότους βότους, und erst Aristarch schrieb constant πολέες πολέας. — Ξ 322 (η τέκε μοι Μίνω) Did. Άρίσταργος σύν τῷ ν, Ζ. χωρίς τοῦ ν (Μίνω). — Α 86 (ὧτε σύ, Κάλγαν, εὐγόμενος κτλ) Arist. ότι Z. γωρίς του ν, Κάλγα. τὰ δε είς ας λήγοντα δια του ντ κλινόμενα έπι της γενικής, έχει την κλητικήν είς ν, Θόαν Alav. vgl. N68. 222. Umgekehrt berichtet Didymus M 231: Πουλυδάμα αι Αριστάρχου (für Spitzner nur veri simillimum) χωρίς τοῦ ν παρά την αναλογίαν. Ζ. δε καί Χαμαιλέων (s. Lehrs Ar. 30) σύν τῷ ν Πουλυδάμαν. Ξ 470 V Z. Πουλυδάμαν. Α Σ 285 Πουλυδάμα· έδει σύν τῷ ν Πουλυδάμαν. τοιούτο δὲ καὶ Λαοδάμα παρὰ τὸν ὀρθόν λόγον (θ 141. 153. add. das nicht homerische 'Ατλα). Ein grund für

<sup>31)</sup> Ob nicht έρω (als nominativ) δ' ἄρα θυμόν έθελγεν σ 212 zu le-

sen wäre? schol. Β γράφεται έρως κελ statt έρω — εθελχθεν.
32) Buttm. 1. 234 begeht einen gedächtnissfehler, wenn er ταών als nominativ bei Ath. 606 C gefunden zu haben behauptet. Dies sind die worte: φροί Κλέαρχος ούτως έρασθήναι ταών παρθένου.

diese abweichung von dem ὀρθὸς λόγος scheint für das epos in dem Rhythmus der wörter Πουλυδάμα und Λαοδάμα zu liegen, die gerade einen choriamb füllen; nach einem viersylbigen vocativ ist ein einschnitt in der rede, auf einem langen vocal ruht es sich aber besser, als auf einer kurzen geschlossenen sylbe. -Θέτις τανύπεπλος als vocativ schrieb Z. Σ 385. 424. So bezeichnete Aristarch Γ 277 mit der διπλη (die περιεστιγμένη mit denen der folgenden verse eingeschlichen), ότι ήλιος απί του ήλιε, ώς κάκει ,,δός φίλος" ο 415 και ,,άλλα φίλος θάνε και σύ" Φ 106 (φίλος δ Μενέλαε Δ 189. Friedl. Arist. 18). Hr Düntzer p. 69 hätte sich nicht so sehr zu wundern brauchen, dass Spitzner auch  $\Omega$  88 Oéres für Oére als Zenodotisch angenommen, da er selbst nicht immer auf passende stellen so viele lesarten des Z. überträgt ohne jeden anhalt. - Nicht gerechter ist Aristonicus Γ 273: ἡ δ. ὅτι Ζ. γράφει ἀρνέων ἐχ κεφαλέων, από των κατά την όρθην ληγόντων είς ες ού γίνονται τοιαύται διαιρέσεις, άλλ' από των είς αι. εί δε άρνες, άρνων. από τοῦ κεφαλαί κεφαλέων. Schon Spitzner bemerkt, ἀρνέων, durch synizese zweisylbig, habe Z. gleich ἀρτείων gegolten; schol. Β τινες ἀρτέων, ἴν ἡ ὡς "ίππέων (1. ἱππείων") ὁπλέων" Δ 536 möchte ich daher fast für die ächten worte des Aristonicus halten (vgl. Epimerism. p. 239). - Von abweichenden comparationen wird nur eine angeführt im schol. Harl. y 378: o de Z. πυδέστη statt πυδίστη, von O. Schneider als corrupt bezeichnet. Auf keinen fall konnte Z. das in den text gesetzt haben, sondern höchstens, weil er es in irgend einer handschrift so verschrieben gefunden, aus übergrosser genauigkeit am rande bemerkt. -- Ueber pronomina ist in diesem capitel wenig, weiter unten mehr zu handeln. A 271 Arist. ὅτι Ζ. γράφει κατ' έμωντόν. τὸ δὲ πληρες έμὲ αὐτόν (Herod. σύνθετος γάρ άντωνυμία παρά τῷ ποιητῆ οἰκ ἐστιν. vgl. I 342) und Ξ 162 ή δ. π. ότι Ζ. γράφει έωυτήν 55). Dies sind ionismen der späteren zeit, von rhapsoden eingebracht 54); dass er nicht überall diese componirte form wählte, geht hervor aus Arist. O 587: ἡ δ. ότι Ζ. γράφει άμφί οἱ αὐτῷ. — Nach Arist. A 609 und Apollon. Dysc. pron. 140 soll er das relativpronom ő von dem possessivum ον nicht unterschieden haben (Ζεὺς δὲ πρὸς ὁ λέχος ἤι Ὀλύμmios): es ware nicht unmöglich, dass schol. L mit mehr recht das reflexivum ov dafür setzte, zumal o und ov in den ältesten bandschriften gleich geschrieben wurden. — M 428 ὄτφ. Did. Ζ. ότεφ, καὶ ἐμφαίνει Όμηρικον χαρακτῆρα, καὶ γὰρ ἀλλαχοῦ φησί ,,τῷ ὅτεφ τε πατήρ κέλεται" β 114 (add. O 664 ήμεν ὅτεφ

<sup>33)</sup> So schrieb auch Diodor, schüler des Aristophanes, καθ' αὐτούς δ 18 nach Ath. 180 E (p. 411 Dind.).

<sup>34)</sup> Und Z. versetzte nicht selten die Homerische sprache mit neuerem; vgl. B 1 δλλοι 302 μάρινος 658 Ήρακλείη Θ 349 Γοργόνος, und weiter unten A 5. 68. 83. 611 Γ 211 E 146 Z 511 M 34 Z 469.

ζώουσι). So hat sich bis heut sein έο ε 459 (wo die χοινή έθεν gegen das metrum: κρήδεμνον ἀπό εο λύσε θεοίο) und η 217 erhalten, wie ihm auch έμεῖο (Porson έμέο ξυνίει, Düntzer p.74 έμειο ζυνές [sic] έπος) statt έμέθεν ζ 289 beigelegt wird; doch halte ich dafür, dass die im Harl. cod. zu 289 vereinigten notizen 'Αρίσταρχος σύ δ' ώκ'. Ζηνόδοτος έμειο zwischen diesen und den folgenden vers zu theilen sind. Dass in vielen sprachen die possessiva nichts sind, als die genetive der personalpronomia, hat Bekker schon früh bemerkt; Aristarch duldete nicht, dass beide verwechselt wurden. Οῦ statt sữ setzte Z. P 7 (πρόσθε δέ οἱ δόρυ τ' ἔσχε A.) und Υ 261 (σάκος μὲν ἀπὸ εο γειρί παγείη A.), und Apollon. constr. 2, 163 fügt hinzu: ού πάντως άλογον. - τί τὸ κωλύον πρωτότυπος γενικήν αὐτήν φάναι, κῶν συμπίπτη κτητικῆ; zu verwundern ist nur, dass er nicht dasselbe für οδυσσαμένοιο τεοίο gelten lässt Θ 37, sondern sagt: των κτητικών απάντοτε έπὶ κτημα φερομένων τὸ — άλογον καταστήσεται. — έο $\tilde{v}$  55) für έο B 239 T 384, wie bei Hesiod. th. 401 παίδας δ' ήματα πάντα έου μεταναιέτας είναι (vgl. Apoll. Rh. 4, 803). Umgekehrt Ξ 118 ζ 290 πατρός έμεῖο, ζ 256 n. έμεῦ, Ω 486 n. σείο. Von A 393 A 458 Ω 293 ist unten zu sprechen.

Das augment, sowohl syllabicum, als temporale, setzte und vernachlässigte Z. nach den handschriften. Unter 25 praeteritis, die von ihm angeführt werden, finden sich neun, welche Z. und Aristarch, sieben, die keiner von beiden, drei, die Z. augmentirt, A. nicht, sechs, die nur nach Zenodotischer weise in den scholien citirt werden und von denen drei das augment haben. Zieht man die stellen ab, die eigentlich nicht in betracht kommen, weil an ihnen das augment entweder nicht ausgelassen, oder nicht gesetzt werden konnte, so bleiben von siebzehn elf, an denen Z. es nicht ausliess, obwohl er es durfte, und sechs, an denen er es nicht setzte, obwohl es anging: d. h. er sowohl, als Aristarch, hatte hierin ganz den Wolfischen grundsatz (praef. ed. nov.), nur rhythmus und wohlklang habe über diese frage zu entscheiden, und zu setzen sei das augment, wo es diese nicht verletze.

| <b>Z</b> . | 1. ἀπεβήσετο    | $oldsymbol{A}$ . ἀπεβήσατο $oldsymbol{B}$ $oldsymbol{35}$ |     |
|------------|-----------------|-----------------------------------------------------------|-----|
|            | έδύσετο         | έδύσετο 578                                               |     |
|            | ένφνοχόει       | έφνοχόει 🛭 3                                              |     |
|            | [ที่ซิธมิธ์รทุง | ηθέλετον Λ 782] <sup>56</sup> )                           |     |
|            | [έπλε           | έπλεν M 11]                                               |     |
|            | <b>ξήμελλον</b> | έμελλον 34]                                               |     |
|            | χατεήξαμεν      | хатеа́ξаµв N 257] <sup>5</sup>                            | 57) |
|            | ήλπετο          | <b>เีย์λπετο 609</b>                                      | •   |

<sup>35)</sup> Apollon. pron. 107 cov, weil das e pleonastisch zugesetzt sei. Buttm. 1, 288 übergeht diese form ganz mit stillschweigen. 36) Vgl. Herod. K 546.

<sup>37)</sup> add. N 166 Eurinter.

horai 2. [δρῆτο ισόγογόει έσσο [καμέτην [λαβέτη» ชิสอธย์เองอ βεβλήκειν 3. exadeCero สมส์ประชั

รับอซิเลเ

ήστο λ 191 δρᾶτο Α 56. 198] οίνογόει 598 έσσο Γ 57 πάμετον Θ 448] λάβετον Κ 545 inoceiero E 285 βεβλήκει 412 κατ' ἄρ' ἔζετο Α 68 καθεῦδ' 611 <sup>58</sup>) uedies 0 716

- 4. φχετο γ 335 <sup>39</sup>) έχαλέσσατο A 54 40) έφείσατο ξ 295
- 5. xαθεῦδε ζ 1 [χεάμην λ 26] δτουνεν P 215. 582.

Von einigen dieser stellen muss noch besonders die rede sein. A 68 hat cod. A die worte: κατ' ἄρ' έζετο· ὅτι Ζ. γράφει έκα θέζετο. ούκ έᾶ δὲ έλληνίζειν τὸν Όμηρον. ώσπες γὰς οὐδὲ λέγει ἐκατέβαινεν, ούτως ούδε έκαθέζετο, die von ωσπες an nicht von Aristonicus sein können; denn was hat das nur einfach augmentirte έκαθέζετο mit dem zweiköpfigen ungeheuer έκατέβαισες za thun? Z. hätte έκαθείζετο schreihen müssen, sollte der tadel gerechtfertigt sein, der ja übrigens zu ἐκάθευδ (obwohl καθεῦδε ζ 1) Α 611 41), ἐμεθίει Ο 716 nicht wiederholt wird; nur im cod. V zum letzt genannten verse findet sich dieselbe ungereimtheit: ώστε βαρβαρίζειν τὸν Όμηρον. οὐκ (del.) ἔστι γὰρ τὸ μεθίει σύνθετον έχ της μετά καὶ τοῦ είω  $(\ell)$ , ώς εί τις λέγοι έμετεκάλει. Ich würde auch die worte οὐκ ἐα̃ δὲ έλληνίζει» τὸν Όμηρον für unächt halten  $^{42}$ ), wenn nicht M 34 wiederkehrte:  $\dot{\eta}$  d. őz. Z. γράφει ως ημελλον, έστι δε βάρβαρον τὰ γὰρ ἀπό συμφώνου άρχόμενα έπὶ τοῦ παρεληλυθότος χρόνου ἀπὸ τοῦ ε άρχεται. Wenn diese anomalie auch durch spätere dichter und die Attiker bestätigt war, so musste sie doch bei Homer noch für barbarisch gelten. — Π 243 Arist. ἐπίστηται· ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει ἐπιστέαται. άγνοει δε ότι τα τοιαύτα φήματα πληθυντικά έστι, καί

- 38) Düntzer p 60 xil 8 ev d' ohne beachtung von Herodians regel.
- 39) von Düntzer ausgelassen.

40) s. Bergk. tab. Iliaca.

41) Ob schol. Harl. γ 402 γρ. αντος δ' ἐκάθενδε ο Νέστωρ eine variante αντ' ἐκάθενδε statt αντε καθενδε, oder paraphrase, erklärung des αυτός sei, lässt sich nicht entscheiden.

42) Sprechen alle schriftsteller nicht hellenisch, die freilich gegen die regel (Buttm. Lex. 1, 276) ἐκαθεζόμην segen? vgl. schol. Flor. zu Apollon. Rhod. 1, 1309 (Mützell de emend. theog. 209) κοινόν δὲ ἀμαφτημα πάντων τῶν μεθ. "Ομηρον ποιητῶν, τὰ ἀπὸ συμφώνου ἀρχόμενα ὑήματα κατά τὸν ἐνεστῶτα χρόνον διά τοῦ η ἐκφέρειν ἐπὶ τοῦ παρατατικοῦ. rus aradoros ster ro incorearar ro inicrarrar (Herodot 8, 2. 103. 4, 174) όπερ οὐ συμφωνεί. έστεν οὐν ἀντὶ τοῦ ἐπίσταται, καὶ μετείληπται τὸ α είς τὸ η. Nicht gelehrter zeigt sich hier der Aristarchische grammatiker, als Zenodot, da er nicht daran dachte. iniorneau konne wohl conjunctiv sein. Der indicativ ware nicht ungeschickt, weil Achill doch gewiss meint, dass Patroklos zu kämpfen versteht, allein er ist nicht da. Nach Heraklides bei Eustath. 1885, 58 hatte Philetas oder Kallinos formen wie seποιέανται γεγενέανται gebraucht, wie ένιοι των 'Ιώνων, und Z. πολλάκις παρά τῷ ποιητή ούτω γράφει καὶ τὰ ένικά (δίγα μέντοι τοῦ ν) τὸ πεποίηται καὶ νενόηται (kommt nicht vor bei Homer) πεποιέαται (Z 56  $\eta$  342?)  $\gamma \varrho \acute{a} \varphi \varpi r$  rai reroéaras. Achaliches s. bei Meineke anal. Alex. 158 (schol. V Ψ 197 φλεγεθοίατο Εὐφουίων κακῶς τῷ ἑήματι έτικῶς χρῆται). Was hr Düntzer p. 64 hierüber sagt, verstehe icht nicht. Seine worte sind: Επιστέαται vero consunctivi forma videtur, quae ab indicativo differt vocali a inserta, antequam a radicis in e, ut fit, transiit; quod ne mireris, cogites coniunctioum ab indicatioo semper formari vocali addita. Nicht einmal die pluralform ίστέαται = ἴστανται, ἀγέαται, δυνέαται, ήπιστέατο u. a. lassen sich auf diese weise erklären; rein durch ionische regellosigkeit und vorliebe für vocale sind sie entstanden, gar nicht anolog jenem aras are statt vras vro, und dieselbe willkür schob in έβουλέατο έγινέατο u. a. ein ε statt o nnter, das anfänglich nur  $\eta$  vertrat. Man kann also nicht sagen, das radicale a sei in s übergegangen, wohinter man am ende gar ein gesetz der sprache suchen möchte, sondern es wurde vergessen, dass α zum verbum gehöre, und die stereotype en dung έαται έατο an die stelle gesetzt. Die beiden vocale εα gehören hier unbedingt zusammen und sind nicht nach einander, sondern zugleich entstanden; war aber einer der frühere, so war es α, denn durch diesen wird eben der zusammenstoss von ντ vermieden, und ε könnte eber des α wegen gesetzt sein. Man that aber noch einen schritt weiter, vergass die eigentliche bestimmung dieser endung, und brauchte dieselbe auch für den singularis auf ηται, wofür die plusquamperfecte auf sa --- von den Attikern η gesprochen — keine analogie bieten: wäre πεποιέαται und ἐπιστέαται das ursprüngliche, so liesse sieh der accent πεποίηται έπίστηται nicht erklären. Hrn D. theorie leidet also an confusion: höchstens hätte aus dem nie in gebrauch gewesenen, aber regelrechten ἐπιστῶμαι (ἐπιστά - ωμαι wie ἱστῶμαι) ἐπιστῆται mit epischer verkürzung ἐπιστάομαι ἐπιστά - εται werden können, aber niemals auf irgend gesetzlichem wege ἐπιστέαται; vollends aber in ἐπίστηται ist gar kein radicales α, das in ε übergehen könnte, sondern der charactervocal ist ausgefallen, und  $\eta$  bindevocal, so dass episch nur ἐπίστεται entstehen könnte. - Den nicht bloss auf Zenodots, sondern auch auf Aristarchs autorität sich stützenden imperativ naglorao K 291 hätte Spitzner

nicht verbannnen sollen, da niemand anstees nimmt an μάρνα O 475, φάο π 168 (das lemma des schel. vnlg. φάεο vielleicht φάσο zu schreiben) σ 171, θέο ένθεο σύνθεο. Dass die alten πας μι ιστασο Α 314 P 179 γ 233 geschrieben, wird nicht berichtet. - Nicht zu Aristarchs missfallen zog Z. a 837 zideig dem anal signuéror eldas vor (Eustath. 1773, 31 anal de quoi nue Όμήρφ τὸ οίδας ἐν τῷ ,,πολλὰ γὰρ ἄλλα βροτῶν θελκτήρια οίδαε"), das bei andern schriftstellern nicht so selten ist (Lobeck Phryn. 236); über das von ihm zuweilen gebranchte olo $\theta \alpha c$  schreibt Eustath. 1773, 30: Αίλιος μέντοι Διονύσιος γράφει ότι καί τὸ οίσθα καὶ τὸ οίσθας ἄμφω Ελληνικά, καθά καὶ ήσθα καὶ ἦσθας, Aristonicus dagegen A 85 ὅτι οἰσθα, γωρὶς τοῦ σ. ούτως γάρ λέγει διά παντός ,,οίσθα, τίη τοι ταύτα 365. "οίσθα γέρος" δ 465. — A 56 ότι Z. ορητο γράφει. άγνοει δί ότι Δώριον γίνεται. dasselbe 198, wo schol. BL Z. άγνοήσας τὸ της διαλέμτου ιδίωμα ώς 'Ιωνικόν έξέθετο. έστι δε Δώριον. οί γαρ Δωριείς της δευτέρας των περισπωμένων το α είς η τρέπουσιν. Vgl. πρητός 530, worüber Aristonicus: ότι Ζ. γράφει πρητός ούχ Ιστι δε Ίακόν. ,, αψ 'Οδυσεύς κατά κρατα καλυψάμενος' + 92. Anch hier unternehme ich es. Zenodots sache zu führen, ohne für gewiss behaupten zu wollen, dass beides in den text aufzunehmen sei. Wenigstens schreiben wir unbekümmert um derismus bis heut ἀρήμεναι (wie γοήμεναι u. ä.) und ξ 343 nicht ὄρααι, sondern entweder ὄρηαι nach analogie der coniugation auf μι (Bnttm. Gr. 1, 488), oder ὁρηαι (von Buttm. 1, 499 vertheidigt), desgleichen συλήτην Ν 202 (schol. D η Δώριόν ἐστιν η παρά το συλησάτη»), προσαυδήτη» Χ 90 (V η παρατατικού έστι Δωρικοῦ ἢ ἀορίστου συγκεκομμένου. ἄμεινον δὲ διὰ τοῦ παρατατικοῦ τὴν ἀδιάλειπτον δηλοῦσθαι δέησιν). Eben dahin gehört κρη-Der von Z. Il 548 geschrieben, wie Herodian berichtet; Aristarch musste hier eine syncope aus  $\varkappa \alpha \varrho \tilde{\eta} \vartheta \varepsilon r$  annehmen, obgleich es ein  $\dot{\eta}$  × $\alpha \varrho \dot{\eta}$  bei Homer nicht giebt (vgl. aber schol. vulg.  $\epsilon$ 285 κάρην κεφαλήν); er musste das, weil er das substantiv κρῆς κρητός nicht gelten lassen wollte. Ich scheue mich aber nicht, auch N 772 (τῦν ὅλετο πᾶσα κατακρης Ἰλιος. add. O 557-Χ 411 Ω 728) ε 313 (έλασεν μέγα κύμα κατακρης) von ihm abzugehen, wo er zwar für κατ' ἄκρης, andere aber für κατὰ  $\varkappa \varrho \tilde{\eta} \varsigma$  sich entschieden nach Didymus und schol. Pal., dem von gleicher hand am rande die interpretation κατακεφαλήν beigefügt ist. Hr. Düntzer p. 51 bestreitet die ableitung des wortes χρηθεν von diesem κρης, weil der stamm desselben κρης sei; kommt aber der pl. κάρα hymn. 4, 12 von κάρη, stamm κάρητ, so wird wohl auch jene keine schwierigkeit haben. Vergil derselben weise folgend ahmt Homer so nach: has evertit opes sternitque a culmine Troiam Aen. 2, 603. — M 11 bestebt die ganze verschiedenheit zwischen Aristarch und Z. darin, dass jener inder mit dem ephelkystischen r, dieser inde ohne das-

selbe las. Die albernheit des sellol. V, enle sel anoxony rov ênlero entstanden, kann nicht auf rechnung des Aristarch kommen. — A 42 (τίσειαν Δαναοί έμα δάκουα) Arist. ότι Z. τίσειεν (Friedl. τίσαιεν). λ 26 (άμφ' αὐνφ δε χοὴν χεόμην πᾶσιν σεχύεσσιν) Harl. Z. γεάμην; zur unterstützung des hier activen sinn habenden imperfects führt hr Düntzer p. 62 das passivische έγέρντο Π 267 Τ 356 (έκ νηών έγέρντο, τοὶ δ' απάνευθε νεών έχεοντο) an, während doch jener Aorist durch έχεα Σ 347 Ω 799 & 436 genügend bestätigt wird. — 'Εβήσετο und έδύsszo schrieb Z., Aristarch, obwohl er die form mit e überhaupt vorzog (Did. Γ 262 Friedl. Ariston. p. 6), έβήσατο an zwei stellen, wenn man so verstehen darf schol. B B 35 6 µèr Z. δια του ε γράφει, ο και αμεινον, οι δε αλλοι δια του α, und Didymus Ξ 229 Z. καὶ 'Αριστοφάνης ές πόντον έβήσετο, καὶ μήποτε αμεινον. έβήσατο könnte nur dasselbe bedeuten wie das activ έβησε (A 310 ές δ' έκατόμβην βησε θεφ. 438 έκ δ' έκατόμ-.βην βήσαν έκηβόλο 'Απόλλωνι); vgl. αναβησάμενοι ο 475 (οι μέν έπειτ' άναβάντες ἐπέπλεον ὑγρὰ κέλευθα νὸ ἀναβησάμενοι). 'Εδύoero dagegen nahm A. wenigstens in die zweite ausgabe auf B 578. Buttm. Gr. 1, 406 will έδύσετο (= έδυ) und έδύσατο nach den bedeutungen trennen, so dass e in der penultime nur für den sinn "untergehen, eintauchen", a für "anziehen, sich einhüllen" bliebe, zu ängstlich, wie mir scheint: beides geht ja doch auf in dem "umgeben werden"; die sonne wird vom meere umgeben, wenn sie untergeht, Agamemnon von der rüstung, wenn er sie anlegt. — Das particip (γείρας) αναπτάς A 351 (statt όρε- $\gamma \neq \dot{v} \varsigma$ ) halte ich nicht für verwerflich: die wurzel  $\Pi E T$ , der es angehört, heisst zuerst "ausbreiten" (daher πεταννύναι πιτνάναι) und der ausschliessliche gebrauch von πέτομαι und des syncopirten Aorists enzyr für "die flügel ausbreiten" oder "sich strecken" hatte sich in der ältern zeit noch nicht so festgesetzt, dass dieses verb nicht mit einer form noch in die urbedeutung zurück gegriffen haben sollte. Würde nicht nerarrirat reige von den um hülfe, mitleid flehenden gesagt (besonders von den eben getödteten, der verwundung erliegenden, z. b. A 523 N 549 P 115. πιτνάναι γείρας von dem schatten des Agamemnon, der den Odysseus zu umfassen begehrt, à 392; von schutzflehenden Pind. Nem. 5, 11), so könnte ἀναπτάς auch immerhin in der gewöhnlichen bedeutung "sich streckend" genommen werden, und zsieac als ergänzender accusativ: an, mit den händen. - Ganz im widerspruch mit unserer grammatik befindet sich Z. aber 0 448 (καμέτην in der anrede) K 545 (λαβέτην) dgl. Λ 782  $(\mathring{η}ϑε$ λέτη»). In umgekehrter weise schrieben andre, als Aristarch (ἐφίκοστο) von der dritten person 43), Aristophanes ἀφικέσθησ.

<sup>43)</sup> Διώκετον Κ 364 τετεύχετον N 346 (Buttm. Gr. 2, 301) λαφύσσετον Σ 583 erklärt Aristonicus für praesentia durch enallage der zeit (vgl. Friedl. Ariston. p. 4).

Corrumpirt ist schol. V.  $\Theta$  118 (Νεστορέας μὲν ἔπειθ' ἵππους θεράποντε καμείτην) τὸ δὲ κομείτην 'Αρίσταρχος μὲν κομείτων, Ζ. δὲ κομείτην, und möchte so zu restituiron sein: τὸ δὲ κομείτον, ζ. δὲ κομείτην, und möchte so zu restituiron sein: τὸ δὲ κομείτον, τον (was andre geschrieben haben mochten) [νὶν οὐχ άρμοζω] 'Αρίσταρχος [ἐν τοῖς] μὲν [ἐπάνω, nämlich 109] κομείτων, [νὶν δὲ κομείτην, καὶ] Ζ. δὲ ὁ μοίως τὴν γραφήν. — Ob Nauck (Aristoph. 34) die attische form  $\beta εβλήκειν Ξ 412$  mit recht für coniectur hält, deren zweck vermeidung des Hiat ( $\beta εβλήκειν επεξιάντυνος$ ) gewesen, möchte ich besweifela, da Z. den Hiat zu umgeben gar nicht geneigt war (eher Aristarch:  $\beta εβλήκειν αίχμι Ε 661 ἡνώγειν ὁ πενθερῷ Ζ 170). — Statt unseres είματα εἶται λ 191 hatte Z. ἡσται, Aristarch ἡστο. Δεδιδάχθαι Λ 831 scheint in den büchern des Z. νον δεδαάσθαι nicht vorgewaltet zu haben.$ 

Zecitor abschnitt. Verbindung der wörter, d. h. 1. syntax, 2. diction.

Erstes capitel. A 251 Arist. δει Z. γράφει αι (γενεαί) οί, wie auch in der Patroklee 281 έλπόμεναι (nämlich φάλαγγες). Dreimal wird berichtet, Z. habe an einem adi. comp. das weibliche geschlecht ausgedrückt, wo Aristarch es an zweien endergen bewenden liess: Β 697 άγχίαλόν τ' Άντρωνα. ὅτι Ζ. γράσμ άγχιάλην τ' 'Αντορώνα (es folgt Πτολεόν λεχεποίην. vgl. άγχιάλη Πεπάρηθος bymn. Apoll. 32), Ε 466 LV ποιητοΐσι δε 'Αρίσταςχος, Z. δε ποιητησι (πύλης, aber vielmehr εὐποιήτησι, wie aus Herod. ersichtlich zu Π 636; hier musste auch Aristarch βοῶν τ εὐποιητάων geben); Z 266 Bekk. ή διπλη ότι Z. γράφει (χερσί δ') ανίπτησιν. ούκ έστι δε ή εύθεια ανίπτης, auf grund dessen Lobeck von hrn Düntzer p. 54 des irrthums geziehen wird, weil er parall. 458 ἀνίπτησι als Aristophanisch, d. h. von Z. auf Aristophanes übergegangen angab, die form ανίπτης, ητος könne durch analogie von αβλής αδμής aufs beste belegt werden; dass die letztere keine ist, hat O. Schneider a. a. o. gezeigt, und wenn Lobeck stillschweigend ἀνίπτησι und ἀνίπτη bei Aristonicus schrieb, so hat Pluygers p. 11 das aum theil aus der handschrift bestätigt. Doch las derselbe Z. Όλυμπιάδες βαθύχολποι Β 484, συμφερτός (σύμφερτος Nauck Arist. Byz. 37) δέ βίη N 237 "Αρπυια πόδαργος Π 150 uneingedenk des verses T 400 - τηλεκλυτά τέκνα Ποδάργης. Nach der bekannten freiheit, auch unzusammengesetzter adiectiva masculinische form femininisch zu gebrauchen 44), schrieb Aristarch δεινός άήτη O 626 (wo Spitzner lieber den spätern dichtern, als Hesiod folgt), ὅπα χάλκεον Σ 222 Z. όπα γαλκέην αμέτρως nach A., und vielleicht

44) Β 742 Arist. κλυτός Ίπποσάμεια ή σιπλή ὅτι ἀντὶ τοῦ κλυτή κλυτός εἶπεν. Υ 229 σημειοῦνται τινες ὅτι άλὸς πολιοῖο ἔφφ. Pal. σ 442 όλοωτατος όδμή ὅμοιον τῷ "κλυτός Άμφιτρίτη" ε 422 καὶ "θερμός ἀνιμή" (hymn. Merc. 110. Hes. th. 696. ήδυς ἀ. μ 369) καὶ "κλ. Ί. ΒQ ε 467 σῆλυς ἐέρση ἀλλὰ σῆλυς ἀραινικῶς ὡς ποιητικώτερον. — Αντρῶνὰ το πιτρήνεντα hymn. Cer. 491.

(ένιοι Arist.) δεινὸς ἀήτης; vgl. Friedl. Arist. 31. Zwei substantiva waren bei ihm männlichen geschlechts, die Aristareh weiblich construirte: ἡαιστής  $\Sigma$  477, κάμαξ 563 (Hes. sc. 298); vgl. Et. M. 487, 39 κάμαξ ἀρσενικῶς μὲν σημαίνει τὸ ὄρυγμα ἡ τοὺς ἐν τάφφ (l. τάφρφ) πεπηγμένους πασσάλους πρὸς τὴν τῶν πολεμίων ἐρωήν, δηλυκῶς δὲ τὰς ἡάβδους ἡ δόνακας παραπεπηγότας τοῖς ἀμπέλοις κτλ. Da er den constanten gebrauch noch nicht observirt hatte, nach welchem A. O 71 verwarf (Arist. M 115 O 56, cod. A fälschlich Αρίσταρχος δὲ Ἰλιον ἐκπέρσωσιν) gab er Ἰλιον αἰπύ Π 92  $\Sigma$  174.

Ueber Zenodots syntactischen gebrauch der pronomina wird manches wunderbare berichtet; er soll den dativ statt des accusativ gesetzt haben A 336: δ σφωιν προίει, X 216 κωιν έολπα οἴσεσθαι κύδος 'Αγαιοίσι (vgl. 9 428 οὐκέτ' έγωγε κῶι ἐιος άντα πτολεμίζει» ή διπλη δει τινές γράφουσι σύν τῷ ν, κακῶς). den accusativ statt des dativ Θ 139: νῶι φόβονδ' ἔχε ἵππους, das personalpronom der zweiten statt des der dritten K 546: η τις σφωι πόρεν θεός (st. τίς σφωε) was von diesen drei fällen zu halten, weiss ich nicht, noch wie damit die worte des Apollon. Dyscolus in übereinstimmung zu bringen sind, welcher de constr. 2, 165 sagt: οὐ παρά τὰς ἀνωνυμίας Ζ. ημαρτε, παρὰ δὲ τὸ Όμηρικὸν ἔθος. Anders verhält es sich mit den folgenden beiden. A 8 (τίς τ' ἄρ σφων θεῶν ἔριδι ξυνίηκε;) in der handschrift: ὅτι ὁ Ζ. σφῶιν ἔγραφε, d. h. der abschreiber hat den Hiat mit einem ephelkystischen vausgefüllt, und Z. schrieb σφῶι (Apoll. Dysc. constr. 2, 167 ἐπεὶ οὖν προήλθομεν εἰς τὰς άντωνυμικάς γραφάς του Ζ. ού παρέλκει και περί του τίς τ' άρ σφωι διαλαβείν) mit zustimmung des Dionysius von Sidon (schol. L) 45). Er liebte, wie es scheint, diese apostrophe ex rov negé τινος λόγου είς τον προς αὐτόν (Friedl. Arist. 16), da er sie auch \$I\$ 697 (rove & less) anwandte (vgl. \$I\$ 99 poores de diaκρινθήμεναι ήδη, 'Αργείοι καὶ Τρώες. lästig wäre B 12 in der rede des Zeus an den traum mit directer wendung an Agamemnon: νῦν γάρ κεν ἔλοις πόλιν). Was ich hier sage, ist nun freilich gegen die allgemeine meinung, wonach Z. hier und an der oben citirten stelle K 546 ein enklitisches opmi = opmi soll angenommen haben; fragen wir indess nach dem recht, das diese meinung für sich hat, so wird die antwort äusserst kleinlaut ausfallen. "Weil in der Dolonee oom eos heissen musste, das orthotonirte opoi aber vos utrumque heisst, so muss wohl der accent einen unterschied in der bedeutung machen, und auch

<sup>45)</sup> Derselbe folgte Z. auch Z 40, wenn man dem schol. V trauen darf. Aus Didymus ist uns daselbst erhalten im cod. A: οὕτως διὰ τοῦ τ αὶ ᾿Αριστάρχου, πτῆξεν, εἰς πτοίαν ἦγαγεν οὕτως καὶ ᾿Αριστοφάνης. ὁ δὲ Σιδώνιος πῆξε, ἐν οῦφ τρόκω καὶ ἐν τῷ βίω φακὰν πεπηγέναι τινὰ τῷ φόβω. παρὰ δὲ Ζηνοδίτω ἐγέγραπτο ἐταίρων ἀντὶ τοῦ ᾿Αχαιῶν, und V sagt: Z. πῆξε καθ ἐτέρως (l. καὶ ἐταίρων).

im ersten buch dasselbe enklitische pronom der dritten persen statuirt werden". Zenodot selbst schrieb keine accente, alse beruht jenes behaupten nur auf vermuthen. An zwei stellen (constr. 2, 168 sq. pron. 115) bekämpft Apollonius die form als sprachwidrig. Ein ähnliches missverständniss waltet bei Aristonicus über M 366: Z. hatte dort σφωε gewählt, und Aristarch verstand darunter σφωέ, wie aus den worten hervorgeht: τοῦτο δέ ἐστιν αὐτούς, ὅπερ οὐχ ἀρμόζει (wie konnte also Friedländer nach Bekker σφῶε drucken lassen?); Z. meinte aber ohne zweifel σφῶε = αὐτώ, wie auf zeugniss des Apollonius pron. 114 Demetrius lxion H 280 ἀμφοτέρω γὰρ σφῶε φιλεῖ νεφεληγερίτα Ζεύς schrieb, nach analogie des Antimachischen νῶε (frgm. 11 Stoll).

Anders, als  $\Gamma$  259, wo mit ihm Aristarch xeleves mit dem dativ ἐταίροις verband, setzte Zenodot Ξ 469 den accusativ Πουλυδάμαντα zu έγέγωνεν (vgl. Κίκονες Κικόνεσσι γεγώνευν ι 47, Τηλεμάχφ έγεγώνευν ο 161, während bei κέλομαι beide casus gebräuchlich sind), zu ἐπέφραδον = ἐκέλευσα Κ 127 den acc. cum inf.: ινα γάρ μιν έπέφραδον ήγερέθεσθαι (vgl. Ε 810 καί σε προφρονέως κέλομαι Τρώεσσι μάγεσθαι), an der letztern stelle von Aristonicus wegen des pluralen µir getadelt (son de ένικον το μίν, βούλεται δε ο ποιητής δια του σφίν αὐτοῖς σημή $rai ^{+6}$ ); über × 212 <sup>47</sup>) (schol. Q 210)  $\varrho$  268 P 399, we es scheinbar ebenso gebraucht ist, s. Apollon. pron. 108 f. - Des dativ πυρχαϊη ἐπενήνεον Η 428. 431 mit Z. vorzuziehen, liess sich Didymus durch Ψ 165 έν δὲ πυρη ὑπάτη νεκρον Θέσαν bewegen ohne grosse überlegung; für Aristarchs genetiv zeugt auch πυρης ἐπέβησ' άλεγεινης Ι 546. — Nicht verstiess Aristo phanes gegen Homerische redeweise, als er wie Z. 2071 = 25e071 lieber mit dem accusativ statt des dativ construiren wollte M 66: ίππεῦσι· Ζ. καὶ 'Αριστοφάνης ίππηας. vgl. ε 137 οῦπως έστι Διός νόον παρεξελθεῖν ἄλλον θεόν, Ν 787 οὐκ ἔστι καὶ ἐσσυμένον πολεμίζειν, Υ 97 ουκ έστ Αχιλήος ενάντιον ανδρα μάχεσθαι, Ζ 267 οὐδέ πη ἔστι αἵματι πεπαλαγμένον εύχετάασθαι, β 310 ούπως έστιν ύπερφιάλοισι μεθ' ύμιν δαίνυσθαί τ' άκεοντα και εὐφραίνεσθαι έκηλον. Aber sehr gewagt war Χαρίτεσσι μέλαιναι = μελανθείσαι P 51. Diese erklärung des cod. V lässt br Düntzer p. 117 nicht gelten, sondern behauptet, Z. habe nach makedonischem und kyprischem dialect zágizag als appellativum τάς συνεστραμμένας καὶ ούλας μυρσίνας, άς φαμεν στεφανίτι-

<sup>46)</sup> Was uns zwingen soll, in Z's ος μιν ἀμειβόμενος ἔπεα πτερόεντα προσηύδα Α 73, auch dies μίν mit Friedländer als pluralis aufzufassen, kann ich nicht absehn; Kalchas nimmt nach Achill das wort, ein andrer hat noch nicht gesprochen, und aus τοῖοι δ' ἀνέστη 68 folgt nichts für jenes pronom.

<sup>47)</sup> Durch einen gedächtnissfehler citirt Apollonius als den vers, suf den dugt de μιν λύποι ήσαν οξείστεξοι zu beziehen sei, εξίζομεν εν βήσσησι τετυγμένα δώματα καλά 252; es ist 210 εξίχον δ' εν β. πτλ.

δας (schol. ABD) verstanden, das heisst, wie er hinsufügt, "cirros"; wo heisst μυρσίνη, στεφανίτις die locke? und wenn diese je se genannt würde, wie können locken bewirken, dass haare schwarze farbe haben, oder dieselbe erhöhen? - N 485 schrieb er εἰ τὰρ ὁμηλικίην τε γενοίμεθα (vgl. das lemma zu schol. Q γ 49 [άλλα νεώτερός έστιν], όμηλικίην δ' έμοι αὐτῷ). Wollte man es unternehmen, diesen accusativ zu erklären, so könnte man ihn nur derjenigen klasse zuweisen, die Krüger (2, 18) accusativ des inhalts nennt: θυμα θύειν; statt eines solchen stamm- oder sinnverwandten gegenstands kann aber zu dergleichen intransitiven verben auch derjeuige im accusativ gesetzt werden, "auf den der begriff des inhalts-accusativ sich bezieht" (21): Ἡράκλεια θύειν; inwiefern dies mit ὁμηλικίην γενέσθαι zusammenkommt, wird aus folgendem klar werden. Eine classificirung des accusativ wird doch wohl parallel geben müssen mit den arten, wie die ursprünglich sämmtlich subjectiven verben zu objectiven werden. Es geschieht das durch aufnahme der richtung auf ein object in den thätigkeitsbegriff, welches entweder das unmittelbare erzeugniss der handlung ist, oder ein von anfang ganz ausser der handlung stehendes, an welchem diese geübt wird. Im erstern falle ist es entweder von demselben stamm mit dem verb oder von einem, der dieselbe bedeutung hat (tropus etymologicus), oder es bezeichnet gleich die besondere species des allgemeinen begriffs, den die handlung umfasst. So wäre es nicht unmöglich, γένεσιν γίγνεσθαι zu sagen, von welcher γένεσις eine besondre art ὁμηλικίη wäre. Auch bei uns sagt man wohl hier und da "du bist doch eineu rechten schlingel." — 8 370 zog er ή δέ μοι (άντομένη Harl. έπος έκφατοί) vor statt ή δ έμευ άγχι σεᾶσα, vielleicht weil er beobachtet hatte, dass der genetiv bei άγχι dem adverb nachgesetzt zu werden pflegt (K 161 ἄγχι εεωε. μ 306 τ 438 Ω 74 ε 303 τ 506 ξ 5 Ω 709), dem dativ das adverb nachfolgt (O 442 δέ οἱ ἄγχι. Ψ 97. 447 Υ 283); nur zweimal finde ich des verses wegen den genetiv vorange-stellt: Εκτορος άγχι Θ 117, τείχεος άσσον Χ 4, den dativ an zweiter stelle niemals, denn Ε 570 (Αντίλογος δε μάλ' άγχι παρίστατο ποιμέτι λαών) gehört ποιμέτι zu παρίστατο. — Den doppelten dativ Ατρείδη ήνδανε θυμφ Α 24 (Friedl. Arist. 22) vermied er durch Arqsidso, doppelte accusative auf folgende weise: E 146 τοῦ δ' ἐτέρου κληῖδα πλῆξ' (wenigstens ware τὸν δ' ἔτεgor κληίδος erforderlich gewesen; s. Aristonicus zu dieser stelle, A 197, Σ 155. Friedl. p. 20), έξαίνυτο θυμον αμφοτέρων 156, Τυδείδην μέθεπε κρατερωνύχες ιπποις (βίαιος δε ή συναλοιφή Arist.) 329, Τρώων συλήσομεν έντεα νεκρών Ζ 71, κείνων παραιπεπιθούσα κήρ Ξ 208 (οὐ δεῖ δὲ ξενίζεσθαι ἐπὶ ταῖς τῶν πτώσεων έναλλαγαίς Arist.; der genetiv wäre vielmehr enallage). Die nicht unähnliche passive construction τάτ' οὐρανὸς ἐστεφάνωται Σ 485, die den einen accusativ in den nominativ verwandelt,

änderte er so, dass er statt dessen den dativ ovoavo setzte; denn anders konnte er nicht, wenn er ἐστήρικται las. Die w tiz des Didymus Z. ἐστήρικται, Αρίσταρχος ἐστεφάνωκεν (nämlich Hephaistes, also ovearor oder oveare) wird durch brn Düntzer p. 127 ergänzt, der ganz genaue nachrichten über Aristophanes hat: A. έστεφάνωται e libris restituit, und e libris accusations ούρωνήν dedisse videtur. Spitzner III p. LIX stellt sich an, als ob er mit Matthiäs erklärung dieser stelle (gr. 423, anm. 3) gar nichts zu thun haben wolle, allein ich kann nicht finden, dass seine eigene so sehr davon abweicht. Eine vermischung zweier constructionen nahm M. an, denn in οὐρανὸς ἐστεφάνωτα habe das verbum die bedeutung "bekränzen, schmücken", und in τάτ' ἐστεφάνωται die andere "wie einen kranz herumlegen" (vgl. τούτο παγύ έδο καταπλάσσονται παν τὸ σώμα Her. 4, 75), die freilich bei Homer im activ sich nicht findet, und auch im passiv nur in verbindung mit einer präposition (\* 195 E 739 A 36 O 153). Und Spitzner vergleicht aus hymn. Ven. 120 ἀμφὶ δ δμιλος απείριτος έστεφανωτο (2) und aus Dionysios dem Periegeten: ἐν γὰρ ἐκείνφ πᾶσα χθών ἄτε νῆσος ἀπείριτος ἐστεφάνωται (1). Haec, fährt er fort, ad Homeri et Hesiodi similitudinem efficta esse intelligitur. Itaque nominativus τάτ' οὐρανὸς ἐστεφάrwia: habet quo se tueatur. Stellae vero, quae coronae instar coelum distinguent et ambient (da ist ja die bedeutung, die er Matthiä abstritt), de more Graecorum quarto casa sunt adiunctus. Dieser mos Graecorum ist aber eben eine anakoluthie, und also die vermischung zweier redeweisen klar (τείρεα οὐρανῷ ἐστεφάνω. ται oder τείρεσι ούρανός), mit der man am besten verse wie Ε 795 vergleicht: έλκος ἀναψύχοντα, τό μιν βάλε Πάνδαρος ἰφ. Eine veranlassung zu der anakoluthie könnte man wohl in dem metrum finden. - Aber nicht alle doppelten accusative hat Z. vermieden, sondern sogar neue hineingebracht: σῦν δέ σε ώνοσάμην φρένας Ξ 95 P 173 mit sehr hässlichem biatus. Ob er Z 226 ίγχεα δ' άλλήλους άλεώμεθα geschrieben, oder der dativ ἔγχεσι des schol. B ihm gehöre, können wir nicht wisses. Den absoluten nominativ ἄμφω δ' έζομένω Γ 211 liess er nicht gelten, sondern machte den genitiv daraus ἄμφω δ' εζομένων (hymn. Cer. 15 χεροί δ' ἄμ ἄμφω. Apoll. Rb. 1, 1169 ἄμφω γερσίν έχων 48)). — Die neutra der adjectiva branchte auch er sonst als adverbia, wiewohl er B 56 θείον μοι ενύπνιον ήλθ' έν ὀνείρφ schrieb; hierüber werden wir mit Aristonicus durch Didymus belehrt zu B 111 in seiner bekanntesten anmerkung,

<sup>48)</sup> Sebr wunderbar stellt schol. V Ψ 711 (ἀγαὰς ở ἀλλήλων λαβέτην) den hier von λαβέτην abhängigen genetiv mit jenem partitiven Κομένων gleich: ἀντὶ τοῦ ἀλλήλω ως "ἄμφω ở Κομένων" ἀντὶ τοῦ Κομένω ἀλλήλω ist accusativ, Κομένω nominativ. Ist etwa hier eine confusion, und das ursprüngliche ἀλλήλω· ἀντὶ τοῦ ἀλλήλοιν, ως τὸ "ἄμφω ở Κομένων" ἀντὶ τοῦ ἀμφοῦν?

deren anfang so lautet: σχολικόν άγνόημα το δοπείν Ζηνοδότειον είσαι την μετά του σ γραφήν, μέγας άντι του μέγαι και δόξειεν αν ύπο Διονυσίου του Θρακός ταυτά δεδόσθαι έν γάρ τῷ περί ποσο. τήτων καθάπτεται Ζηνοδότου ώς ήγνημότης ότι τῷ μέγα άντὶ τοῦ μεγάλως Όμηρος ἀποχρηται παρ' ο δή και κατά τινα των ύπομνημάτων μετειλήφθαι το μέγα άντι του μεγάλως. Bernhardy in seiner recension des Lehrsischen Aristarch (Berl. jahrbb. für wissenschaftl. kritik 1834) will παρ' Ομήρφ statt παρ' δ δή gelesen haben; diese änderung ist überflüssig, wenn man nur παρ' Όμήρο oder νφ' Όμήρου zu μετειληφθαι hinzudenkt, und παρ' δ nicht mit Lehrs (p. 20) quare, sondern imo, contra übersetzt. Denn das ist die meinung des Dionys: Zenodot wisse nichts davon. dass μέγα für μεγάλως stehn könne; gegen diese ignoranz finde er in einigen commentaren den gebrauch anerkannt. Dass er unrecht hat mit seiner beschuldigung, ist zu sehen aus folgenden lesarten: μέγα δ' έστενεν Η 127, μέγα δ' ήλπετο Ν 609, καὶ μέγ' ἀύτει Σ 156, μέγα ἀχέων 160, μέγα δ' έκλυε Ο 377; vgl. δεινόν λόφος ένευεν Γ 337 (Arist. zn 334), άντίον ίξεν 423, άντίον ήλθε Ζ 54, άντίον έστη Λ 94, λίνος καλόν žειδε Σ570, νέον ώλεο Ω725, οία τε πολλούς λ 364 nach Cramer. anecd. Par. 3, 473. Υσοματικώς dagegen (substantive nach hrn Düutzer p. 75) habe er νέον Ι 446 (θήσειν νέον ήβώοντα) verstanden, schloss Aristonicus aus seinem τοῖον ὅτε πυῶτον λίπον Ελλάδα 447, wo Aristarch das adverb οίον hatte; vgl. αντίος ήλθενι Δ 219, τόσσος ήπύει Ξ 398.

Diejenige art von Hyperbaton, die 'Αλκμανικόν στημα genannt wird (Σ 514 Porphyr. εν μέσφ κείται, ο έδει έπάγεσθαι. κ 513 Πυριφλεγέθων βέουσί τε Κώκυτός τε schol. Q προδιεζευγμέρον, όταν τὸ μεταξύ δύο όνομάτων έρικων πληθυντικόν τεθή όημα. Ε 774 Σιμόεις συμβάλλετον ήδε Σκάμανδρος. Arist. ότι τὸ κατ' άμφοτέρων όημα μεταξύ των όνομάτων τέταχεν κτλ. ΑΒ τὸ δὲ στημα προεπίζευξις. προθείς γὰρ εν όνομα δυϊκόν [1. δυοίν] έπάγει [add. όημα] πληθυντικόν. ξ 216 Άρης τ' έδοσαν καὶ Αθήνη.) verwarf er T 138, während Aristarch προκρίνει την διά του ω γραφήν ("Αρης άρχωσι η Φοϊβος 'Απόλλων.) gegen Buttmann, der zu schol. x 513 das Zenodotische αρχησι als einem subtiliori ingenio entsprungen bezeichnet, erhebt hr Düntzer einspruch p. 77. Gar zu arg wäre umgekehrt das hyperbaton, welches Z. O 587 zuliess: όστε κύνα κτείνας η βούκολον, άμφί οί αὐτῷ, φεύγει, πρίν περ όμιλον ἀολλισθήμεναι ἀνδρῶν. Dass dies ein Hyperbaton sei, läugnet hr Düntzer p. 121, und verbindet vielmehr ἀμφί οἱ αὐτῷ prope se ipsum mit κτείνας; kann ein raubthier den hund oder hirten entfernt von sich tödten ? oder soll ἀμφί οἱ αὐτῷ zu βούχολο» gehören: "ein hirt in seiner eignen nähe" oder "ein hirt, der sich selbst beschützt"? -A 16 Arist. ότι τινές 'Ατρείδας, Aristarch 'Ατρείδα (Pluyg. 9, von Friedländer nicht berücksichtigt); dass Z. unter weig zu verstehen sei, zeigt die d. n. Ich zweifie nicht, dass es leute geben wird, die im gegentheil den dual auch hier für Zenode tisch halten, bestochen durch Z. 121: Z. zai 'Aprovogarye dviκῶς ἰόντε.  $\Theta$  290 οἱ περὶ Z. καὶ ᾿Αριστοφάνη ῗππω.  $\Lambda$  348 Z. δυϊκῶς μένοντε M 127 Z. καὶ ᾿Αριστοφάνης δυϊκῶς ἄπαντα, ανέρε, υίε υπερθύμω, κιέτην (l. στήτην, nämlich 132). 342f. Z. δε έν άμφοτέροις τοῦς στίχοις Λίαντε γράφει (im zweite verse übel angebracht). N 613 (?) ἐφίκονεο. οὐτως ᾿Αρίσταρχος, άλλοι δὲ ἀφίκεσθον, 'Αριστοφάνης δὲ ἀφικέσθην. Ρ 103 Z. ίόντε δυϊκώς. er scheint wirklich sehr ängstlich darauf gehalten zu haben, überall, wo von einer zweiheit die rede ist, der dnal zur anwendung au bringen, das kann uns aber nicht abhalten, einzelnen zeugnissen vom gegentheil, die fast ausdrücklichen gleich kommen, glauben zu schenken; auch O 378 war er davon abgegangen. Aristarch diese akribie verschmähend 49) beschränkte vielmehr den gebrauch des dual, und entfernte ihn namentlich da, wo jener ihn als plural gesetzt (συγχείται δὲ τὸ δυϊκόν. Friedl. Arist. 15; aber noch heut steht 453 ώς δ' στε χείμαρροι κατ' όρεσφι δέοντες συμβάλλετον ώδως). 567 (μή νύ τοι ου χραίσμωσιν όσοι θεοί εἰσ' ἐν Ολύμπφ, ἀσσον ἰόνθ') Arist. ὅτι Ζ. γράφει ἀσσον ἰόντε. οὐκ ἔστι δέ, ἀλλ' ἀντί τοῦ ἰόντος (nămlich iorra) 50). συγχει δέ και το δυϊκόν. Rustath. 150, 25: το δέ άσσον ίόντε κατά την συνήθη έν τοῖς τοιούτοις άδιαφορίαν δυϊκώς έκφωνηθεν όμως ώς πληθυντικόν κείται 51). Weder des numerus, noch des casus findet eine enallage statt, sondern niemand kann etwas andres zu ίσνθ' hinzudenken, als έμέ, da weder χραισμείν τί τινι (H 144 T 296 A 120) "einen gegen etwas vertheidigen" noch accor ierai vom feinde gesagt (X 93) unhomerisch ist Σφωίτερον verstand Z. pluralisch 216, da er die verse 208 f. verwarf. ότι πρός δύο αμείβεται το γαρ σφωίτερον έστι δυϊκόν. κακῶς ἄρα ἀθετεῖ Z. κτλ. B 296 ὅτι Z. γράφει ἀσχαλάαν μίμνοντ' ἐπὶ νήεσσι τὰ πληθυντικά δυϊκῶς ἐκφέρων.  $\Gamma$  279 ή δ.

urti yerings. L lorte arti tou lortos.

<sup>49)</sup> Obwohl Arist. N 197 ή δ. ότι συνεχώς κέχρηται τοις δυϊκοίς. Der stellen, wo ausdrücklich von ihm dualformen angeführt werden neben der möglichkeit des plural, sind nicht viele. Z 121 Did. Z. και 'Αριστεφάνης δυίκως δόντε. ἐν δὶ τοῖς ἔμπροσθεν εἰρήκαμεν 'Αριστάρχου εἶναι τὴν θυίκὴν γραφήν. L Ε 630 δόντες ἐν τῆ ἐτέρα δόντε κεϊται. Θ 109 Arist. ἡ δ. ότι τετήρηται παρ' αὐτῷ καθαρῶς τὰ δυϊκά, καὶ τῶν ὡς ἐκὶ δύο ἔκπων διαλίγεται (τούτω). Did. M 330 οὐτως 'Λ., ἄγοντε δυίκῶς. Ψ 464 ω΄ Αριστάρχου παπταίνετον (V Λ. παπταίνεται). V Ε 560 δυίκῶς το ἐοικότος. τες 'A. B Ω 648 οῦτως 'A. στόρεσαν [σοιω λέχεε] συικώς.
50) Unsinning cod. A "Allus" άντι τοῦ ίσντος σοτική σε κέχρηται

<sup>51)</sup> Wenn er weiter hinzufügt: อัยของสม อิธิ หละ หยองเอร อเขียเ ซียเหล่ง อิเติ το διγενές των τε θεαινών και των έν αύταις άρρένων, so spricht er zwat sehr galant gegen das schönere geschlecht, aber doch lächerlich. Vgl. Q α 38 πέμψαντες ή επί θεών και θεαινών, d. h. πέμψαντε: las auch Aristarch so, so erklärte er es wohl επί τοῦ Διὸς και τῆς "Hous, oder wenigstons int door sal vor aller dror.

π. πρός Ζ., ότι έκ του δυϊκώς γράφεσθαι τό τίνυσθον ελέγγεται, ότι έπὶ Περσεφόνης καὶ Πλούτωνός έστιν ὁ λόγος, οὐκ έπὶ τῶν νεχοῶν, d. h. er hatte 278 καμόντες gelesen (Aiakos Minos Rhadamanthys, von denen nur Minos bei Homer als richter der unterwelt erscheint in den noch dazu unächten versen 2 568 ff., Rhadamanthys in Elysion herrscht & 564, und Aiakos nicht anders erwähnt wird, als in dem Patronymikon Aiaxiôns seines enkels).  $\Gamma$  459  $\dot{\eta}$  δ. π. ότι Z. άποτίνετον. συγγείται δε τό δυϊκόν σηημα έπὶ πλειόνων τιθέμενον. Ζ 112 ανέρες έστε θοοί καὶ άμύνετον ἄστεϊ λώβην. Θ 503 δόρπα τ' έφοπλίζεσθον (Μ 412 Αρίσταρχος έφαμαρτείτε, άλλοι δε έφομαρτείτον, άλλοι δε έφομαςτείτε). Ν 627 μαψ οίχεσθον αγοντες. Ο 347 έπισσείεσθον. Σ 287 κεκόρησθον. Ο 251 Q Harl. Z. παίσατον είπεν, οὐ κακῶς. Ψ 753 πειρήσεσθον τριῶν ὅντων τῶν κεκλημένων πρός τον δρόμον. aber Aristarch selbst schrieb αποκηδήσαντε von dreien 413, die rosse als eine person rechnend; noch mehr findet eine σύγχυσις statt K 578, wo zu δείπνφ έφιζανέτην Aristonicus sagt: ότι έπὶ πάντων τοῦτο νοητέον, οὐκ έπὶ μόνου Διομήδους καὶ Όδυσσέως. — Vielleicht nur ein irrthum, hervorgegangen aus den worten des Aristonicus (α δ' οὐ τελέεσθαι έμελλον ή δ. πρὸς τὸ σχῆμα, ὅτι έμελλον ἡμεῖς δε έροῦμεν έμελλεν ένικῶς), ist die notiz B 36  $\mathbb L$  ή Zηνοδότειος γραφή διά τοῦ ε (ἔμελλεν), οἱ δὲ διὰ τοῦ ο, da von sonstiger vernachlässigung dieses gebrauchs durch Z. nichts berichtet wird; übrigens giebt es stellen, die ausdrücklich wegen eines verbum im singular bei nominibus im plural Aristarch notirt batte.

In anwendung der modi werden dem Z. keine fehler schuld gegeben. Wenn er 216 ώς δ' ότε πορφύρει, und nicht πορφύρη schrieb und 1 492 δίηται statt κάτεισιν, so giebt es mehr beispiele des indicativs in gleichnissen nach őre, u. a. M 451 (Did. οὖτως, διὰ τοῦ ε φέρει) Π 385 643 Φ 12 522 (γράφεται ἴχηται), um nicht zu reden von B 471  $\Pi$  364  $\Psi$  692, wo das s der verbalendungen des metrum wegen aus coniunctivischem  $\eta$ verkürzt scheinen könnte 52). - Der concinnität wegen schien ihm N374 das futur αἰνίσσομ' ἀπάντων nöthig; es folgt εἰ πάντα τελευτήσεις. gut bewahrte er das praesens πολεμίζων Ο 179, wo andre πολεμίζων, Aristarch πολεμίσσων: denn Zeus bedarf keiner grossen zeit, um vom Ida auf das schlachtfeld zu kommen, und absicht und that fällt bei ihm zusammen. — Den infinitiv aroρεῦσαι (Did. καὶ ὑποφαίνει τὸ Όμηρικὸν έθος) als imperativ setzte er  $\Sigma$  142; danach ist zu beurtheilen Pal. Harl.  $\eta$  222 άπαρέμφατον (ότρύνεσθαι) άντὶ προστακτικοῦ, ὅπερ άγνοῶν Ζ. γράφει ότο ύνεσ θε. Sicher mit unrecht führt der Harl. v 213 (Ζεύς σφείας τίσαιθ' ίχετήσιος) unter seinem namen den infi-

<sup>52)</sup> Ueber ως ωστε ήύτε vgl. B 455 Γ 3 E 499 O 410 Σ 161 P 747 Y 490. insi (O 680) Ω 43. pron. relat. M 434 N 796 Π 8 P 738 (Ω 82 A 62) X 27 P 53.

nitiv τίσασθαι an; wie konnte Z. so albern sein, bei einem subiect in der dritten person den infinitiv so zu branchen? er schrieb τισάσθ' (wieder eine βίαιος συναλοιφή), d. h. τισάσθω.

Wie er den schwierigen vers P 368 (ήέρι γαρ κατέχοντο μάγης κτλ.) constituirt, ist jetzt nicht klar. Denn sinnlos ist, was ihm cod. V zuschreibt, ἐπὶ τόσσον ἄριστοι, worin τόσσον relativ sein müsste, wollte man es mit ¿zí verbinden, oder nicht; dass er aber die sache mit dieser schreibung unentschieden gelassen habe, will ich hrn Düntzer (p. 94) morgen glauben; ein schreibsehler war hier zu leicht, als dass ich es heute schon könnte. Während Bekker der vulgate μάχης έπι, δοσοι ἄριστοι folgt, giebt Lachmann (betr. p. 75) μάχης δσσον τ in' apiozoi (von Düntzer 1848 als neu wiederholt mit einer emendirenden anmerkung), eni mit eoracar verbindend. Ich möchte auch nicht das überlieferte ze aufgeben, das aber nicht nach der praeposition seine stelle haben kann (Β έπι & ὄσσοι ἄριστοι), und ὄσσοι sieht einer coniectur wegen κατέχοντο sehr ähnlich. Ich glaube aber, dass schon Z. wie L. geschrieben, nach vergleichung von schol. BL H 451 ὁ δὲ Z. ἀρσενικῶς (also γῶρον ergänzend) ο σον τ' έπικίδναται ήώς (Mimn. 2, 8 οσον τ' έπι ήγε πίδναται ήέλιος). Eine der Homerischen durchsichtigkeit wenig angemessene aposiopese oder anakoluthie war es, B 616 zu schreiben: οσσον (vielleicht οσσοι) έφ' Τομίνη και Μυρσίνφ έσχατοώση, πέτρη τ' 'Ωλενίη καὶ ' Αλείσιον έντος εέργει (Arist. ή δ. [π.] δὲ ὅτι Ζ. σὺν τῷ ι γράφει. γίνεται δὲ ἀκατάλληλος ό λόγος, ebenso Θ 377, νῶιν zu setzen, als wäre ein gen. absol. zu erwarten, und dann προφανείσας. — Uebel liess er einen possessiven genetiv vom andern abhangen 🗷 118: 🛪 ar pòs έμεῖο, Ω 486: π. σεῖο (auch Wolf Σ335 σεῖο φονήος. Harl. a 413 έμοιο άγνοουντές τινες έμειο γράφουσιν. όμοιως Ίλιάδι ατλ). Gleich berechtigt ist aber mit έμου T105 οι θ' αίματος έξ έμευ είσίν (Apollon. Dysc. constr. 2, 22 p. 164); partitiv ἐμεῖο Δ 343, we es zugleich mit δαιτός von ακουάζεσθον abhängt: πρώτω γάρ καὶ δαιτὸς ἀκουάζεσθον έμεῖο. Nicht genau Aristonicus ist es, der ζ 256 berichtet: ὅτι ἐν πᾶσι φέρεται ἐμοῖ, ἀλλ' οὐκ έμεῦ. ὅμως ἐπί τινων ὁ Ζ. ἐπὶ τὸ χεῖρον μετατίθησι (πατρὸς ἐμεῦ πρὸς δῶμα). Did. 290 Q mit falschem lemma σὰ δ ώδ εμέθεν (289). άμεινον γράφειν έμοῖο ἀπὸ τοῦ έμοῦ. τὸ γάρ έμειο ἀπό του έμευ ἀσυνάρθρου γέγονεν. Ζ. έμειο. και έπεκράτησεν. — Bisweilen machte er durch annahme von participien oder relativpronomen die rede periodischer gegliedert, wo Aristarch festhielt an seiner beobachtung ὅτι Ὁμηρος διακόπτει τὰς φράσεις, ενα μη μακροπερίοδος γένηται Arist. N 172). Β 187 σκηπτρον — σύν τῷ βὰς — ἐρητύσασκε. κακοφώνως Ζ 34 δς ναίε, N 172 ος νάε (A. ναίε δέ). Σ 155 ος μιν τρὶς κτλ. Ξ 400 aber mit zustimmung des A. ουτ ανεμος τόσσον - δοση - επλετο φωνή, εν ή ο λόγος ανταποδοτικός ανεστραμμένος (Ni-

Aber so wenig blieb er sich gleich, dass er auf der andern seite auch die grösste abgerissenheit zuliess, und offen vorliegende mittel zu engerer verbindung verschmähte: nicht allein verwarf er Γ 18 den artikel als demonstrativpronom (αὐτὰρ ό δούρε -- BL τό αὐτάρ παρά Ζ. καὶ τοῖς ἄλλοις οὐκ ἐπάγεται τὸ ἄρθρον), sondern wagte zu sagen ώς εἰπών τοὶ δ' ώ κα (vgl. Arist. Θ 307 ητ' ενί κήπω καρπώ βριθομένη. η δ. ὅτι ἔξωθεν προσληπτέον το ἔστιν, εί μη ή μετοχή ἀντὶ ὁήματος παρείληπται Friedl. p. 14) A 446; τόξφ δε σίδηρον. λίγξε βιός (nach Aristonicus liess er gegen die natur 124 auf 122, und dann 123 folgen) / 123, wo aber auch wir mit Aristarch ein asyndeton haben: έλκε — βόειω νευρήν μέν κτλ. Dass er 1 589 sich für Αΐαντος βελέεσσι βιάζεται erklärte, geht aus Aristonicus hervor 53): γενική μέν ουν ουχ άρμόζει, ώστε δέχεσθαι zov Alartos ( $\dot{\alpha}\mu\dot{\nu}$ ) etc.  $\dot{\gamma}\mu\alpha\rho$ ). — K 520 ff. stellte er so um: 522 φμωξέν τ' ἄρ' ἔπειτα φίλον τ' ονόμηνεν έταιρον, 520 ώς ίδε χώρον έρημον, δθ' ωκέες έστασαν ιπποι, 521 ανδρας τ' ασπαίροντας εν αργαλέησι φονήσιν nicht bedenkend, dass ώς einen fortschritt in der zeit anzeigt, so dass Aristonicus zur widerlegung nichts sagt, als: πρώτα δὲ ἰδόττα ἔδει κλαίειν. Es müsste denn sein, dass Z. angenommen hätte, der Thraker habe ehe mit augen, im traume durch Apoll den mord des Rhesus gesehen und seinen namen schlafend ausgerufen.

Zweites capitel, der schwierigste und unbefriedigendste theil dieser arbeit, in den die zahl derjenigen textverschiedenheiten zusammenzubringen ist, bei denen für die frage, welchem gewährsmann der vorzug zu geben, weder grammatik, noch interpretation gründe enthalten, und bei denen deshalb viele schon des höheren alters wegen auf Zenodots seite treten werden. Neben dieser äussern autorität kann hier ein jeder zum grössten theil nur sein inneres gefühl für Homerische diction geltend machen, und das ist bei andern ein anderes.

a. Voran will ich diejenigen stellen erwähnen, bei denen eine entscheidung am schwersten halten dürfte. Α 69 (Κάλχας Θεστορίδης, οἰωνοπόλων ὅχ᾽ ἄριστος) Arist. ὅτι Ζ. γράφει μάντις Θεστορίδης als beweggrund dafür giebt Friedländer v. 62 an mit vergleichung von Arist. Ω 77 ἡ δ. ὅτι ἐξ ὀνόματος μὴ καλέσαντος τοῦ Διὸς ἡ πρὸς τοῦτο τεταγμένη Ἰρις ὑπακούει, ὥστε καὶ ὅταν ὁ ᾿Αχιλλεὺς λέγη κοινότερον ,,ἀλλ᾽ ἄγε δή τινα μάντιν ἐρείομεν", εὐλόγως οὖν πάλιν ἐρεῖ ὁ Κάλχας κτλ., und hält die folgenden worte für fremdartig; sie sind auch in der that nlbern genug: οὐ δύναται δὲ τῷ γένει τὸ εἶδος ἄμα συγκατατίθεσθαι (Aristonicus, Herodian und Nikanor hatten nämlich zu

<sup>53)</sup> Spitzner lässt in seinem VIIten excurs p. XV (er selbst citirt unter dem text den XIIten) diese variante aus, wie schon von Lehrs in dessen reconsion seiner Ilias zeitschr. für alterth. 1834, 16 ff. angeführt wird.

63 nach Aristarch μάντις als γένος, ἱερεύς οἰωνοπόλος ὀνειροπόλος als sidn bezeichnet; vgl. schol. L 462, ohne zweifel Porphy. rius). Jeder mensch ist entweder mann oder weib: ist es nus unmöglich, bei einem individuum anzugeben, zu welchem der beiden geschlechter es sich hält? vgl. βους ταυρος Β 480. ταύροιο βοός P 389 (ἐν πρώτησι βόεσσιν ταῦρον Σ 579). Arist. E 162 πόρτιος ήδ βοός ή δ. ότι Ζ. γράφει βουκόλου ήδ βοός. παραλλήλως δε το είδος τῷ γένει τέταχεν. Zum überfluss vgl. auch Did. Z 76 (Πριαμίδης Ελενος οἰωνοπόλων οχ ἄριστος) ' Αμμώσιος ώς 'Αριστάρχου (Lehrs p. 27) προφέρεται καὶ ταύτην γραφήν μάντις τ' οἰωνοπόλος τε. έργον δὰ τὸ σαφὲς εἰπεῖν διὸ διχῶς. Und wie oft wird nach einem patronymicon der eigentliche name ausgelassen (ἀντονομασία Α 7. 307. 392)! — Δ 139 opponirt Asistonicus gegen ακρότατον δ άρα χάλκος ἐπέγραψε χρόα φωτός, da der dichter den pfeil vorhin als einen eisernen bezeichnet habe: 123 νευρήν μεν μαζφ πέλασεν, τόξφ δε σίδηρο. Doch hat er selbst zu B 45 alle verwunderung verpönt über ἀργυρόηλον als epithet für Agamemnous schwert, von dem später (1 30) so gesprochen wird: εν δε οι ήλοι χούσειοι πάμφαιτον. τὰ τοιαύτα, sagt er, χυρίως οὐ λέγεται, άλλα κατ' ἐπιφοράν έστι ποιητικής άρεσκείας (Α 30 ήτοι κατ' έπιφοράν. Bust. 1164, 1 φασί δε οί παλαιοί και στι λίνφ άντι γορδής των παλαιών χρωμένων πρός την κιθάραν, υστερον μείναντος του ονόματος ή χυρδή λίνον καλείται, ώσπερ, φασί, και λίθος ή άγκυρα, έπει πάλαι ποτέ λίθος είς άγκυραν έχοημάτιζεν. und 1164, 16 παρασημειούνται δε οί παλαιοί καί ότι χορδάς επιστάμενος Όμηρος όμως λίτον καλεῖ, καθὰ καὶ χαλκᾶ ὅπλα τὰ ἐκ σιδήρου). Ε 416 LV ή 'Αριστάρχειος ένικῶς, ή Ζηνοδότου χερσίν. Μ 79 Did. πείρατ'. Z. καὶ 'Αριστοφάτης πείραρ' s. die stellen bei Düntzer p. 67. Θ 166 δαίμονα δώσω. Ζ. πότμον ἐφήσω. 378 ἰδών ές δουπον ακόντων statt ανα πτολέμοιο γεφύρας V. Μ 423 ολίγφ ενι χώρφ. Ζ. ολίγη ενι χώρη (Ψ 520 οὐδε τι πολλή χώρη μεσσηγύς). Ν 229 ὅτις μεθίησι πόνοιο statt ὅτε oder ὅθι μεθιέντα ἴδηαι. Ο 134 ἡ ᾿Αριστοφάνειος κακὸν μέγα πᾶσι, Ζ. δὲ θεοῖς μέγα πῆμα. Nicht σ 197, sondern 190, oder aber an beiden stellen schrieb er δι 'Αφροδίτη statt δία θεάων, weil er glaubte, schönheit, namentlich weibliche schönheit werde nicht von Pallas verliehen. Wie stimmt aber dann 187 dasu? ένθ' αὐτ' ἄλλ' ἐνόησε θεὰ γλαυχῶπις 'Αθήνη. Pal. Harl. ζ 137 zu scharf: λευγαλέος, κακώς. Ζ. δε άργαλέος (st. σμερδαλέος), κακῶς. Δ 339 Arist. ή δ. [π.] ότι Ζ. γράφει φαίδιμ' Όδυσσεῦ (st. χερδαλεόφρον). ἀσυμφώνως δὲ τη ἐπιπλήξει φαίδιμος αν ουν λέγοιτο. Did. I 88 ακαιρος δε Ζ. γράφων τίθεντο δε δαίτα θάλειαν. άτοπον γὰρ θαλιάζειν τοὺς πένθει ἀτλήτφ τὴν ψυγήν βεβλημένους (epitheta ornantia!). Aehnliches dachte er selbst, als er κακό φρονος statt δαίφρονος vorzog 1 123. 138, wo schol. BL είρωνικώς τουτό φησιν und καὶ τουτο εν είρωνεία. 4 533

ware in ελαύνων ωχέας ιππους statt πρόσσοθεν ein süsses ήθος enthalten: der, welcher die schnellsten rosse (376) hatte, war verunglückt durch die ungunst der Athene. Πρόσσοθεν erklärt Aristarch mit urgirung der sylbe Der: sie vorn am zügel haltend, und von vorn her ihnen die peitsche gebend; Eumelos von dieser unbequemlichkeit zu befreien, fasst es Fäsi im gegensatz zu έλκων ἄρματα καλά, und interpretirt: hinter sich her den wagen ziehend, vor sich mit der peitsche die rosse treibend. denkt sich also ihn etwas unwürdig hinter den pferden herlaufend. Jener gegensatz findet überdies auch nach Aristarchs weise statt, denn der wagen bleibt in jedem falle hinten; so versteht er sich auch ganz von selbst, wenn πρόσσοθεν wegbleibt. --Ν 246 ὁ Ζ. καὶ Αριστοφάνης αντί του θεράπων έύς γράφουσι δουρί κλυτός. vgl. II 619. Oefter wiederkehrend sind die varianten  $\dot{\epsilon}\tau\alpha\dot{\epsilon}\rho\omega\tau$  ( $\Xi$  40) und  $\dot{\epsilon}\tau\dot{\epsilon}$   $\sigma\tau\rho\alpha\tau\tilde{\phi}$  (A 91. Düntzer 105) st. 'Axa $\tilde{\epsilon}\omega\tau$ . Ob V an ersterer stelle das  $\pi\tilde{\eta}\xi\epsilon$  des Sidoniers Dionysius (des Herodian nach B) mit recht auch Zenodot zuschreibt, ist ungewiss: Z 223 A.  $\mu\acute{e}\sigma\varphi$ .  $\mathring{a}\lambda\lambda o\iota$   $\delta\grave{e}$   $\mathring{e}$  (wonach zu corrigiren schol. V e $\mathring{\varphi}$ .  $o\~{v}\tau\omega\varsigma$  A., Z.  $\delta\grave{e}$   $\mu\acute{e}\sigma\varphi$ ), eigenometrical scholars  $\mathring{a}$ . ner coniectur nicht unähnlich. P 456 μένος ην΄ ουτως 'A., Z. δε μένος πολυθαρσες ενηκε. Σ. 400 πολλά. Z. καὶ 'Αριστοφάνης πάντα, 502 παρὰ Z. καὶ 'Αριστοφάνει ἀμφοτέρωθεν (obwohl noch άμφις άρωγοί folgt). Π 156 πάντας. Ζ πάντη. Θ 560 Arist. ή δ. (δ. π.) ότι τῷ ως ὁμοιωματικῷ ὅντι ἀκαταλλήλως αποδίδοται το τόσσα ποσότητος ον δηλωτικόν. διὸ καί τινες (Z., wie es nach der περιεστιγμένη scheint) γράφουσιν ώς τὰ μεσηγύ νεών. γ 368 Harl. Q έπεὶ τεὸν ίκετο δώμα. Z. έπεὶ τά σὰ γούναθ' ἐκάνει. 380 Harl. ἀλλὰ ἄνασσ' ἐ λέαιρε statt ἵληθι. δ 162 ἐέλδετο. Harl. wieder zu hart Z. ὀίετο, κακῶς. κ 70 μαλακοίσι καθαπτόμετος επέεσσιν Harl. Z. μ. άμειβόμενος γράσει. μ 209 andere επι κακόν, d. h. επεστι, επέργεται, andere enei (vgl. A 483 H 316), Z. de eyei Harl. B 53 (- de πρώτον μεγαθύμων ίζε γερόντων) Did. αι πλείους και γαριέσταται δίχα τοῦ τ, βουλή, καὶ ἡ 'Αριστοφάνους. ἐν δὲ ταῖς κοιναῖς ἐγέγραπτο καὶ τη Ζηνοδοτείφ βουλήν. ἀστειστέρα δὲ ή χωρίς τοῦ ν, καὶ ' Αριστάρχειος. Bekker folgt der älteren. Δ 277 τὸ δὲ ἰόντι 'A. διὰ τοῦ ε (ἐόντι), ὁ δὲ Z. διὰ τοῦ ι. Π223 ἄγεσθαι. Z. καὶ Αριστοφάτης ἰόντι. Ε 293 οἴτως 'Α., ἐξελύθη (l. ἐξέλυθεν = ἐξῆλθεν). άλλοι (LV Z.) δὲ ἐξεσύθη. Θ 213 διχῶς αἱ 'Αριστάρχου, έεργεν καὶ έρυκεν —. Ζ. δὲ γράφει έεργεν. Ι 158 δμηθήτω παρά Ζ. καὶ 'Αριστοφάτει καμφθήτω. Κ 291 Ζ. παρίσταο καὶ πό ρε χῦδος. Μ 161 V 'A. βαλλομέτων' ἄλλοι δὲ (voran geht λομένων 152, aber βαλλομένων σακέων τε και τουφαλειών 339, πήληξ βαλλομένη Π 105. — N 702 ιστατ' απ' Αιαντος. Ζ. χάζετ' απ' Αΐαντος. Σ 446 παρέσσεται παρά Ζ. καὶ 'Αριστοφάνει παρέξομαι. Ψ 759 έκφες' παρά Ζ. έκθος 'Οιλιάδης.

Μ 59 ἐσβαίη. ή Ζηνοδότειος καὶ ᾿Αριστοφάνειος καββαίη. Ν 2 παρά τησι. Ζ. καὶ 'Αριστοφάνης περὶ τησι 245 περὶ στήθεσσι. Ζ. καὶ 'Αριστοφάνης ενὶ στήθεσσι. 551 περισταδόν. Ζ. καὶ ' Αριστοφάτης διὰ τοῦ α, παρασταδότ. Ξ 351 ἀπέπιπτον. Ζ. ἐπέπιπτον A aus einem glossem, V Z. γράφει ἀνέπιπτον, ἀντὶ τοῦ ἐπέπιπτον, ὡς ,, χρυσέαισιν ἀν ἵπποις (Pind. Ol. 1, 41. vgl. 8, 51. 11, 69 ἀν ἵπποισι δὲ τετράσιν. Pyth. 4, 94 ἀνὰ δ ήμιόνοις). Σ 565 έπ' αὐτήν παρά Ζηνοδότφ ές αυτήν, καὶ έχει λόγον ή γραφή. Ξ 276 Ζ. καὶ 'Αριστοφάνης έξω τοῦ κέ συνδίσμου, των ἐπιβαίης. Π 188 Arist. ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει πρὸ φόως (Did. Z. δε προ φόωσδε). άγνοει δε ότι επί μεν Εύρυσθέως (Τ 118) ούτως γράφειν έγχωρεί, πρό γάρ του τεταγμένου ταϊς τικτούσαις χρόνου έγεννήθη -, έπὶ δὲ τῶν ἄλλων οὐκέτι. s. Spitzners note. Die in der Ilias sehr seltene, in der Odyssee häufiger durch Aristonicus notirte ἐπανάληψις hatte Z. auch λ 498 angebracht. Harl. Z. εί γὰρ έγων (501 εί τοιόσδ' Ελθοιμι). Ξ 427 Z. διὰ τοῦ τ, τῶν τ' ἄλλων. Unverändert nahm Aristarch B 801 προτὶ ἄστυ (andere περί: dieselben varianten Σ 210 für ἄστεος έκ σφετέρου) auf, wie Γ 126 πορφυρέη, und nicht μαρμαρέην. s. Düntzer 200; nach Spitzner ist er ihm nie gefolgt, denn zu B 801 schreibt er: iam quum Zenodoto et Aristophani sic placuisse scribat, alterum Aristarchi esse videtur.

b. Sicher ist Aristarch die palme zu geben T 11, wo Z. ganz gegen Homerische sitte das imperfect  $\eta$  einer rede voranstellte, dgl.  $\beta$  41, wo er nicht die erste person mit dem relativpronom verbinden wollte, sondern δς λαόν ηγειρε schrieb. Unsicherer ist es E 128.  $\mathring{\eta}$   $\mathring{\delta}\mathring{\epsilon}$   $\times \mathring{\alpha}\mathring{\iota}$   $\mathring{\alpha}\mathring{\imath}\mathring{\delta}\varrho\alpha$ . Arist.  $\mathring{\eta}$   $\mathring{\delta}$ .  $(\pi$ .)  $\mathring{\delta}\imath\iota$  Z. γράφει ήδ' ἄνθρωπον. ίδίως δε εξρηκεν ἄνδρα δια το και ἄνδρας (albern. l. θεάς) πολεμείν. Ι 594 ή δ. ότι Ζ. γράφει τέκτα δί δήιοι άγουσι (glossem?). Ο 86 δέπασσιν BL οι περί Z. άγνοή σαντες έπέεσσι γράφουσιν. έλέγγονται δέ φανερώς ύπο του "Θέμιστι δε δέκτο δέπας." Α. σημειούται ότι ούτως μόνον γραπτέοι, δέπασσιν. φησί γουν έν τοις έξης ,, Θέμιστι δε καλλιπαρήφ δέκτο δέπας." — άλλά μην οὐδὲ ἐπέεσσι γραπτέον ἐπιδίδωσι γὰρ ή Θέμις αὐτη τὸ ποτήριον. Σ 230 Arist. ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει "ένθάδε κοῦροι όλοντο δυώδεκα πάντες ἄριστοι' κτλ., eine coniectur zur vermeidung der doppelten zeitpartikel ένθα δε καὶ τότ ολοντο. × 240 τρίχας τε καὶ δέμας. Harl. Z. καὶ πόδας γράφει. Der ganze leib ist doch wichtiger, als die schweine-füsse, die durch der Kirke magische künste auch wohl anderen thiergestalten angezaubert werden konnten. Β 484 Όλύμπια δώματ' έχουσαι· Arist. ότι Ζ. γράφει Όλυμπιάδες βαθύκολποι. οὐδέποτε δὲ τὰς Έλληνίδας γυναϊκας βαθυκόλπους είρηκεν, ώστε ούδε τας Μούσας (Σ 339 V οὐδέ ποτε τὰς Ελληνίδας βαθυχόλπους φησί. πῶς οὐν Ζ. γράφει έσπετε νύν μοι, Μούσαι κτλ.;). 718 τόξων εὐ εἰδώς: ή δ. π. ότι Ζ. γράφει τῶν αὖ ἡγεμόνευε Φιλοκτήτης ἀγὸς άνδοων. ο δε ποιητής προδιασυνίστησιν έν τῷ καταλόγο την περί

έκαστου άρετήτ. Γ 364 Ο 192 οὐρανὸν εὐρύτ. ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει αἰπύν αἰπὸ δὲ όρος ἂν λέγοιτο, ὁ δὲ οὐρανὸς εὐρύς. παρήκει γαρ τη γη, und ich fürchte, Spitzner hat an beiden stellen einen fehler gemacht (Lehrs 167 ff.). Δ 282 κυάνεαι, σάκεσιν ή δ. (π.) ότι Ζ. γράφει ήρωων σάκεσιν. γέγονε δὲ άντιπαράθεσις του μέλανος νέφους πρός το κυάνεαι τουτο δε οίον πυκταί· αὶ γὰρ ἀραιαὶ τεφέλαι διαυγείς. Das doppelte epithet πυκιναὶ — κυάνεαι war ihm lästig. I 128 ἀμύμονα $\cdot$  ή δ. ὅτι χωρίς του σ γραπτέον ου γάρ έστι κατά των γυναικών, άλλά κατά τῶν ἔργων, ὕστερον δὲ ἐπὶ τῶν γυναικῶν ,, αὶ κάλλει ἐνίκων" 130. Αρίσταρχος (V Ζηνόδοτος) δε μετά τοῦ σ άμύμονας, schon wegen vernachlässigung des digamma von έργα geringer; freilich kehrt 270 wieder ούτως Αρίσταρχος, μετά τοῦ σ ἀμύμονας. Α 480 νέμει σκιερ $\tilde{\phi}$ .  $\dot{\eta}$  δ.  $(\pi$ .) ότι Z. γράφει γλαφνρ $\tilde{\phi}$ . τοῦτο δὲ σπηλαίω η άντρω οίκειον, νομάς δε έχοντι υπό (1. καί) συνδένδρω τίπφ ατάρμοστοτ. Ξ 179 αμβροσίους . Ζ. καὶ Αριστοφάνης καὶ μεγάλους. Π 234 δυσχειμέρου V οἱ περὶ Ζ. πολυπίδακος διὰ τὸ Καλλιμάχου ,, κρηνέων τ' Εὐρώπη (Ἐλλοπίη O. Schneider a. a. o.) μισγομένων έκατόν. Nicht zu läugnen ist, dass Aristarchs κάτεισι 1 492 mehr ἐνάργεια hat, als Zenodots δίηται. Desgleichen O 169  $\beta\tilde{\eta}$  δὲ κατ Ἰδαίων ὀρέων εἰς Ἰλιον ἰρήν besser, als ἐξ, während O 79 beide mit recht  $\beta\tilde{\eta}$  δ' ἐξ Ἰδαίων ὀρέων, ὡς ἀπὸ ίσου ἐπ' ίσου (Arist. 196) schrieben. Denn wozu braucht Juno von einem berge erst herunterzusteigen, um auf den andern zu kommen? Σ 579 σμερδαλέω· παρά δε Ζηνοδότφ κυανέω δὲ λέοντε. Ψ 2 Arist. ή δ. π. ὅτι Ζ. γράφει ἀθάνατον (auch B 741), ίνα μη ὁ Ζεὺς ἀθάνατος λέγηται, άλλ' ὁ Ξάνθος. καὶ ἐν άλλοις δὲ εἴρηται· ,,νίὸς Σπεργειοῖο, ὃν άθανάτος τέκετο Ζεύς" (Π 174, wo wir aber jetzt lesen Σπ. διιπετέος ποταμοίο. Β 741 νίος Πειριθόσιο, τον άθάνατος τέκετο Ζεύς), και καθόλου ,, άθανάτοισι θεοίσι." vgl. δία θεάων, δί' Άφροδίτη, τον δ' έξήρπαξ' Αφροδίτη όεια μάλ' ώστε θεός Γ 380; in jedem falle würde der flussgott Xanthos im grunde ebenso müssig ἀθάνατος genannt werden, als Zeus; Pirithous aber durfte gar nicht so heissen nach Arist.  $\dot{\eta}$  d.  $(\pi$ .)  $\ddot{0}$ τι Z. γράφει τὸν άθάνατον τέκετο Ζεύς, ὅπερ ψεῦδος. — Α 841 σεῖο μεθήσω. Ζ. σεῖ' ἀμελήσω. ποιητιχώτερον δε τὸ ετερον, d. h. es ist häufiger bei Homer. O 207 είδη. Z. διὰ τοῦ π, εἴπη.  $\Upsilon$  331 καί μιν φωνήσας παρὰ Zηνοδότω καί μιν νεικείων.  $\Xi$  505 σὺν νηυσί. Z. καὶ 'Αριστοφάτης ἐν νηυσί. B 258 ὁ μὲν 'Α. εἰ δέ τι, ὁ δὲ Z εἴ κ' έτι, δ προχριτέον. Doch scheint es nur coniectur zu sein wegen des überflüssig wiederholten  $\delta \dot{\epsilon}$ , das sich öfter findet; Friedl. Ariston. 32. Um nach  $\alpha \dot{v} \dot{r} \dot{\alpha} \dot{\rho}$  nicht noch einmal  $\dot{\rho} \dot{\alpha}$  zu setzen, verunstaltete Z. A 101 durch den Hiat: βη 100 r. B 448 Z. δε γράφει παρατατικώς ή ερέθοντο, όπερ ουχ άρμόζει επί άθανάτων. Dass er auch Φ 12 Γ 108 die praesensform ηερέθονται geändert, wo von unsterblichen keine rede ist, wird nicht bemerkt (vgl. Spitzner); dagegen ist es nicht zu kühn, nach analogie des eben gesagten aus der δ. π. bei B 485 auf ibn als autor des bei Aristonicus aufbewahrten παρηστε zu schliessen, οίον κατ' έκείνον τον γρόνον. βέλτιον δε καθολικώς έπὶ πάντων. es war ibm wohl zu unbequem, πάρτοθι aus πάρτα zu ergänzen. B 681 Arist. ή δ. ότι Ζ. μεταγράφει ούτως· οι δ "Αργος τ' είγον το Πελασγικόν, ούθαρ άρούρης του Ομήρου Φιλοτέγνως ώσπες προοιμιαζομένου διά το μεταβαίνειν από των νήσων και της Πελοπορτήσου επί τὰ κατὰ Θεσσαλίας, οὐκ όρτα συραφή τοῖς προδιρημέτοις. Ζ 511 βίμηα έ γουτα φέρει. Ζ. βίμφ' έά γουτα φέρει. — ὁ δὲ Όμηρος ὑπὸ τῶν γονάτων καὶ ποδῶν φέρεσθαι λέγει. Ο 405 ή δ. ότι οἱ πόδες αὐτὸν ἔφερον, οὐκ αὐτὸς τοὺς πόδας ή δε άναφορά πρός Ζ. κτλ. Δ 838 έοι. Ζ. διά του η, έην. Il 515 dachte Lehrs Ar. 140 die verwirrung in den scholien durch emendation des Didymus zu lösen: Z. nare ò ç àxoven διὰ τοῦ og st. πάρτες — διὰ τοῦ ε. Das richtige kann nur sein πάττ' έσακούειτ διά του ές (schol. L albern Z. δε άττι του παντί). Όφοα δαείη α 261 statt όφοα οἱ είη wird sogleich widerlegt durch die worte άλλ' ὁ μέν οῦ οἱ δῶκεν, und wenn Odysseus schon ein bestimmtes φάρμακον im sinne hatte (φ. ανδυοφύνον διζήμενος), das er von llos haben wollte, so brauchte er seine anwendung nicht erst zu lernen. x 41 Harl. extelécarres. Z. exteléortes. vgl. y 11 oi negl Z. ceïcar a eigortes, statt dessen wir αξίραντες haben.

c. Nur weniges möchte ich mit grösserer bestimmtheit ans Zenodots recension behalten. Θ 207 ένθ' ακάχοιτο καθήμενος ή δ. (π.) ὅτι Ζ. γράφει ἀνάπαλιν τοῦ κ (Ι. χ) ἔνθα κάθοιτ ἀκαχήμενος. ist ἀκάχοιτο das erste, so ist καθήμετος ganz müssig, geht aber κάθοιτο voran, so dient ἀκαχήμενος sehr seinem zwecke. Schwieriger wäre zu bestimmen, ob 0 526 mit Aristarch εύχομαι (d. h. καυχώμαι) έλπόμενος (so ist also Aristonicus zu corrigiren Ξ 45), oder mit Z. ἔλπομαι εὐχόμενος gelesen werden soll; aber wenn εύχομαι = καυχῶμαι ist, wie passt der dativ  $\Delta \iota \iota$  τ άλλοισίν τε θεοῖσιν? Der zuversicht wegen, mit welcher Hektor spricht, ist auf έλπομαι der accent zu legen; besser mag dagegen είχεται Ξ 366, als έλπεται sein, weil hier die dritte person steht. Vernachlässigungen des digamma in έλπομαι: β 91 v 380 K 105 N 813 P 488 ι 419 O 539 N 8 Σ 194. - O 225 οίπες ενέςτεςοι. Arist. ότι Z. γράψει οίπερ νέρτατοι. πρός ούδεν δε το ύπερθετικόν μετάκει ται. τοῦ γὰρ κατωτέρου (τούτων γὰρ τῶν κατωτέρων Friedl.) κατώτερος οὐδείς ἐστι», d. h. von den göttern gibt es nur zweierlei; die kinder des Kronos (obere götter), und die mit ihm von Zeus in den Tartarus geschleuderten (untere); wie kommt aber Aristonicus dazu, so zu reden? rechnet er denn Hades mit seiner schaar zu dem obern götterkreise? und ausserdem verstand ja Z. das νέρτατοι nicht im vergleich zu den übrigen göttern, sondern zu der ganzen welt.

Berlin.

### XXXI.

## Ob sacra via oder via sacra?

Als Horaz die worte schrieb: Ibam forte via sacra, sicut meus est mos (Sat. 1, 9, 1.), liess er sich wohl keine ahnung beikommen, nach beinahe zwei jahrtausenden desshalb vor das forum der kritik gezogen und nicht ohne den vorwurf der schuld heimgeschickt zu werden. Unseres wissens war Göttling 1) der erste, welcher die bemerkung, jedoch in unschuldiger weise, hinwarf, dass via sacra die herkömmliche wortstellung sei. Einen schritt weiter ging W. A. Becker 2), indem er diese stellung mit vielen beispielen zu begründen und selbstverständlich als die richtige zu bezeichnen suchte. Es war natürlich, dass durch eine solche beweisführung ein leiser vorwurf der salloperie auf den dichter fiel oder doch sein verfahren als subjectiv = willkürlich erscheinen liess. Urlichs 5) nahm sich der gäng und gäbe ge-

1) Zuerst in Göttling's universitätsprogramm: Sollemnia disputationis publicae — — indicit — — Inest commentatio de sacra via Romana, lense Schreiber, 1834. 8. s. 4., abgedruckt im "archiv für philologie und pädagogik" 3, 4. s. 629—34.

2) Guil. Ad. Becker de Romae veteris Muris atque Portis. Lips., Weid—

mann. 1842. p. 23. u. desselben "handbuch der römischen alterthümer". Erst. theil. Ebendas. 1843 s. 219 ff. Daselbst wird nr. 336. bemerkt. "es ist schon in der schrift de Romae vet. mur. etc. bemerkt worden, dass nach gutem römischem gebrauche durchaus Sacra via, nicht Via sacra, zu schreiben ist. Ausser den angeführten stellen, Plin. 19, 1, 6. Sueton. Vitell. 17. Ascon. z. Cic. p. Mil. 14. sind mir nur noch einige inschriften (Grut. D. cxxvii, 1. D. cxxviii, 5.) bekannt, wo sich ebenfalls Via sacra findet. Allein diese späten grabschriften haben für den richtigen gebrauch nicht mehr beweiskraft als die Notitia imperii, wo auch die stellung dieselbe ist. Horat Sat. 1, 9, 1. Ibam forte via sacra, ist nur durch das metrum bedingt; [?!] etwa wie Ovid. Fast. 5, 148. sagt: diva canenda Bona est, während der name nie dea Bona lautete, noch lauten konnte. Schriftsteller der bessern zeit aber schreiben nur Sacra via und diese form ist als die gültige auch durch den namen Sacravienses und des Festus vorschrift, man solle nicht Sacravia und Novavia, sondern beides getrennt schreiben, über allen zweisel erhoben"

3) Römische topographie in Leipzig". Von L. Urlichs. Stuttg. und Tübingen 1845. Dagegen schrieb Becker: "Zur römischen topographie". Antwort an hrn. Urlichs. Lepz. 1845., hierauf L. Urlichs: "römische

wordnen via sacra und somit des dichters an, aber mit zweidentigem erfolge, wie es scheint; denn Wüstemann bemerkt zu obigem passus: "Mit Becker . . . bemerken wir, dass man nicht, durch die stelle des Horaz verleitet, sagen darf via sacra, sondern sacra via, wie die guten prosaiker thun". Demnach dürfte es manchen bedünken, als habe der dichter eine ausnahmestellung geltend gemacht oder eine octroiirung sich erlaubt, und mit recht, wie es weiterhin sich zeigen wird. Am strengsten aber verfuhr Kreyssig 4) mit Horazens scheinbar masslosem verfahren, indem er mit hinblick auf Urlichs' ansicht den obigen vers "einen fractum atque elumbem hexametrum" nennt. Indess müssen wir, um der wahrheit die ehre zu geben, beifügen, dass ebenderselbe in einer schrift 5), die uns jetzt erst zu gesichte gekommen ist, sein hartes urtheil durch die worte: Romani igitur hac in re sibi non constitisse videntur, zu ermässigen gesucht hat. Und warum sollte man auch ceteris paribus den massstab hoher kunstfertigkeit an den horazischen hexameter legen, da der dichter es ja selbst darauf angelegt hat, so kunstlos und so wenig gravitätisch wie möglich in seinen sermonen aufzutreten? Kirchner dürfte diesen umstand in den bekannten erörterungen über Horazens hexameterbildung in den satiren zur höchsten evidenz gebracht haben. Aber wie dem auch sei, die sache bleibt merkwürdig genug, um das wisserschaftliche interesse in anspruch zu nehmen. Der sicherste weg, um zu einem resultate zu gelangen, scheint uns der erfahrungsweg zu sein. Wir wollen zu dem ende die uns bei der lecture aufgestosmen beispiele in einer übersichtlichen reihe aufstellen, auf jegliche vollständigkeit, wie sich's von selbst versteht, gern verzicht leistend. Gleich von vorn herein müssen wir jedoch das geständniss ablegen, dass uns Urlichs' dessfallsige beweisführung und die mit selbiger ohne zweifel verbundnen schriftstellen zur zeit unbekannt geblieben sind. Den grammatikern gebührt, in so fern sie aus alten quellen geschöpft haben, der vorrang: Festus nach Paul. Diac. p. 139. Lindem. Sacra via in urbe Roma appellatur, quod in ea foedus ictum sit inter Romulum ac Tatium. Festus selbst giebt p. 238 dieselben worte wieder mit dem für unsre erörterung nicht unwichtigen zusatze: quidam, quod eo itinere utantur sacerdotes idalium sacrorum conficiendorum causa. itaque ne eatenus quidem, ut vulgus opinatur, sacra appellanda est a

topograph. in Leipzig". Antwort an hrn. Becker. Bonn, König, 1845. Il. Antwort an hrn. Becker. Ebend. 1846. Die kunde dieser streitschriften haben wir den öffentlichen blättern entnommen.

ten haben wir den öffentlichen blättern entnommen.

4) Liv. Fragmentum ex palimps. Toletsno erutum — ed. I. Th. Kreyssig. Misn. 1849. 4. p. 26. (schulprogramm).

5) Curae Secundae ad T. Livii Historiarum Reliquias ex palimpesto

<sup>5)</sup> Curae Secundae ad T. Livii Historiarum Reliquias ex palimpesto Toletano erutas. Edidit Dr. Jo. Theoph. Kreyssig etc. Misenae, sumptibus et typis C. E. Klinkichtii et fil. 1852. 8. p. 16.

regia ad domum Regis sacrificuli, sed etiam a Regis domo ad sacellum Streniae, et rursus a regia usque in arcem, nec appellari debere ait Verrius, sed disiuncte ut ceteras vias Flaminiam, Appiam, Latinam. Ut ne Novamviam quidem, sed Novam viam. - Ascon. ad Cic. pr. Milon. 14, 37. in sacra via traditur pugna commissa, in qua est regia (kurz zuvor in umgekehrter stellung). Id. ad Cic. Act. I. in Verr. 7, 19. Fornix Fabianus arcus est intra regiam in sacra via Fabio censore constructus etc. - Serv. ad Virg. Aen. 8, 646. cui (Cloeline) data est statua equestris, quam in sacra via hodieque conspicimus. ebendas. 8, 641. Huius autem facti in sacra via signa stant. -Varr. R. R. 1, 2. Huiusce pomaria summa sacra via, ubi poma veneunt, contra auream imaginem. Varr. L. IV. p. 15. Bip. Hinc oritur caput sacrae viae ab Streniae sacello — Huius sacrae via pars haec sola volgo nota, quae est a foro eunti proximo clivo. Ibid. p. 42 inter sacram viam et macellum editum — Cic. pr. Planc. 7, 17. Equidem — — non illum accuso, qui est in summa sacra via. - Liv. 2, 13, 11. in summa sacra via fuit posita virgo insidens equo. Id. 43; 16, 4. Clientem libertinum parietem in sacra via adversus aedes publicas demoliri iusserant. Id fragm. ex palimps. Toletano erut. p. 16. ed. Kreyss. candidatum praetorium sacra via de tectis cum magno tumultu invadit. - Tacit. Hist. 3. 68. Iter - - solum quo in sacram viam pergeret, patebat. - Suet. Caes. 80 in sacra via; eben so c. 46. - Trebell. Poll. vit. Gallien. 1. p. 478. Obr. Fuit denique hactenus statua in pede montis Romulei, hoc est ante sacram viam. - Solin. I. p. 2. F. Ancus Martins in summa sacra via, ubi aedes Larum est, habitavit — — Tarquinius priscus ad Mugoniam portam supra summam novam viam (1, 24.). -Monum. Ancyr. in Oberlin. ed. Tac. II. p. 844. In summa sacra via aedem deum penatium feci. - Porphyr. ad Horat. Od. 4, 2, 35. per sacram viam. — Scholiast. Cruq. ad Epod. 4, 7. incedis per sacram viam - Sacra via Romae erat, quae ducebat ad Capitolium — Gudii Inscr. 212, 5. negotiator de sacra via. - Reines. Syntagm. Inscr. cl. margaritarius de sacra via. — Murat. Inscr. 941, 2. gemmarii de sacra via. Vgl. dens. in den addend. — Orell. Inscr. n. 4193. Flaturarius de sacro via. Id. n. 4149. Aurifex de sacra via. Id. n. 4156. Caelator de sacra via. Id. n. 4292. Tibiarius de sacra via. - Id. n. 4300. Unguentarius de sacra via. — Plntarch. Cic. 16. èv άρχη της ίερας όδου - 22. διά της ίερας όδου και της άγορᾶς μέσης — Id. Popl. 19. την ίεραν όδον πορευομένοις — Dionys. Halic. 2, 50. παρά ταις καλουμέταις Μυτωτίσι πύλαις αί φέψουσιν είς τὸ Παλάτιον έκ τῆς ἱερᾶς ὁδοῦ. ld. 5, 35. στάσιν είκόνος χαλκής — - ἀνέθηκαν έπὶ τῆς ἱερᾶς ὁδοῦ, τῆς εἰς τὴν αγοράν φερούσης. Vgl. 2, 46. κατά μέσην μάλιστα την καλουμέτην ίεραν όδον συνεκράθησαν άλλήλοις - Appian. fr. 1, 5. συνaltorres 'Pomublos τε καὶ Τάτιος ές την έξ έκείνου ίεραν καλουμένην όδον.

Obgleich die dichter weder der einen noch der andern ansicht einen sichern halt gewähren, so finden sich doch bei ibnen viele stellen, in denen die in rede stehende wortstellung ihrer phantasie vorgeschwebt zu haben und demnach durchzuklisgen scheint. So beim Horaz selbst: Od. 4, 2, 35. quandoque trahet feroces Per sacrum clivum merita decorus Fronde Sucambros. Epod. 4, 7. Videsne, sacram te metiente viam etc. 7, 7. Britannus ut descenderet Sacra catenatus via. — Ovid. A. A. 2, 266. Illa vel in sacra sint licet empta via. Id. Am. 1, 8, 100. Si tibi nil dederit, sacra roganda via est. - Propert. 2, 22, 15. Pald. Cui saepe immundo sacra conteritur via socco. vgl. v. 38. - Martial. 2, 63, 2. Sola tibi fuerant sestertia, Miliche, centum, Quae tulit e sacra Leda redempta via. Id. 4, 79, 7. Et sacro decies repetis Palatia clivo. Id. 1, 71, 5. Inde sacro veneranda petes Palatia clivo — Anthol. lat. ed. Burm. 5, 21, 3. Haec quaecumque tibi posui vernacula poma, De sacra nulli dixeris esse via - Prudent. contra Symm. 1, 218. Ad sacram resonare viam. - - Mehr noch als die dichter geben die prosaiker der desfallsigen wortstellung ein grosses gewicht, indem aus anderweitigen beispielen die analogie sich kund giebt, z. b. Festus nach Paul. Diac. p. 29. Appia via et aqua ab Appio Claudio est appellata. Id. p. 37. Cassia via a Cassio strata Id. p. 146. Salaria via Romae est appellata, quia per eam Sabini sal a mari deferebant. Festus p. 254. Salariam viam incipere ait a porta, quae nunc Collina a colle Quirinali dicitur. -Ascon. in Argum. or. pr. Milon. p. 37. Nominatim caedem in Appia via comprehendit. — Porphyr. ad Horat. Epist. 1, 18, 20. Brundusium pervenire et Numicia et Appia via potest, qui voluerit. - Cic. pr. Milon. 7, 18. Itaque in eadem ista Appia via non fuit illud facinus puniendum; ebenso 6, 15. 21, 57. pr. Leg. Manil. 18, 55. und Aurelia via Catilin. 2, 4, 6. - Liv. 22, 1, 12. Appia via. Id. 22, 55, 4. Appia et Latina via. Id. 7, 9, 6. Salaria via. Id. 2, 11, 7. 3, 6, 7. 5, 49, 6. Gabina via". ld. 1, 41, 4. 5, 32, 6. in novam viam — in - nova via. - Plin. Hist. N. 31, 7, 41. ex nomine Salariae viae. - Tacit. Hist. 4, 11. Ad quadragesimum ab urbe lapidem Appia via - extinguitur. - Sueton. Domit, 17. Cadaver Phyllix nutrix in suburbano suo Latina via funeravit. Id. Ner. 48. inter Salariam et Nomentanam viam - Eutrop. 7, 15. inter Salariam et Nomentanam viam. Id. 7, 16. Aurelia via. — Martial. 9, 102, 2. Ausoniae viae. Id. 10, 6, 6. Flaminia via. -- Rutil. Itiner. 1, 108. Rupit Tarpeias hoste premente vias. — Ausserdem noch Tacitus wie vorhin Hist. 3, 27. Proxima Bedriacensi viae tertiani septimanique sumpsere. Id. Ann. 3, 9. Piso per Picenum ac mox Flaminiam viam adsequitur legionem. Vgl. 13,

47. Hist. 2, 64. 3, 82. nebst Ann. 6, 33. Hiberi locerum petentes Caspis vis Sarmatam in Armenios raptim effundunt. Id. Ann. 11, 32. Ostiensem viam. Hist. 3, 78. Salaris via. — Strab. 5, 3. p. 370. Tehn. η τε Σαλαρία όδὸς οὐ πολλη οὖσα. 5, 2. p. 366. ἐπὶ τῆ Φλαμινία όδῷ. p. 368. την Φλαμινίαν όδὸν. 5, 3. p. 377. η Αππία όδὸς ἐστρωμένη. 5, 4. p. 388. ἐν δεξιᾳ τῆς Αππίας όδοῦ vergl. mit πόλις ἐν τῆ ὁδῷ τῆ Ἀππία κειμένη and παραβέβληται τῆ ὁδῷ τῆ Αππία 5, 3. p. 377— 78. Mit dieser wortstellung hat Kreyssig auch die ideenverbindung des Sacer mons in vergleichung gesetzt, als Lie. 2, 32, 2. in sacrum montem secessisse, 2, 33, 3. 3, 52, 2. 3, 54, 12. 3, 61, 5. 3, 67, 11. 9, 34, 3. 34, 7, 14. Plin. H. N. 19, 4, 2. Flor. 1, 23, 1. (vgl. 1, 24, 3. ab Aventino monte) Festus s. v. Sacer mons; worm noch Oros. 2, 5. sacrum montem insedit und Auson. Griph. 79. sacro de monte Tribuni gefügt werden kann.

Trotz der obigen beispiele steht das horazische via sacra mit seinen analogen fällen nicht als eine einzelne erscheinung da, so dass es sich der mühe wohl verlohnt, auch auf der andern seite dem argumentum a posteriori nachzugehen, um einen festen boden zu gewinnen. So sagt Plin. H. N. 19, 1, 6. Mox Caesar dictator totum forum contexit vianque sacram ab domo sua ad clivum usque Capitolium ctc. - Senec. Controv. 4, 27. p. 199. Bip. quum thermas prospicientes viam sacram aedificasset — Sueton. Vitell. 17. Seminudus in forum tractus est — per totum viae sacrae spatium. - Ascon. ad. Cic. pr. Mil. 14, 37. inter candidatorum Hypsaei et Milonis manus in via sacra pugnatum est (kurz nachher in umgekehrter ordnung). - Porphyr. ad Hor. Sat. 1, 9, 1. refert — incedentem se via sacra incidisse in hominem molestum. — Schol. Cruq. ad Epod. 7, 7. ut per viam sacram duceretur pro triumpho ad Capitolium. Ebenso Od. 4, 2, 35. - Inscr. ap. Orell. n. 4148. Auraria et margaritaria de via sacra. Ibid. n. 4155. Cabatores de via sacra. Ibid. n. 4192. Flaturarius de via sacra. Ibid. n. 1303. Viam Augustam - - et viam sacram restituerunt. Von analogen beispielen mögen hier folgende platz finden: Cic. pr. Mil. 33, 91. Et sunt, qui de via Appia querantur. Id. ad Att. 8, 11. C. Censeo, via Appia iter facias (worte des pompejus). Id. pr. Cluent. 59, 163. caupo de via Latina. — Liv. 4, 41, 8. lam consul via Lavicana ad fanum Quietis erat. Id. 22, 36, 8. In via Fornicata -- aliquot homines de coelo tacti exanimatique fuerant. Id. Epitom. 20. C. Flaminius censor viam Flaminiam munivit et circum Flaminium exstruxit. Id. 22, 11, 5. via Flaminia, 22, 12, 2. viam Latinam. 3, 52, 3. Via Nomentana. 10, 36, 16. via Latina. - Tac. Ann. 2, 30. Consultavit Libo, an habiturus esset opes, quis viam Appiam Brundusium usque pecunia operiret. Id. 3, 21. in ipso viae Postumiae aggere. — Val. Max. 1, 8, 4. Fortunae etiam muliebris signum, quod est vis Latine ad quartum milliarium, eo tempore cum aede consecratum. - Eutrop. 2, 9. Appius Claudius - viam Appiam stra-- Antonin. Itiner. p. 289. Wesseling. Via Aurelia. — A. Gell. 10, 2. in via Laurentina. - Ascon. in Argum. orat. pr. Mil. p. 36. Orell. Semianimem Clodium extractum in via Appia occisum esse. Id. 14, 37. Haec viam Appiam - - cruentavit. ld. 19, 49. Via Appia est prope urbem monumentum Basilii. -Festus nach Paul. Diac. p. 67. Lindem. Flaminius circus et vis Flaminia a Flaminio consule dicta sunt (jedoch L. Flaminia via). -Acron. und Schol. Cruq. ad Hor. Epist. 1, 16, 60. via Salaria. -Scholiast. Pers. 2, 36. via Salaria prope urbem. — Orell. Inser. n. 648. Tib. Claudius Drusi F. - viam Claudiam Augustan munit. Vgl. n. 708. 711. Ibid. n. 143. Curat. viar. Valeriae Claudiae et Traianae Frentanae. n. 150. viam Traianam App. n. 1162. Pontem viae Salariae restituit, vgl. 4358. Ibid. n. 1068. viam Herculiam restituit. 2570. viae Ostiensis Campanae. n. 2648. per viam Flaminiam; vergl. 3309. 4370. 4836. Ibid. n. 3310. Viam Augustam ab via Annia - sternendam curarunt. Vgl. 3313. 3314. Ibid. 539. App. Claud. in censura viam Appiam stravit. Vgl.: n. 4947. Ibid. n. 3306. Curator. viar. Clodiae, Anniae etc. Vgl. n. 3307. Ibid. n. 208. Curator viae Nomentanae. u. 2274. Cur. viae Valeriae. n. 2367. Curatori viae Appiae. n. 2369. Curator viae Aureliae und n. 2272. 2760. n. 3044. Curator viae Labicanae. Vergl. 822. 3307. 3143. Ibid. n. 3121. circum viam Postumiam. n. 3315. in viam Poplicam Campanam. n. 4353. ager est via Latina. - Hinsichtlich des in den bereich der untersuchung gezogenen sacer mons kann selbst der wahrheitsliebende sinn Kreyssig's in seinen Curae secundae nicht umhin, die umgekehrte stellung bei Liv. 3, 52, 3. castra in monte sacro locavere, bei Cic. de Rep. 2, 33. Nam quum esset ex aere alieno commota civitas, plebs montem sacrum prius, deinde Aventinum occupavit, und Orat. pro Corn. I. fr. 23. ed. Nobb. montem illum trans Anienem, qui hodie mons sacer nominatur und bei Sallust. Hist. 1. fr. 8. ed. Gerl. min. plebes - armata montem sacrum atque Aventinum insedit bemerklich zu machen, wozu noch als nachlese hinzugefügt werden kann Pomponius lib. 1. Dig. tit. 2. §. 20. lisdem temporibus, quum plebs a patribus secessisset anno fere septimo decimo post reges exactos, Tribunos sibi in monte sacro creavit etc. - Avien. Or. marit. 504. mons sacer caput exserit. Auch darf nicht unbemerkt bleiben, dass Cicero dieselbe wortstellung Rep. 2, 37. zu wiederholen für gut gefunden hat. Vergl. Serv. zu Virg. Aen. 8, 479. Ovid. Fast. 3, 664., so dass eine stelle die andre paralysiret.

Wenn wir in folge der beigebrachten schriftstellen Wüstemanns urtheil (Jahn's jahrbb. 57, 2. s. 143), auf welches sich Kreyssig beruft: "so ist auch Appia via das gewöhnliche; wenn wir

bei Cicero pro Milon. 91. via Appia finden, so ist hier diese stellung absichtlich gewählt, um den gegensatz von curia hervorzuheben", auf sich beruhen lassen müssen, so dürfte die frage nahe liegen, ob nicht bei Horaz ebenfalls ein beabsichtigter gegensatz anzunehmen sei. Es liegt am tage, dass die römische anschauungsweise, wenigstens in der alten klassischen zeit, der wortstellung sacra via, Appia via und dergleichen den vorzug zu geben pflegte, vielleicht desshalb, um die bezeichnung der jedesmaligen strasse vor den, dem innern sinne vorschwebenden, andern strassen und wegen schärfer zu betonen; auch klingt jene benennung bei Horaz selbst in den oben angeführten stellen (Od. 4, 2, 35. Epod. 4, 7. 7, 7.) vernehmbar durch, wie viel man auch dem poetischen elemente rechnung tragen mag; es dürfte daher ein ähnlicher fall wie bei bonus vir und vir bonus sich ergeben. Wenn also der dichter bei den worten: Ibam forte via sacra in das attributive satzverhältniss umsprang, d. h. quae sacra est, so fällt nach unserm sprachgefühl eine gewisse humoristische färbung auf jenen passus, als hätte er gleich im voraus andeuten wollen, was auf der heiligen strasse ihm unheiliges begegnet sei. Es versteht sich von selbst, dass das "heilige" im römischen sinue zu fassen ist. War demnach die sacra via damals wirklich die vorherrschende namensbenennung 6), so musste das sprachgefühl des lesers eben so berührt und angeregt werden, wie in jenen zwei fällen, wo Horaz (Sat. 1, 4, 13. A. P. 309.) scri-

6) Wenn Kreyssig in der erstern schrist p. 26. mit scharsem kritischen urtheile auf Becker's seite tritt: "Nam fractum illum atque elumbem hexametrum: Ibam — mos, Urhichsius, qui Horatium, si voluisset, ita scribere potuisse opinatur, sibi habeat", so müssen wir dagegen Urlichs unsre volle zustimmung geben. Deum da es dem dichter gelungen war, in den weit schwierigern lyrischen partien die namensbenennung durchzuführen, so muss hier wohl ein, uns unbekannter, grund vorliegen, von der herkömmlichen redeweise abzuweichen, oder wir müssen der vermuthung raum geben, dass via sacra in der umgangssprache eben so gewöhnlich gewesen sei als sacra via in der schriftsprache. Wie kam es denn, dass Livius so kurz hinter einander sacer mons und mons sacer schrieb? Auch uns Deutschen ist eine analoge anschauungsweise, die sich oft nur dunkel im sprachgefühle offenbart, nicht ganz fremd. Welchen Berliner überkömmt nicht ein stilles lächeln, wenn er die "heilige geiststrasse" von einem fremden die "strasse des heiligen geistes" nennen hört? Hinsichtlich der inschriften, welche oben ziemlich zahlreich vertreten sind, denen Ad. Becker überhaupt keinen absonderlichen werth beizulegen scheint, können wir nicht umhin, Mommsen's (verh. der k. sächs. gesellschaft d. wiss. 1852. III. IV. s. 253) beherzigungswerthes wort in erinnerung zu bringen: "es ist dieser inschristenschatz, richtig gebraucht, noch etwas mehr als ein notizenvorrath, er ist neben dem bilde, welches die antike literatur uns von jener wunderbaren epoche überliesert hat, der treue spiegel derselben, der, ohne ansprüche zu machen auf ordnung und kunst, das platte und triviale so gut zeigt, wie die simplicität und die grösse des alterthums und mit seiner unmittelbarkeit auf die stilisirte und manirirte überlieferung nicht selten erst das rechte licht wirst."

bendi recte schrieb, andrer umstellungen gar nicht zu gedenken. Wem dieser erklärungsversuch zu gewagt scheinen sollte, der wird den dichter auf eine andre weise zu rechtfertigen wissen, welche ihm die obigen beispiele sattsam an die hand geben. Kurz, unsre absicht ist vollkommen erreicht, wenn auf den angefochtnen vers, sei es auf diese oder jene art, ein günstigeres licht als zeither fällt.

Rudolstadt.

L. S. Obbarius.

# Zu Hesychius Milesius de Origine Constantinopoleos.

Nachstehende varianten, eine theilweise berichtigung und ergänzung der Bastschen collation, enthalten die abweichungen des Palatinus 398 von Orelli's text.

Titel: ΠΑΤΡΙΑ ΚΩΝΌΤΑΝΤΙΝΟΠΟΛΕΩΣ ΚΑΤΑ HCT. ΧΙΟΝ 'ΙΛΛΟΥΕΤΡΙΟΝ | 1 Καίσαρος] καίσαρος μοναρχίας | 3 ίχθυς | άρκτώιων | 4 ές τήν | 5 Νίσου] εήσου, von neuer hand νίσου | άναπλάττουσιν | 6 εθέλουσιν | λέγουσιν | λυθείσης δ' αὐτή της παρθετίας ύπὸ διὸς εἰς βοῦτ | 8 καθό | τ'οὖτομα | άμαλθίας 9 σεμέστραι | τ'ούνομα | βυζύης | 11 αποπτάς έστη fehlt | Άγαμέμοσος] αγαμέμοι (sic), also αγαμέμοσοι έγχωρίοις τουτο κατέλειπεν | 12 διέγραψεν | 13 μετελάμβανεν von der ersten hand, jetzt statt des ny paragogicum rasur | 14 léyouges | 15 rugaios | ένθα] ένθεν | ιπποδρόμιου (sic) | 16 αΐαντός τε καί | ένθα] ένθει 17 ταύτα πρός] ταύτα είς | 18 πολέμους | έναντίοις έπιφαιείσα δίκην βελών η ακοντίων | απολύειν | αυτης] αυτούς | 20 τ'ουτομα อ้าย] อ, те | ล้ายธเท | 22 o divews พีท ย่ง | ทุ้มอท | ลักษิยท มแน่ อิเฉาอูน่ψας | 23 ἐπεφοίτησεν | 25 τῶν ἐκ Τυάνων τοῦνομα | ἀλλήλοις ορῶντας | 26 διώρυξί | 27 ἐρύσαντο | αὐθις τὰ πρός | 28 προςορμήσας | 30 κλήιζεται | ἐς πάφον ἤδε | ὅτε πλῶεν | 31 θράικας | μιλίω | 32 ίχθυς | όμου την πόλιν ohne μέν | 33 της ποντικής θαλάσσης | 34 φιδάλειαν είν ένὶ κοσμήσας | 36 έωιων | 37 λου-

τρόν | ἄλλος | διών | 38 μέχρι μεν οθν περιήν | 41 ἀφίδες | την αθτού στήλην

Rudolstadt.

R. Hercher.

### XXXII.

### Nestors erzählung Il. A 668-762.

Wenn diese episode von fremdher in den Homer kam — und schon aus sprachlichen gründen ist kaum daran zu zweifeln — 1), so liegt der gedanke zunächst, dass hier ursprünglich nicht Nestor in eigner person sagte: αὐτὰς ἐγῶν ἐπόςουσα κελαινῆ λαίλαπι ἶσος v. 747 und πάντες δ' εὐχετόωντο θεῶν Διῖ, Νέστοςὶ τ' ἀνδςῶν v. 761, sondern dass der rhapsode von ihm als einem dritten erzählte, etwa Νέστως δ' αὐτ' ἐπόςουσε v. 747. Der andere vers 761 passt, auch wie wir ihn jetzt lesen, besser für die dritte person.

Ferner ist es wahrscheinlich, dass diese, wol nicht erst neu gemachte sondern nur neu zugeschnittene erzählung ursprünglich länger war. So scheint v. 703 zu erklären das zŵr ἐπέων; "Neleus zürnte wegen dieser worte und thaten", drohende worte also hatte Augeas seiner that hinzugefügt, aber was das für worte waren lässt der vorhandene text nicht erkennen.

Ueber einen wesentlichen punct dieser erzählung aber war man schon im alterthum uneinig. Es gab nämlich deren welche glaubten dass Nestor v. 699 sqq. von den olympischen spielen rede (Strabo VIII, 3 p. 173 Tauchnitz). Das viergespann welches v. 699 bezeichnet zu sein scheint, verstiess gegen die sitten der heroen, die vor ihren wagen nur zwei pferde brauchten. Dennoch war hier die rede von vier rossen und [nur] einem lenker. Die alexandrinischen kritiker wurden dadurch so in verlegenheit gesetzt, dass sie erklärten, der dichter könne zwei synoriden mit je einem lenker meinen, oder auch: einem sohne des Poseidon könne man ein viergespann allenfalls hingehn lassen — înnuoς γὰο ὁ θεός (Schol. Λ 699, cf. Lehrs Aristarch. p. 196 sq.).

1) Spitzner zu Λ 670 und Schneidewin Rhein. Mus. V, 407 meinten indess anders. G. Hermann (Op. V, 75) sah in der episode ein beispiel roherer dichtung von Homer. — Die Peloponnesier hatten gedichte von Nestor, von Herakles, die ohne zweifel viel eigenes, alterthümliches bewahrten, z.b. solch ein wort wie σπιδίος Λ 754. Die abweichungen der darstellung aus ördich verschiedner quelle herzuleiten, scheint räthlicher.

Diese erklärungen fordern eben nur auf zureichendere an die stelle zu setzen und zu dem ende wollen wir die von Nestor erzählten thatsachen in's auge fassen.

"Der hochbejahrte Pylierkönig Neleus ist persönlich gekränkt von dem könige der Eleer<sup>2</sup>), dem Augens, durch den raub eines viergespannes, das jener zu den kampfspielen gesandt hatte."

Wo war der ort dieser spiele? in Elis, sagt Strabo 5). Da die stadt aber erst nach den perserkriegen zusammengebaut wurde, doch in der stadt Elis nicht. Im reiche Elis also; woraus folgert er das? weil es v. 698 heisst καὶ γὰς τῷ χοεῖος μέγ ὀφεί· λετ ἐν "Ηλιδι δίη. Aber den schadenersatz freilich war man dem Neleus dort in Elis schuldig, in Elis, in der macht des königes von Elis war das geraubte gespann jetzt. Ob aber auch die spiele in Elis waren, bei denen das gespann genommen ward, bleibt zweifelhaft. "Augeas hielt das gespann des Neleus daselbst zurück" (αὐθι κάσγεθε v. 700. 701). Er kann es auf dem rechten ufer des Alpheus zurückgehalten haben, dass es nicht heimkehrte durch die furth auf das linke, nach Pylos in Triphylien 4) wo Neleus herrschte. Die spiele können eben am rechten ufer, in der nähe der furth gewesen sein, bei Olympia in der Pisatis. Wir sehen aus Pausanias 6, 22, 2, dass die Eleer mit ihren nachbaren fortwährend haderten um das vorrecht die Olympien anzustellen. Das grenzgebiet des Alpheus war bestritten, wie alle grenzgebiete; die erzählung Nestors zeigt es auch (v. 711) und wir lesen, dass nicht bloss der südlich herrschende Neleus (mit seinem bruder Pelias) diese spiele angestellt habe, sondern

2) Die Eleer heissen im verfolge Epeer, homerischem usus gemäss (Lehrs Aristarch. p. 236). Nur im eingange heissen sie Eleer v. 671, wie die Pylier am schlusse Achäer v. 759. Eingang und schluss waren der änderung vorzugsweise unterworfen, wenn ein fremdes stück eingeschoben wurde, welches früher seine eigne gestalt hatte. Eleer und Achäer waren verständlichere, modernere namen, Achäer nämlich sofern die Pylier als ältere einwohner gegenüber den eindringenden Doriern so heissen konnten. Dass aber die Eleer ausser dem homerischen namen (Epeer) auch noch, als dritten namen! sogar ebenfalls den der Achäer tragen, nach zwei varianten (Schol. A) v. 694. 737, ist ganz heillos, weil v. 759 ihre feinde so heissen. Dennoch ist es denkbar, dass, ehe vielleicht v. 759 überall existirte, des Augeas leute, welche ja Herakles bestritt, Achäer genannt wurden in Heraklesliedern und dass an dieselben sich anlehnend der verfasser eines Nestorliedes den namen beibehielt gegenüber den Pyliern, wiewol hier freilich der alte stammname der Epeer allein richtig war. Die althomerische bedeutung von 'Agaiot (alle Griechen vor Troja) war ihm abhanden gekommen und die spätere engere bedeutung (bewohner zon Achaja) konnte sich erst nach vielen schwankungen feststellen. Uebrigens ist uns an den andern stellen nichts von einer variante überliefert; v. 694 mochte zudnozirweg sein gewohntes 'Azuwi heranziehn.

3) VIII, 3 p. 173 sq.

<sup>4)</sup> Nitzsch zur Odyssee Th. I p. 134 sqq. nimmt für die Odyssee das messenische Pylos als Nestors wohnort an, für die Ilias, für diese stelle wenigstens das triphylische. Strabo hat die nachweisung.

der nördliche nachbar Augeas ebenfalls (Pausanias 5, 8, 2), dass also der besitz schwankte.

"Und wie Augeas, so haben auch seine unterthanen, die Eleer, ihren nachbaren, den Pyliern wiederholt ähnliche anlässe gegeben zur klage und zum anspruch auf schadenersatz <sup>5</sup>). Da nun macht sich des Neleus junger sohn Nestor auf busse zu nehmen von den Eleern und es gelingt ihm zahlreiches vieh gewaltsam hinwegzuführen, nachdem er den Hyperochiden Itymoneus aus Elea, welcher das vieh vertheidigt, erschlagen hat."

Der zusammenhang der thatsachen scheint zu verlangen, dass wir uns den Itymoneus in einem nahen verhältnisse zum Augeas denken. Die enorme menge der beute — nicht 200 stück sondern 200 heerden vieh, dazu 150 stuten von beliebtester farbe (ξανθαί) und viele mit füllen — erinnert an den überreichen Augeas, an seine heerden und ställe. Es werden also wol die heerden des Augeas selber sein welche Nestor nimmt und wenn Itymoneus seine rinder vertheidiget (ἀμύνων ἡσι βόεσσιν v. 674), so erkennen wir eben nur den guten hirten, der für seine schafe einsteht d. h. für die von ihm gehüteten; es müsste denn sein dass man den vertheidiger zu einem prinzen des eleischen königshauses machte, weil Augeas ein sohn des sonnengottes war und des Itymoneus vater Hypeirochos sich leicht mit dem Hyperion identificirt; cf. 735 Ἡέλιος φαέθων ὑπευέσχεθε γαίης 6).

"Der kecke Neleussohn konnte also seinem alten vater die herrliche beute bringen, durch deren vertheilung nun jeder anspruch auf schadenersatz zu befriedigen war. Man ging an's werk, Neleus wählte sich 300 stück vieh aus und das andere wurde weiter ordentlich an das volk vertheilt; denn die Pylierfürsten hatten sich zu dem ende versammelt. So beschafften sie nun dieses" [schmauseten fröhlich und] "opferten auch den göt-

5) Als grund dieser zahlreichen kränkungen des einen völkchens gegen das andere wird noch hinzugefügt: "der leidende theil — die Pylier — wäre numerisch geschwächt und hart mitgenommen gewesen von dem Herakles, der die tapfersten erschlagen und auch die prinzen des Neleus bis auf den einzigen Nestor." Es können diese verse (689—695) eine historisirende zugabe sein, aus Hesiods Katalogen wesentlich entnommen (Düntzer fragm. p. 31) und ursprünglich diesem preisliede auf Nestor fremd. Denn die Pylier zeigen sich nicht schwach und gebeugt, sondern muthig (716. 717) und sie siegen ja auch. Doch weiss ich nicht, ob der verfasser nicht etwa meinte so den Nestor noch mehr zu verherrlichen, weil er die weit stärkeren bezwang, und es ist klar dass auch andere stellen der erzählung einen historisirenden charakter, eine anlehnung an bekannte thatsachen, ein streben nach dem πιθανόν zeigen, s. hernach von Augeas und den Molioniden.

6) Symbolische deutung der zahlen würde, so viel ich sche, das verständniss dieser episode nicht wesentlich fördern. Mag man für eine ältere überlieferung die zahl der monden oder tage im jahr heranziehn, den Augeas zum sonnengott, seine rinder zu sonnenrindern machen; der versasser unserer episode fasst den Augeas als einen menschen auf und das von ihm versasste gedicht in seinem sinne zu verstehen ist die aufgabe.

tern. -- Am dritten tage aber nach der heldenthat des knaben kamen die Eleer um rache zu nehmen, mit ihnen die Molioniden. Sie begannen eine pylische grenzstadt am Alpheus zu belagers. Die göttin Athene aber eilte nachts als botin nach Pylos und hiess die Pylier sich aufmachen zum streit. Diese liessen sich nicht lange bitten und Nester, dem der alte Neleus nicht gestattete mitzugehn, weil er noch zu knabenbaft sei, und welchem er deshalb den wagen verstecken liess, zog dennech zu fuss mit aus zum kampfe, weil ja Athene die führerin war. Das" [schlennigst versammelte] "heer der Pylier" [marschirte ab in derselben nacht und] "erwartete den morgen am Minyeios bei Arene, von da rückten sie in einem halben tage 7) bis zum Alpheos," [überschritten ihn durch die furth,] "und opferten" [am andern ufer, dem rechten] "dem Zeus, dem Alpheus, dem Poseidon und der Athene und nahmen das mahl ein in schlachtordnung" [ohne sich's bequem zu machen]; "dann legten sie sich, bewaffnet wie sie waren, zur ruh am gestade des Alpheus. Die eleischen feinde belagerten noch die stadt und dachten sie zu erobern; aber so wie der tag anbrach, wurden die Pylier mit ihnen handgemein."

Der kampf ist in der Pisatis, in dem vielbestrittenen greuzgebiet am Alpheus. Da der v.711 bezeichnete ort offenbar identisch ist mit dem B 592 im schiffskatalog sich findenden (καὶ Θρύον, Άλφειοῖο πόρον, καὶ ἐὐκκιτον Αἶπν, verglichen mit den worten in Nestors erzählung ἔστι δέ τις Θρυόσσσα πόλις, αἰπεία κολώνη), so gewinnen wir so viel, dass wir denselben nicht überall am Alpheus sondern nur da suchen wo dieser fluss eine furth bildet. Wo also ist ein πόρος Άλφεοῦ? Die antwort — eine antwort wenigstens — giebt Pindar, wo er von Herakles einsetzung der spiele zu Olympia redet Ol. XI, 47 τιμάσσις πόρον Άλφεοῦ μετὰ δώδεκ ἀνάκτων θεῶν. Dürften wir also jenes Thryon oder Thryoessa für Pisa 8) nehmen? Nach der αἰπεῖα κολώνη, die auch im schiffskatalog nicht vergessen ist (ἐῦκτιτον Αἶπν Β 592) brauchten wir dann nicht lange zu suchen bei Pisa, wo ja

<sup>7)</sup> um mittag "ἐ϶διοι", 726, erreichten sie den Alpheus.

<sup>8)</sup> Eine ausmerksame vergleichung von  $\Lambda$  711 und B 592 möchte dahin führen, dass wir hier nicht sowol stadtnamen als ortsbeschreibungen haben;  $\partial \varrho \dot{v}ov =$  binsenflur, wie  $\varkappa \dot{u} \lambda a \mu o \varsigma =$  röhricht (Bernhardy Synt. p. 59) und das  $\partial \varrho \dot{v}ov$  wie das  $\partial \varrho \dot{v} \dot{v} \sigma a$  scheinen als ungenügend weitere bestimmungen zu sordern und solche bestimmungen finden wir an beiden stellen hinzugefügt. Dess ungeachtet ist offenbar dieselhe örtlichkeit gemeint und die ortsbeschreibung ist freilich die mutter der ortsbenennung; man schwankt am ende ob men ein nomen proprium vor sich habe oder nicht. Wenn man  $\Pi \tau o \alpha$  als ortsbeschreibung (=  $\pi t o \sigma c$  niederung oder =  $\pi t o \tau \varrho o c$  tränke) nimmt, so identificirt es sich leicht mit  $\partial \varrho \dot{v}ov$  der binsenflur, jedensalls einer seuchten niederung. Vgl. sür die ableitung von Pisa Lobeck Pathologie p. 419 und Strabo VIII, 3 p. 175 T. Solche namen verschollen natürlich leicht, wie wir auch an Pisa sehen. Über  $\iota \dot{v} \varkappa \tau \iota \sigma o c$  and  $\iota c \iota v \varkappa \iota c \iota v \iota c \iota c \iota v \iota c$  oder  $\iota c \iota v \iota v \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota v \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota v \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota v \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c$  oder  $\iota c \iota c$ 

der berühmte Kronoshügel ist, der in ältester zeit diesen namen nicht hatte und überhaupt keinen eigennamen führte vor Herakles, πρόσθε γὰρ νώνυμνος Pind. l. l. 50 sq. Und das feld wo Nestors schaaren ihr mahl (δόρπος) einnehmen und dann schlafen am gestade des Alpheus, erinnert ebenfalls an eine bekannte localität Olympia's (Pindar l. l. 46 sq. τὸ δὲ κύκλφ πέδον ἔθηκε δόρπον λύσιν; in Dissen's plan ist es nr. 29), so wie denn auch die 4 gottheiten, denen Nestors heer seine opfer bringt, unter den zwölfen sind, welchen Herakles die 6 doppelaltäre weihete 9).

"Da that wieder der ritterliche knabe wunder der tapferkeit. Er streckte den schwiegersohn des Augeas nieder und nahm ihm den wagen, [so des glorreich erkämpfend, was der vater ihm versagt hatte wegen seiner jugend]. Sofort bestieg Nestor das erbeutete gespann und schlug die entmuthigten Eleer völlig aus dem felde. 50 wagen nahm der junge held und 100 mann, 2 auf jeden wagen, fielen von seinem speer; ja gewiss hätte er die Molioniden selbst erschlagen, wenn ihr göttlicher vater, Poseidon, sie nicht gerettet. Nun aber begann die verfolgung durch die ebenen hin, sie endete erst bei Buprasium <sup>10</sup>); da wandte Athene den siegeslauf der Pylier heimwärts und dort tödtete Nestor den letzten mann. So zogen sie nun heim, preisend gott im himmel und Nestor'n auf erden."

So hat Nestor den wagenraub und den bruch des gottesfriedens hei wettspielen gerächt und seine rache weiterhin kriegerisch vertreten gegenüber dem ungerechten Augeas und den ihm verbündeten Melioniden. Die erzählung stellt damit in dem jugendlichen Nestor ein annäherndes bild des Herakles auf und zwar desjenigen welcher den nicht minder ungerechten, wortbrüchigen Augeas erschlägt, die trotzigen Molioniden 11) tödtet und dann das heiligthum gründet zu Pisa. An diese sage lehnt sich Nestor's erzählung mit einer gewissen behutsamkeit an. Dass die Molioniden durch Herakles fielen, stand fest; die erzählung konnte nur versichern, dass Nestor sie sicherlich getödtet hätte, wenn sicht u. s. w. So werden dem knahenhaften Nestor auch, nach einer gewissen chronologie, die Molioniden als knaben entgegengestellt. Ihn selber, den beleidiger seines vaters musste

9) Nach Herodorus im Schol. Pind. Ol. V, 5 ist unter den 6 altären der erste dem Zeus und Poseidon, der zweite der [an unserer Stelle nicht vorkommenden Hera und der] Athene, der fünste [der ebenfalls nicht vorkommenden Artemis und] dem Alpheus geweihet. Zum samischen Poseidonscult zählten alle Triphylier (Strabo VIII, 3 p. 154 T.) und dass der Alpheus ein localgott ist ergiebt sich ohnehin. Die erzählung mag hier einl eimischer kunde folgen, in älterer zeit müssen auch zu Olympia die localgottheiten relativ vorgewogen haben.

Ture of the state of the state

11) Moliores varequialor Pind. Ol. XI, 14.

Nestor treffen; aber es stand fest, dass Herakles ihn bestande und unsere episode durfte nur berichten Nestor babe [ibm] beerden genommen, ihm den schwiegersohn erschlagen, obwol sie sonst

mit dem lobe nicht eben kargte.

Es scheint also dass dem verfasser des einst von der Ilias unabhängigen Nestorliedes, dessen epitome wir jetzt A 668—762 lesen, allerdings die olympischen wettspiele und die thaten ihres ruhmvollsten gründers, des Herakles, vorschwebten und dass hierin der grund liegt, weshalb wir eine quadriga im Homer finden. Ob sich so eine zeitbestimmung 12) für das Nestorlied und die noch später zu setzende interpolation ergiebt, mag auf sich beruhen. Nur eins möchte ich noch hervorheben. Homers gedichte wurden bei den wattspielen vorgetragen und um so willkommener musste den hörern, namentlich denen aus der gegend, ein stoff sein, wie ihn Nestors erzählung bot.

12) Fast hundert jahre vergingen nach dem siege des Coroebus, ebe man anfing sich zu Olympia der quadriga zu bedienen.

Parchim.

Aug. Mommsen.

### Zu Suidas.

Suidas v. Όττενομένη. Έξ αὐτῆς δὲ τῆς τῶν πρέσβεων ἐμφάσεως ὀττενόμενοι, εἰς παντοδαπὰς οἰμωγὰς καὶ θρήνους ἐνίπιπτον. Lies ἐξέπιπτον. Vgl. Jacobs. z. Aelian. T. 2. p. 160. 289.

Αποστέγει». Μήτε μὴν τειχῶν ἔχειν περιβολον οἱον στέγειν καὶ ἀναστέλλειν τοὺς πολεμίους καρτερόν. Vor καρτερόν ist

κατά τό ausgefallen.

v. Όσα μεν τῷ δοκεῖν κακοπαθοῦσαι τὸ δ' ἀληθὲς κακῶν ἀπαλλαγεῖσαι. Das richtige ist ohne zweifel ὅσα μεν δοκεῖν κακοπαθοῦσαι und τῷ aus den bei Suidas folgenden worten ἀντὶ τοῦ, τῷ μεν δοκεῖν κακῶς παθοῖσαι, καὶ τὰ ἔξῆς eingeschwärzt.

▼. Καχοῖς. ¹Ωχος ὁ Πέρσης Αἴγυπτον ἡνδραποδίσατο, καὶ ἀπέκτεινε τὸν ἸΑπιν, καὶ κατέκοψε τὴν Μέμφιν, κακοῖς ἐπισωρεύων κακά. Lies κατέσκαψε.

Rudolstadt.

R. Hercher.

### XXXIII.

### Der alte Cato dennoch ein dichter.

Es ist in unsrer römischen literaturgeschichte angenommen, dass von dem ältern Cato sich nichts in versen geschriebenes erhalten habe. Es ist sogar zweiselhaft gelassen, ob er sich in solchen überhaupt jemals versucht. Das von Gellius lib. XI. 2. erwähnte Carmen de moribus ist nach der meinung früherer und neuerer commentatoren in prosa abgefasst 1), und auch Drumann (gesch. Rom's, 5ter thl. p. 144. note 85.) sagt: "carmen de moribus, nicht in versen." Bernhardy bemerkt blos, die notorisch viel spätern distichen des Dion. Cato seien vielleicht aus einer antiken und lebendigern composition aufgelöst. Bähr, welcher sagt, Gellius führe aus dem carmen de moribus einiges in prosa an, lässt uns über seine ansicht etwas in zweifel. Auf diese uns von Gellius überlieferten 3 bruchstücke, als auf die hauptsache, werde ich sogleich zurückkommen, wenn ich vorher eine andre stelle aus Fronto Ep. 2, 1. ad Marc. Caes. (p. 69. der Frankfurter ausg.) erwähnt habe; sie lautet: . . . . dum se intempesta nox, ut ait M. Porcius, praecipitat. Offenbar ist uns hier ein stück eines hexameters erhalten "dum se praecipitat nox intempesta." Wohin dieses bruchstück auch gehören mag, zu jenem carmen de moribus gehörte es nicht, selbst wenn man es als einen theil eines troch. tetrameters ordnete (dum intempésta sé praecípitat nóx v — v — v <u>v</u>), da die farbe desselben für die einsache gnomische dichtweise viel zu poetisch ist. Dass aber Cato sein carmen de moribus nicht in prosa, sondern in troch. katal. tetrametern abgefasst hat, das zu beweisen ist hier

Es muss an sich schon auffallen, dass ein ganzes carmen in prosa geschrieben sein soll; wenn aber carmen hier gedeutet werden will als "formel", so kann der singular doch für eine menge von formeln nicht stehen. Dass die 3 uns von Gellius

<sup>1)</sup> Lion gibt Popma's und Thysius' erklärung: Carmen: effatum de moribus emendandis, prosa scriptum. Aehnlich auch Forcellini und Fabric. bibl. lat. ed. Ern. T. 1. p. 37.

aufbehaltenen bruchstücke bisjetzt für prosa gehalten wurden, rührt nun hauptsächlich davon her, dass die sprache derselben, dem character der gnomischen gedichte gemäss, allerdings nicht von der art ist, um die disiecti membra poëtae sofort daran und darin zu erkennen; wobei als sicher angenommen werden darf, dass Gellius, wie bei solchen citaten häufig geschieht, einzelnes umstellte oder wegliess<sup>2</sup>). Immerhin ist es auffallend, dass ihre restitutio in integrum so lange auf sich warten liess, da sie so wenig eigentliche schwierigkeit bietet.

Die drei bruchstücke lauten bei ihm (nach Lion's ausg.) so: Avaritiam omnia vitia habere putabant. Sumptuosus, cupidus, elegans, vitiosus, irritus qui habebatur, is laudabatur. Ferner: Vestiri in foro honeste mos erat: domi quod satis erat. Equos carius quam coquos emebant. Poëticae artis honos non erat. Si qui in ea re studebat, aut sese ad convivia applicabat, grassator vocabatur. Endlich: Nam vita humana prope uti ferrum est: Ferrum si exerceas, conteritur. Si non exerceas, tamen robigo interficit. Itidem homines exercendo videmus conteri. Si nihil exerceas, inertia atque torpedo plus detrimenti facit quam exercitio.

Versuchen wir nun die herstellung der verse, mit angabe der darin vorkommenden lücken <sup>5</sup>). Den beschluss werden die anmerkungen zu dem einzelnen machen.

- 1. Omnia aváritiám putábant vítia habére 🚣 ပ 😐.
- 2. Cupidus, elegans, vitiosus, sumptuosus, irritus
- 3. Qu' habebátur, laúdabátur 0 0 0 0.
- 4. In foró vestíri honéste mós: domí quod sátis erat.
- 5. Cáriúsque equós emébant, quám coquós: poëticae
- 6. Artis honós non état v v v v v <u>v</u>.
- 7. Sí qui in ea ré studébat, aut sese ad convivia
- 8. Applicabat is grassator vocabatur v v.
- 9. Víta humána própe uti férrumst, conteritor si exérceas.
- 10. Nón exérceás, robigo interficiet támen: item
- 11. Cónterí vidémus hómines éxercéndo; inértia ac,
- 12. Níl si exérceás, torpédo plús detrímentí facit,
- 13. Quam éxercítio 0 0 0 0 0 0

Wir sehen nicht nur an diesem grössern, sondern auch an jenem kleinern, von Fronto aufbewahrten bruchstücke, dass Cato als versificator eine vergleichung mit andern jener periode keineswegs zu scheuen hat. Ob aber dieses carmen, vielleicht zur abwechselung in versen geschrieben, einen theil der belehrungen für seinen ältern sohn, ausmachte (cf. Drumann l. c.) — etwa wie später Columella einen theil seines werks in versen abfasste — mag dahingestellt bleiben. Für die hauptsache ist es ohne-

<sup>2)</sup> Sagt er doch selbst c. 2, 5. Praeterea ex eodem libro Catonis haec etiam sparsim et intercise commeminimus.

<sup>3)</sup> Der deutlichkeit wegen ist jeder fuss mit dem ictus bezeichnet.

dem gleichgültig. Wir geben nun noch die nöthigen anmerkungen zu den einzelnen versen:

- Zu v. 1. Zwei daktylen zu anfang trochäischer verse finden sich öfter nicht nur bei Plautus (cf. meine abhandl. über "prosodisches zu Plautus und Terent." 5. p. mit note 7. wozu ich hier noch Mil. 8, 1, 61 und Trin. 4, 2, 65 nachtrage), sondern auch bei Terent., z. b. Henut. 4, 1, 46 (Si potis est reperiri), Adelph. 4, 2, 29 (Non potuit melius), Hec. 5, 1, 20 (Quaere alium tibi firmiorem).
- Zu v. 2. Den text etwas freier umgestellt, würde auch geschrieben werden können: Elegans, vitiosus, cupidus.
- Zu v. 3. Das in solchen versen höchst überflüssige is vor laudabatur musste weichen.
- Zu v. 4. Dass zwischen diesem verse und v. 3. etwas übergangen ist, unterliegt keinem zweifel. Das erat nach mos kann der vers entbehren. Es hinter koneste zu stellen würde der vers ertragen, weniger der sinn. Der letzte theil könnte in freierer stellung auch geschrieben werden: quod sätis erät domi. Immerhin kann mit weglassung des zweiten erat der vers auch so gestellt werden: I. f. v. h. mós erat 4): quód satís, domi.
- v. 5. welcher wohl genau mit v. 4 zusammenhängt, hat bei Gellius das que eingebüsst. Es konnte wegen der gleichen, wenn auch in andrer ordnung folgenden, buchstaben ohnehin leicht verloren gehen.
- v. 6. könnte vom texte mehr abweichend, aber etwas nachdrücklicher, auch so gestellt werden: Nón honós erat ártis...
- v. 7. Statt qui gibt Lion die variante quis. Für convivis vermuthet Barth (cf. Lion) convicia; wie mir scheint ganz unpassend.
- v. 8. Offenbar der defekteste unter allen diesen versen. Die erste hälfte habe ich durch das unschuldige is vervollständigt. Die (von L. angegebenen) versuche statt grassator anders zu schreiben, helfen weder dem verse, noch dem sinne.
- v. 9. Das nam vor vita, welches die 3 ausgaben, die ich verglich, zu Cato's worten rechnen, liess ich weg, da dieser vers mit dem vorhergehenden nicht zusammenhängt, und dieses nam sich auf Gellius vorausgehende behauptung beziehen muss: illa quoque ex eodem libro praeclarae veritatis sententia est. Dann fährt er fort: "Nam vita, inquit, humana etc.". Auch das wiederholte ferrum, das sich nicht in allen ausgaben findet, musste weichen, so sehr es einem der neuern herausgeber gefällt (cf. L.) der rhythmus stösst es von selbst aus, während nam mit umstellung des textes allerdings beibehalten werden könnte (Nam prope vita humana uti ferrum'st, conteritur si exerceas).
- 4) Das dann einen scheinkretikus bildet, der, = einem daktylus, statt des iambus hier stehen kann; cf. p. 6 meiner obenerwähnten abhandlung.

v. 10. Entweder muss das si des textes vor non weggelassen werden, wie es denn bei prosaikern sowohl (selbst bei Cicero), als bei dichtern (namentlich Horaz) mitunter weggelassen ist; oder man muss schreiben und sprechen: Nísi exérceas. Das o bei robigo darf in beiden fällen nicht verschlungen werden. Achnliches findet sich bei Plautus öfters. Interficiet, wie ich statt interficit schrieb, ist von seiten der grammatik wenigstens nicht zu beanstanden. Doch ist anderes in diesem verse noch bedenklich. Statt tamen rubigo interficit gibt Gryph. am rande: tandem rubigo inficit. Wollte man dieses inficit berücksichtigen, so würde weder tamen noch tandem platz finden, und die änderung in diesem verse auch auf die beiden andern einwirken. Sie müssten nämlich dann so geändert werden:

Nóu exérceás, rubigo inficit: item conteri Exercendo homines vidémus: torpedo átque inertia

Níl si exérceas, quam éxercítio, plus detrimenti facit. Es fällt in die augen, dass diese stellung eine freiere ist, als die von mir oben versuchte. Dabei aber liesse sich die synizese in exerceas durch ähnliches rechtfertigen, wie bei seorsum, deorsum, ostrea (cf. Hor. Sat. 2, 2, 21.), uno eodemque igni (Virg. Ecl. 8, 81.). Sodann ist das, dass der satz mit quam seinem comparativ voransteht, nicht ohne beispiele 5). Ich glaube jedoch, dass wir im texte selbst (tamen rubigo interficit) den schluss von v. 10 haben, und dass in der mitte etwas unbedeutendes weggelassen ist, etwa quid fiet, quid tandem; letzteres allerdings weniger passend, weil tamen unmittelbar darauf folgte. Die ausfüllung der lücke also scharfsinnigern überlassend, möchte ich diesen vers so schreiben: Non (oder Nisi) exerceas v - v, tamen rubigo interficit. Der folgende wäre dann, mit einem scheinamphibrach am anfange 6), so zu ordnen: Item vidémus conteri homines etc.; oder mit einem proceleusmaticus zu anfang: ltidem hominés vidémus conteri etc. Das ac am ende des verses, welches ich für das atque des textes adoptirte, ist durch Terent. Ad. 3, 8, 38 (ebenfalls bei einem nachfolgenden zwischensatze) gerechtfertigt. Auch atque, wodurch ein sogenannter hypermeter entsteht, findet sich sogar in unmittelbarer verbindung mit dem folgenden verse, Ad. 5, 8, 59. Dass bei diesem wie bei Plautus, noch mehr aber in Horat. sermonen solche einsilbige schlusswörter vorkommen, die sich eng an den anfang des folgenden verses anschliessen, braucht keines besondern be-

<sup>5)</sup> So bei Plaut. Rud. 1, 2, 14. (nam nunc perlucet ea quam cribrum crebrius); Trin. 4, 2, 58. sesquipede quidem'st quam tu longior); ja selbst bei Cicero, Divin. 2, 16, 37 fin. (His igitur quam physicis potius credendum existimas?).

<sup>6)</sup> Wie solche sich auch bei Plaut. und Terent nicht selten finden. Man sehe nur z. b. Trin 3, 2, 42. 71. Truc. 4, 3, 34. Pers. 4, 4, 53. 74. Andr. 5, 1, 2. Eun. 2, 2, 2.

weises. Auch atque findet sich bei Horat. wenigstens 10mal am schlusse eines hexameters. Weiteres bei dem folgenden.

v. 12. Da dieser mit einem zwischensatze beginnt, so wird das bei v. 11 an's ende gestellte ac um so weniger bedenken erregen. Mit statuirung einer synizesis in exerceas könnte übrigens dieses ac zu v. 12 gezogen und geschrieben werden: Ac torpédo níl si exérceas plús d. f. Allein ich glaube dem verse und sinne durch die andre stellung gerechter geworden zu sein, da nil si excereas doch in der that nur ein andrer ausdruck für inertia (unthätigkeit) ist, und wenn es fehlte, der klarheit des gedankens keinen wesentlichen eintrag thäte.

Karlsruhe. E. Kärcher.

### Zu Aeschylos und Euripides.

Aesch. Choeph. 677. οι γω κατ ἄκρας ἐκπαθῶς πορθούμεθα So Hermann mit vergleichung von Suidas u. w. ἐκπαθῶς. Handschriftliche lesart ist ἐνπασως. Wenn der Mediceus, wie sehr wahrscheinlich, aus einer majuskelhandschrift floss, dürfte sich aus den zügen: f NΠΑCWC am leichtesten C NΗΛΓWC, νηλεῶς herstellen lassen, so dass das erste element (f oder C) ungebührlich aus κατακρας wiederholt wäre. — Oder ἐκ βάθρων?

Choeph. 202.

καὶ μὴν στίβοι γε,

ποδών όμο τοι τοις τ' έμοισιν έμφερεις.

Ahrens wollte ὁποῖοι τοῖς ἐμοῖσιν. Wenn ὁμοῖοι zu ändern, und gefällig ist das wort nicht, würde ich ὅμαιμοι vorziehen [?]
Eur. Tro. 356.

ώθει βιαίως εί γαρ έστι Λοξίας, Ελένης γαμεί με δυσχερέστερον γάμον.

Codd. αίσίας. Etwa ὁ θεί ἀείσας εί γὰο ἔστι Λοξίας? oder auch ὁ θεσπιωτδός εί γ. ε. Λ.

Oels.

M. Schmidt.

### II. MISCELLEN.

### 26. Zu den Βίοι Αλσχύλου καλ Σοφοκλέους.

Herr Fr. Ritter hat es sich mühe kosten lassen, die glaubwürdigkeit der in den alten  $\beta ioi$  des Aeschylos und Sophokles überlieferten nachrichten nach möglichkeit zu verdächtigen. Er erinnert (Didymi Chalcenteri Opuscc. p. 69 ff.) zu diesem zwecke, die ältesten peripatetiker, welche lebensnachrichten über Aeschylos gesammelt, hätten etwa einhundert jahre nach dem tode des dichters gelebt. Welche quellen standen ihnen zu gebote? s. 70 sagt herr R.: "Etiam de Aeschyli (wie de Sophoclis) rebus et ipso superstite et aliquanto post fere nihil litteris consignatum est". Daher hätten sich die ältesten biographen an geschichtchen halten müssen, die etwa im munde der leute fortgelebt: was vom Aeschylos berichtet werde, gehe zum theil auf die komiker zurück: anderes haben die peripatetiker durch combinationen gewonnen oder conjicirt.

Auf dieser basis beruht die kritik der einzelnen nachrichten, welche herr R. s. 73 ff. vor sein hochnothpeinliches halsgericht zieht. Noch niemand hatte sich beigehen lassen, die so stark beglaubigte ruhmwürdige theilnahme des Aeschylos nebst seinem bruder Kynegeiros am marathonischen kampfe in zweisel zu ziehen: herrn R. macht es scrupel, dass Herodotos bei erwähnung der that des Kynegeiros vom Aeschylos schweige, dass gleichfalls Aristophanes in den fröschen schweige. Daher sagt er: "Rursus vitae narratores et auctor epigrammatis perperam ad Aeschylum relati a fratre Cynegiro nimis facile ad Aeschylum Marathonii praelii militem, ab Aminia, quem Aeschyli fratrem fuisse opinabantur, ad Aeschylum Salaminiae pugnae socium et hinc porro ad Artemisium et Plataeas seduci potuerunt". Freilich, potuerunt: aber was etwa hätte geschehen können, kommt nicht in betracht. Herr R. spricht nun ohne umschweife das schöne grabepigramm dem Aeschylos ab, welches Pausanias und Athenäus ausdrücklich dem dichter selbst beilegen, worin er mit stolz des ruhmes von Marathon gedenkt, ohne seiner poesieen auch nur zu erwähnen 1).

1) Prophetisch herr Bergk Poett. Lyr. p. 457: "Ceterum non deerunt,

Aber auch die theilnahme an den kämpfen bei Salamis, am Artemision und bei Platää, denen die Vita den Aeschylos beiwohnen lässt, übergeht der dichter gänzlich mit stillschweigen, zufrieden, einer der Μαραθωνομάχαι zu sein und zu heissen. Auch das Marmor Parium Epoch. 48. hat sich an Marathon allein genügen lassen. Für Artemision und Salamis haben wir ausserdem nur das zeugniss des Pausanias und spätrer gewährsmänner von geringrer bedeutung.

Ich würde es bleiben lassen, eine polemik gegen jenes schon von andern gerichtete princip zu erheben, so peinlich es ist, die wenigen kostbaren notizen, die uns vom leben und treiben grosser männer zugekommen sind, sich dergestallt verkümmern zu lassen, regte mich nicht ein besondrer umstand dazu an. Ergreift man doch gern alles, was geeignet scheint, einer so nörgelnden skepsis das wasser abzudämmen.

Dass Aeschylos bei Marathon ruhmvoll gefochten, werden wir nach wie vor dem grabepigramm und den übrigen zeugen glauben: aber auch an der theilnahme bei Salamis hebt ein zeugniss jetzt jedwedes misstrauen, welches mir goldes werth ist: hoffen wir, dass auch noch einmal das ungefähr einen alten gewährsmann für Artemision und Platää zu tage fördert<sup>2</sup>). Jenes kostbare goldkörnlein hat Fr. Dübners scharfes auge zuerst erspäht am rande des Mediceus und W. Dindorf hat es in der Oxforder ausgabe der scholien, wonach Meineke dieselben hat abdrucken lassen, zuerst bekannt gemacht. Zu dem v. 429 der Perser:

κακῶν δὲ πλῆθος, οὐδ' αν εἰ δέκ' ήματα στοιχηγοροίην, οὐκ αν ἐκπλήσαιμί σοι lautet das scholion: Ἰων ἐν ταῖς Ἐπιδημίαις παρεῖναι Αἰσχύλον ἐν τοῖς Σαλαμινιακοῖς φησίν. So hätten wir ja für Salamis den allerzuverlässigsten zeugen, den jungen freund des altmeisters, welcher, so muss man nach massgabe des inhalts der Ἐπιδημίαι 5) glauben, zu irgend einer zeit auch eimal Chios besuchte. War er doch ein erklärter freund des edeln reben-

qui ab ipso poeta hoc epigramma profectum esse negent". Herr Teuffel im n. Rhein. mus. IX, 153 hält das epigramm für wirkliche inschrift des grabes bei Gela, aber Pausanias und Athenaus schrieben es "gedankenlos" dem Aeschylos selbst zu. Diesen gedankenlosen schliesse ich mich mit freuden an. Alte dichter, griechische und römische, verfertigten sich gern ihre grabschriften selbst.

saftes (παλαιδς άμπέλου γάνος) und da fand er auf der insel

2) Auch der neueste biograph E. J. Kiehl lässt in seinem etwas dürstigen aussatze "De vita Aeschyli" Mnemosyne 1, 363 den Aeschylos an allen vier schlachten unbedenklich theil nehmen, obschon ihm herrn Ritters Didymus nicht unbekannt war.

3) Richtig erklärte Beniley den titel vom aufenthalte berühmter männer auf Chios. Welcher irrt, wenn er griech. trag. 3, 943 "reisen des Ion" versteht. des Oinopion seine rechnung. Ion, der reiche herr, selbst ein kenner und liebhaber des weins — Bato Sinep. bei Athen. 10, 436 F —, der ja mit dem herrlichen gewächse freigebig genug war, wird es sich nicht haben nehmen lassen, dem alten herrn einen labetrank zu bereiten. Wer wird nun noch zweifeln, die hübsche anekdete, welche Plutarch und Stebäus vom verkehr des Aeschylos mit Ion bei den Isthmien erzählen, auf Ions Estagnia. 4) zurückzuführen? Plutarch Mor. 79 D coll. 29 F Δίσχύλος Ἰσθμοῖ θεώμενος ἀγῶνα πυκτῶν ἐπεὶ πληγέντος ἐτέρου τὸ θέατρον ἐξέκραγε, νύξας Ἰωνα τὸν Χῖον Ὁρᾶς, ἔφη, οἶον ἡ ἄσκησίς ἐστιν; ὁ πεπληγώς σιωπᾶ, οἱ δὲ θεώμενοι βοῶσιν. Ganz ähnlich Stobäus Floril. 29, 89 unter dem lemma Δίσχύλον.

Aber eröffnet sich nicht hiermit zugleich die erwünschteste quelle mancher kleinen notiz, an deren wahrheit man klauben könnte? Ohne zweifel hat lon, der jüngere tragische dichter, es sich nicht entgehen lassen, aus seinem zusammensein mit Aeschylos in Athen, auf Chios, auf dem Isthmos und wo sonst immer allerlei anziehende äusserungen und charakteristische züge zu verewigen, gleichwie er in seinen denkwürdigkeiten dergleichen aus seinem umgange mit Perikles und Kimon mittheilte. Wem anders sollte wohl die nachwelt jene wundersame erzählung des Aeschylos von dem dionysischen traume schulden, als lon von Chios? Pausanias 1, 21, 3 έφη Αἰσχύλος μειράκιον ον καθείδειν εν άγρφ φυλάσσων σταφυλάς καί οἱ Διόνυσον έπιστάντα κελεύσαι τραγφδίαν ποιείν. ώς δε ήν ήμερα, πείθεσθαι γάρ έθέλειν, έᾶστα ήδη πειράμενος ποιείν. ούτος μεν ταύτα έλεγεν. Naiv genug gestand er damit ein, dass gott Bakchos zu seinen schöpfungen ihn begeistre. Und wer sonst als Ion sollte den charakterischen bescheid, welchen Aeschylos, der verehrer alles alten und volksthümlich ächten, den Delphern ertheilte, überliefert haben? Porphyr. de Abstin. 2, 18: vòr Aigyulor φασί τῶν Δελφῶν ἀξιούντων είς τὸν θεὸν γράψαι παιᾶνα είπείν ότι βέλτιστα Τυννίχφ πεποίηται παραβαλλόμενον δε τον έαυτου πρός τον έκείνου ταυτόν πείσεσθαι τοῖς ἀγάλμασι τοῖς καινοῖς πρός τὰ ἀρχαῖα ταῦτα γὰρ καίπερ άπλῶς πεποιημένα θεῖα νομίζεσθαι, τὰ δὲ καινὰ περιέργως είργασμένα θαυμάζεσθαι μέν, θεοῦ δὲ δόξαν ήττον έχειν. Ferner verdanken wir, dächte ich, dem Ion jenen bekannten ausspruch des dichters (hei Athen. 8, 347 E). τας μύτου τραγωδίας τεμάγη είναι έλεγε των Όμηρου μεγάλων δείπτωτ. Und wenn gleich binterher aus der schrift des Chamäleon oder Theophrastos περὶ ἡδοτῆς angeführt wird, Aeschylos habe nach einer niederlage geäussert, Χρόνφ τὰς τραγφδίας ἀναredsrat, so werden die spätern dieses dictum gleich andern aus Jons epidemieen geschöpft haben. Ja, ich vermuthe sogar, dass

<sup>4)</sup> Welcher gr. trag. 3, 958: "die anekdote mag aus Ions deakwürdigkeiten (είπομνήματα) herrühren".

Plutarch im Kimon 8 die geschichte vom wettstreite des jungen Sophokles mit dem ältern meister den aufzeichnungen des ion in den denkwürdigkeiten entnommen haben mag.

Dass lon sich über Aeschylos geänssert, wussten wir bis auf unser scholion nicht durch ein ausdrückliches zeugniss: wohl aber hat uns bekanntlich Athenaus 13, 603E eine unschätzbare relique dieses geistvollen darstellers aus den Ἐπιδημίαι aufbewahrt, welche den besuch des Sophokles auf Chios und das heitere gastgelag bei dem gastfreunde Hermesiles schildert. Wie er nun dort den Sophokles sagen lässt: Μελετώ στρατηγέει, έπειδήπες Περικλής ποιέειν μέν μ' έφη, στρατηγέειν δ' ούκ επίστασθαι, so dürfen wir auch wohl unbedenklich aus derselben quelle den ausspruch des Perikles bei Plut. 8 und Cicero Off. 1, 40 herleiten: Καί ποτε του Σοφοκλέους, ότε συστρατηγών έξέ. πλευσε μετ' αὐτοῦ, παιδα καλὸν έπαινέσαντος, Οὐ μόνον, έφη, τας γείρας, ω Σοφόκλεις, δεί καθαράς έγειν τον στρατηγόν, άλλά καὶ τὰς ὄψεις. Und sollte nicht Chamaleon das apophthegma des Sophokles (Athen. 10, 428 F), Σοφοκλής μεμφόμενος (τώ Aίσχύλφ) έλεγεν ότι 'Ω Αίσχύλε, εί καὶ τὰ δέοντα ποιείς, άλλ' οὖν οὖχ είδως γε ποιεῖς, dem Ion verdanken? Wenig glaublich klingt doch Welckers vorstellung trilog. s. 524, es habe in der einleitung der schrift über den chor gestanden.

Wir müssen nochmals mit unserm gelehrten collegen in Bonn rechten. Ihm ist aufgefallen, dass in unserm Biog Downxléous, den er bekanntlich nebst drei andern dem Didymos vindiciren möchte, Ion ganz und gar nicht zu rathe gezogen ist. Weit entfernt, zur erklärung dieses umstandes die beschaffenheit dieser willkürlichen excerpte in billige rechnung zu bringen, ersiant berr R. auch hier ein abkommen, welches seiner zweifelsucht vorschub leistet. Er stellt s. 54 auf: "lonis opusculum pedestri oratione conscriptum suppositicium esse criticis Alexandrinis affirmantibus Didymus, ut videtur, credidit ideoque cavendum ab eo sibi putavit". Sonst pflegen die alten nicht gerade zaghaft zu sein, mögen sie immerbin an der ächtheit einer schrift zweifeln. Allein woher weiss herr R., dass an der ächtheit der 'Επιδημίαι jemals gezweifelt worden ist? Nach den scholien zu Arist. Pac. 835 έγραψε καὶ καταλογάδην τὸν πρεσβευτικὸν λεγόμενον, δν νόθον άξιουσίν τινες καὶ οὐχὶ αὐτου. Dieser πρεσβευτικός nun hat nach herrn R. eben so wie der συσεκδημητικός nur abschnitte des werkes gebildet, welches gewöhnlich Επιδημίαι genannt wird. Und das behauptet herr R. allen ernstes angesichts der ekloge bei Athenäus? Freilich weiss man ja, wie herr R. mit unbequemen zeugnissen zu werke geht, vgl. über die strategie des Sophokles im n. Rh. mus. 1842 s. 190 ff.

Zum überfluss lehrt aber unser kleines scholion zu den Persern, dass die Alexandriner und die ihnen anhingen denn doch wohl die 'Επιδημίαι gelten liessen, ohne ihren angaben zu misstrauen, ohne ein bedenken an der aucterschaft des Ion lat werden zu lassen. Die scholien zu Aeschylos hat ja wohl ver haus aus derselbe compilator ausgezogen, welcher die Vita versetzte, wie derselbe, scheint es, auch die Vita des Sophokles verfasste und die scholien sammelte. Wie aber, wenn selbst die thatsache, welche herr R. erklären will, nicht ganz sicher stänte and es sich zeigte, dass lon in der that von den biegraphen benutzt worden ist, wie für Aeschylos, so für Sophokles? s. 7, 4 Dindorf lesen wir an der stelle, we von dem Όμηρικώτατος Sophokles die rede ist: δθεν είπειν Ίωνικόν τινα μόνον Σοφοκλέα τυγχάνειν Όμήρου μαθητήν. Bekanntlich hat Meineke "lune τον ποιητήν (in den Επιδημίαι), Bergk "Ιωνα τον Χίον vorgeschlagen. Auch ich suche hier den namen des Ion um so lieber, da ein solcher ausspruch ihm so recht ähnlich sieht. Er, von der Homerideninsel gebürtig, mit den homerischen gedichten von kindesbeinen an vertraut, hat die stoffe seiner eignen dramen fast ausschliesslich aus jenen gezogen und war ganz der mann, das homerische im Sophokles herauszufühlen und zu beurtbeilea. Wie. wenn er dieses urtheil eben mit jenem ausspruche des Aeschylos, seine dramen seine τεμάχη des grossen homerischen makles, verknüpft hätte?

Diese vermuthung führt mich zurück auf jehen ausspruch des Aeschylos, welcher von jeher manchfache deutungen erfahren hat und noch jetzt erfährt. Welcker tril. s. 484 fasst ihn als wichtigen beleg für seinen satz, dass Aeschylos den mythenschatz des homerischen epos, dieses im weitern sinne gefasst, im ganzen umfang und zusammenhang in seinen tragödieen nachgebildet habe. Gegen diese stoffliche deutung scheint C. M. Francken seine thesis hinter der schrift "De antiquis Aeschyli interpretibus" Trai. ad Rhen. 1845 gerichtet zu haben, welche den satz lieber auf den geist der äschyleischen poesie zu beziehen heisst. Beides verbindet, verstehe ich recht, Bernhardy LG. 2, 756: "Zur engeren deutung von Welcker und Nitzsch de memoria Homeri antiquiss. p. 22 gibt jener gedanke keinen anlass, der die epische schule sowohl für den mythischen stoff als für den dramatischen geist des Aeschylos anerkennen sollte." Und s. 749 spricht herr B. von dem "bescheidnen wort des Aeschylos, seine dichtungen seien brosamen vom reichen gastmale Homers. Sicher gewann er diesem meister nicht bloss mythen, sondern auch die ideale auffassung des heldenalters und der ihm geistesverwandten vorzeit ab". Weit mehr umstände macht herr Nittsch in seinem reichhaltigen werke über die sagenpoesie s. 541 f. mit diesem ansspruche, welchen Welcker missbraucht habe. Die erwägung des zusammenhanges, in welchem der spruch beim Athenäus steht, und die genaue interpretation der worte führt Nitzsch zu dem ergebniss: "Aeschylos suchte und gab volksmässige geistesspeise, gesunde, aber edle hausmannskost". Die portionon vour grossen mahle seien mittheflungen aus dem alles mandenden; dem allgemeinen bedürfniss und der allgemeinen finsungskraft entsprechenden". Der name des Homer bezeichne dert nach der anwendung des sprechenden "ein populäres, ein nationales".

Die vorliebe für "das nationale" dürfte den verehrten menn dech wohl gehindert haben, das unleughen richtige aufzustellen. Wir müssen die stelle des Athenäus selbst doch noch schärfer ins auge fassen, als es herr Nitzsch gethan hat: neben richtigen erinnerungen laufen bei ihm missverständnisse nebenher.

Die gelehrten deipnosophisten aprechen van fischen und vom fischessen und bringen ispor ried irov von abnormer gröste aufs tapet, you welchem Ephippos in seinem Enprosny und im Πελταστής spreche, vgl. J. G. Droysen in Zimmermanns stachr. für die alterthumsw. 1886 s. 1120. Meineke Com. 3, 823. Der reducer, Demokritos, fordert hierauf den Ulpianes auf zu untersuchen, was für einen fisch Ephippos wohl gemeint beben möge. Da ruft Kyaulkos aus, xai ris as tos perálos obtos out iftim alla (negator ini rove labor (vielmehr balor); graife doch Ulpianos stats nach dem grätigen der elendesten fische, e è μεγάλα τεμάχη παραπεμπόμετος... Folglich esse er nicht was sich für den mann schicke, sondern scheine nur auf das zu :speculiren was tiner der tischgenossen übrig lasse: oud .ini: voor βαλλόμενος τὰ ποῦ καλοῦ καὶ λαμπροῦ Λίσχύλου, ός τὰς αὐτοῦ πραγφδίας: τομάχη είσαι έλεγε τών Όμφρον μεγάλων δείπουν. 🚟 Hiernach hatte des Aeschyles λαμπρόσης eine dem Ulpianes entgegengesetzte neigung: er griff nach den fetten bissen, nicht nach den schlechten restern: war jener bescheiden, so langte Acachyles wählerisch und mit nrtheil an. Demnach kann der sinh mur sein: "Acachylos sagte, seine tragodich seien die besten stücken von dem prachtmahle, das Homeros in shisten spep auftrage", d. h. erleste stücke der herrlichen homerischen epen, wie sie sich für seine tragischen compositionen eigneten. Homeros ist ihm der gastgeber, der leckere bissen für alle dichter nach ihm vorsetzte, aus denen er sich die fettsten mit urtheil aneigne. Allerdings muss der ausspruch vorzugsweise stofflich gedeutet werden, wobei sich der heroische geist der poesie dann von selbst versteht, vgl. Arist. frösche 1040 ff.: Denkt man zunächst an die Ilias, so hatte Aeschylos wehl vor allen Myrmidonen Nereiden Phryger im sinne: aber auch die der Odyssee, der Aethiopis und andern homerisch genannten epen usehgedichteten trilogieen und einzeldramen müssen gemeint sein. Aeschyles charakterisirte indess wohl darch seinen spruch ganz'allgemein seine ganze dramatik als ausfinss der epischen dichtungen des grossen altyaters.

cion der ochrift von Nitsseh vergetregen hat (none jahrbb. Er philoh band 60, 2 s. 187). Er ungt, man dürfe den aussprech nicht als ein geständniss nehmen, dass Assehyles seine tragédin auch stell und composition dem vergunge der epischen poesis, als deren hauptrepräsentant hier Homer genaunt sei, verdenhe, sonders unr etwa so, dass "er aus dem reichen vorrath des spas, dem grossen mahle Homers, was ihm augumessen schin genaumen und kunstgemäss zuguschnitten babe". Aber die erpaigy liegen ihm vielmehr zuguschnitten vor. Ausserdem tritt in Schömanns auffassung der öpung des Aeschyles nicht herver, der die repaigy in dem oben augegebenen sinne zu fassen gebietet. Beiden, stels und bescheiden klingt das wert.

Nun führt Kyunikes fort: gelésoges de qu sur sur siere à Aiarolog, de nat grendeig adinue nore, de Gebaguavos f Xapa-मेर्रका है। एक मार्थ मेरेकामेंद्र बाँशमान, हैक्य पूर्वनक रकेंद्र रक्षामुक्तेंबद केक sellious, eides bes nouverne the neochnovan tiphe. Herr Nitzach fasst dieses: "Und der diess gesagt, habe doch den hochsinn gehabt, dass er seine tragédies der sukunft geweibet". Das ist schief, da von keinem doch die rede sein kann. Nitsoch denkt sich den zusammenbung so: "Obgleich Acchyles sich so gegen Homeres gestellt, tabe er doch becheinnig von seinen dramen genrtheik. Vielmehr wird ein dem gelührten Athenhus unter seinen excerpten filt Asschylus gerade in die feder fliesnender ausspruch des dichters von gloichem selbebonuntsein und dem gefühl seines werthes lese angeknüpft: "Dieser ausspruch ist recht im gaiste des Asschyles, der auf seine socia, d. h. seine poetiwehe kuust, etwas hielt, wie iegend einer". Wenn Barnhardy LO. 2, 756 hier einen ausspruch von "philosophiucher farbe" zu finden gluubte, so übersak er, dass pelésopes dem zusammenhange nach nur so genommen worden kohn, wie ich eben gothan habe.

Göttingen.

F. W. Schneidewin.

# 27. Sophocles.

Oct. tyr. 1271 — 4.

: તાંકેલા રાગારાથી, ઇંગાઇગ્ટર્સ કહેત્ર ઇંગાઇગ્ટર રાષ્ટ્ર : કહેલા રાગાઇગ્રેમ કહેલી ઇંગારે ક્રેક્ટ્રિસ સવસર્લ, તોમી તેર સ્તર્ક્સ રહે માર્ચ્ય કહેલા ક્રેક્ટ્રિસ ક્રેક્ટ્રિસ દેખાંતાથી, કરેફ્ટ્રિસ કે ક્રિક્સ્ફ્રિસ કરે ગુજાવાંતારા

Die schwierigkeit der erklärung dieser dem referate des beten über Gedipus blendung und die dieselben begleitenden umstände angehörenden worte lag ehedem aur in der beziehung der ehjects von öposere und dem ausdruck is oxore egas. Erst esitdem Ch. Hermann in miner ausgabe ein öposere um grachrie-

ben, also statt des futurs einen aoristus verlangt hat, wie er O. Col: 844 umgekehrt den aorist. in das futur umgeändert hat, sind die schwierigkeiten für des erklärer gewachsen.

Es hat dieser bei Herm. gelesene aeristus solche auerkennung gefunden, dass sogar über die priorität dieser emendation
von andrer seite ausprüche erhoben worden. Schmidt im Wittenb. progr. von 1848 p. 18 erklärt, dass er schon 1842 in
seiner gelegenheitsschrift prolusio de verb. Gr. et Lat. temporibus p. 5 diesen aerist an unserer stelle für nothwendig gehalten habe. Döderlein (red. u. aufs. 11 p. 301—3) neunt die
emendation eine evidente, Wunder und Krüger stimmen ein und
Schueidewin hat sie ebenfalls in den text gesetzt.

Solchen autoritäten folgt man gern, wenn es angeht. Indessen nicht ohne prüfung. Eine solche aber führt auf folgende bedenken.

Erstens zwingt die emendation dem Sophokles eine verbalform auf, die bei den tragikern, ja! in der ganzen gräcität nicht
verkommt, hier aber doppelt auffällig erscheinen muss, weil sie
isnerhalb eines und desselben objectsverhältnisses in der nähe
von dem fast gleichlautenden futurum steht und weil kein grund
gefunden werden kann, wesshalb der nach deutlichkeit stets strebende dichter nicht lieber das ihm sonst geläufige ioosto geschrieben haben sellte.

Zweitens aber octroirt die emendation dem dichter einen gedanken, der, ganz abgesehen von der form, weder lagisch richtig noch mit den empfindungen des Oedipus, mit der ganzen situation vereinbar ist.

Die beanstandung rücksichtlich der form hat Krüger zum theil gehoben. Er hat darauf hingewiesen, dass der dichter eine parataktische amordnung zweier gleichberechtigten glieder gewählt habe, während das erste derselben eigentlich eine causale geltung haben solle. Das nämlich ist der unterschied des durch die emendation bewirkten sinnes unserer stelle von dem in der häschr. lesart liegenden, dass nach jener der erste theil des objectssatzes dem sinne nach in ein kausales verhältniss zu dem zweiten treten und der gedanke entstehen soll: "weil ihr augen weder gesehen, was ich gelitten, noch welch böse thaten ich verübt, so sollt ihr für die zukunft diejenigen im dunkel seben, die ich nie hätte sehen müssen".

Es liegt auf der hand, dass hier auch der sprachlichen form nach einiges anders gewünscht werden muss. Man sieht nicht ein, wesshalb der dichter, wenn er anders deutlich reden wollte, hier ἀλλά im beginne des zweiten satzes gesetzt hat, wo zunächst jedermann ein και erwartet "ihr habt nicht gesehen drum sollt ihr auch für die zukunft nicht sehen"; man muss sich ferner wundern, wesshalb dann ἐν σκόνφ in erster stelle und τὸ λοικόν in sweiten atcht, da dem natürlichen sinne nach

grade das ungekehrte verhältniss erwartet wird. Endlich wird es doch auch schwer, in diesem falle die macht des ausdruckes in σκότφ zu begreifen, da derselbe dif diese weise nur zu den range einer abwechslung mit ohn ibein degradirt wird.

Non aber gar erst der gedanke selbet, der den Oedipus ein förmliches strafurtheil über seine augen publiciren lässt, is einem momente, we er zur beifügung der metive seines schnell gefassten entschlusses - nicht etwa zur rechtfertigung vor andern, die er zugegen gesehen, sondern vor sich solhat — kann aufgelegt sein kaun. Und welch eine seltsame motivirung! Für die frühere unverschuldste blindheit sollen die augen hüssen? für das, was er gelitten, will er sich bestrafen ? Oedipus erscheint im ganzen utücke als ein mit hohem dielektischen scharfzina begabter, mit scharfem verstande ausgerästeter mensch: we zeigte sich bier davon noch eine spur! Hat er hier diese metivirung gegeben, unaufgefordert und freiwillig gegeben, so muss er sich derselben wonigstens später geschämt haben. Denn wo er sich später den vorwürfen des chors gegenüher hinsichtlich seiner blendung zu rochtfertigen sucht, hat er von einer derartigen metivirung derselben auch nicht die allerleiseste andeutung; er ntellt dort die hlendung nicht als strafe für frühere thaten, das beiset bei lichte besehen, für den mangel as früherer einsicht hin, sondern als den ausdruck der tiefsten schaam einerseits und andererseits als die felge der absicht, jeder ihm durch das auge zu Aiessenden erinnerung au seine leiden den weg ubzuschneiden. Wie gewagt ist es also, ihm hier durch eine emendation eine weitere and zwar eine in so vieler hinsicht auffällige metivirung nuterzuschieben!

Endlich aber erhöhen sich bei der Schmidt-Hermanuschen emendation auch die schwierigkeiten in der erklärung der objecte beider sätze. Schmidt sieht in oli έπασχεν die ehe mit der mutter und in ὁποῖ έδρα κακά den vatermord, wie Döderl. und Schneidewin; Wunder sieht in jenem die frühere aussetzung und das exil, in diesem vatermord und ehe. Schmidt, Staeger, Död. und Schneidew. in οὐς μὲν die kinder (G. Herm. die eltern), in οὖς δὲ die eltern, welche Döderl. hier zogur gauz weghaben will, unter οὖς δὲ die kinder und freunde verstehend. Das ist ein wirrwarr sonder gleichen, der einem fasst veranlassen könnte, auf die seite des Triclin. zu treten, welcher in beiden objecten nichts als das gewöhnliche schicksal aller blinden gefunden: οὐχ ὁρῶντες γὰρ πολλάκις συμπίπτουσιν οἶς οὐκ ἃν ἡβούλοντο, οὐχ ὀρῶστες γὰρ πολλάκις συμπίπτουσιν οἶς οὐκ ἃν ἡβούλοντο, οὐχ ὀρῶστες δὲ ὧν δεόνται.

Wir sind der ansicht, der allein handschriftl. optat. futuri ist wieder in sein altes recht einzusetzen, uur anders als früher zu erklären. Die abhängige rede leistete dem frühern missverständniss vorschub. Es ist nämlich in Enasyer und Edea nicht desselbe subject, wie in Izeyfer, sondern in jenen beiden verben

ist locaste, in diesem Occipus subject und der sats würde in director rode heissen:

ούχ δψεσθε αὐτὴν: οὐθ'. οἱ' ἐπασχες οὖθ' ὁποὶ' ἔθρα κακά, ἀλλ' ἐν σκότορ τὸ λοιπὸν οῦς μὲν (ἰθεῖν) οὐχ ἔθει δψεσθε, οῦς ὅ ἔγοηζον, οὐ γνώσεσθε.

Danach lassen wir also den causalsatz wieder vollständig fallen und kehren zu den alten wirklichen objectasätzen zurück. Wir gewinnen damit die beseitigung aller gegen die emendation oben erhobenen austände, zumächst die sonderbare motivirung, sodann die rechtfertigung des gebrauchs von ἀλλά und ἐν σκότφ, der stellung von τὸ λοιπόν, endlich die natürliche bedeutung der objecte.

Oedipus war am ende des letzten akts mit dem wunsche, diess möge sein letzter tag sein, fortgestürtzt, in's haus, hatte dort - in welcher absicht, ist klar - ein schwerdt verlangt und nach seinem weibe 1) gefragt. Wenn ihm auch keiner der diener rede steht auf seine fragen, er weiss sie doch zu finden; denn wohin anders wird sie gegangen seyn, als in das ebeliche gemach? Dort findet er sie erhängt, die furcht des chors von v. 1075 also bestätigt, löst die schlinge und legt sie auf den boden nieder. Der anblick musste ihm alles unrecht vor die seele mächtier rufen, das sie von ihm erlitten, aber auch alle das unglück, dessen urheberin sie geworden. Was wird er nun thun? Wird er sich tödten? Viel näher liegt es, dass er im gefühle der schaam vor denjenigen, die er so ungerecht behandelt, die er nebat dem Laios im Hades wiedersehen soll, in der schmerzvollen empfindung des gegenwärtigen und für alle spätere zeiten gedachten entsetzens (έπ' άλγει δυςφορών μαινομένα πραδία Aesch. VII, 781), diesen anblick sich nehmen und so die äussere vermittlung des steten mahnrufs an das entsetzliche vernichten will. Das kann er durch die blendung seiner augen erreichen, und will es, wie er v. 1370 figd. des weiteren entwickelt. Von dem gewande seiner gattin zieht er die spangen und zerstört die quelle des gesichts unter dem rufe "nicht soll diess auge sie sehen, und in ihr alles was sie schlimmes erduldet (die ehe mit dem sohne, die schnöde behandlung, die er ihrem wohlgemeinten rathe, von der efferschung der eltern abzustehn, hatte

#### 1) Der bote berichtet

φαιτά γας ήμας έγχος έξαιτών πορείν, γυναϊκά τ' οὐ γυναϊκα, μητοώαν δ' όπου κίχοι διπλήν άρουραν οὐ τε καὶ τέκνων.

Nur diese interpunktion dürste die richtige sein. Wer γυναίκα σύ γυναίκα mit γάμον άγαμον vergleicht, verkennt: den wahren gedanken, γυναίκα, das Oedipus gleich corrigirt durch ου γρν. μυτο. δὶ etc., ist regiert von κίχο. Er bittet uns, ihm ein schwert zu geben und wo er sein weih nicht sein weib sondern das doppelfeld des mutterackers fände". Jedermann versteht leicht, dass der indirecte fragsatz in freierer terhindung zu εξάντον gehört.

widerfabren lassen), und was sie schlimmes gethan [noch eles hatte Phorbas v. 1173 ihr allein die aussetzung schuld gegeben, sie damit als die urheberin alles über Ged. nach nud nach ber einbrechenden unglücks hingestellt; ] nein! in finsterniss soll für die zukunft, hier und im Hades die sternlose augenhöble die schou, die sie nicht sehen durfte, die erkennen, die zu erkennen er so sehr gewänscht. Wer diese seien, ist dem kein räthsel. der gesehen, wie Oed. der aufgabe, welche ihm dan orakel m lösen auferlegt hatte, die andere untergeschoben hatte, seine d tern zu ermitteln. Sie sind in oue uer und oue de verstanden, indem Oed, stufenweise von der einen, deren leichnam vor ihn liegt, auf das elternpaar übergeht. Er will sie nicht mehr se hen, nicht mehr durch den anblick an alle das entsetzliche erinnert werden; gern würde er, wenn es ginge, sich auch die quelle des gehörs abdämmen (1386), τὸ γὰρ την φροντίδ' έξω των κακών οίκειν γλυκύ. Naturlich! το μη είδεναι γαρ ήδονην The sina rocourta, neogod of en nanois arracia oder wie Cie. fam. VI, 1, 1 sagt: nam etsi quocanque in loco quisquis est, idem est ei sensus et eadem acerbitas, tamen oculi augent delorem, qui quae ceteri audinat intueri coguntur nec avertere a miseriis cogitationem sinunt.

Jetzt ist der gegensatz mit ἀλλά, die stellung τὸ λοιπόν hinter ἐν σκότφ ebenso gerechtfertigt wie letzterer ausdruck in seiner hinweisung auf des Tires. prophezeihung von 419. Jetzt endlich ist auch ἔχρηζεν in der dem worte allein zukommesden bedentung gebraucht. Denn es ist durchaus nicht nachweisbar, dass ἔχρηζεν für ἐχρῆν stehen könne; die zum beweise dafür aufgerufene belegstelle aus O. C. 1713 ist ohne beweiskraft wie

wir zum schluss wiederholen wollen.

άς ἔχρηζε γᾶς ἐπὶ ξένας 
ἔθανε χοίταν δ΄ ἔχει 
νέρθεν εὐσχίαστον αἰέν 
οὐδὰ πένθος ἔλιπ΄ ἄχλαυτον. 
ἀνὰ γὰρ ὅμμα σε τόδ' ὧ πάτερ ἐμὸν 
στένει δαχρῦον, οὐδ' ἔχω 
πῶς με χρῆ τὰν τάλαιναν 
ἀφανίσαι τοσόνδ' ἄχος· ἰώ (oder θεοί) 
μὴ γᾶς ἐπὶ ξένας θανεῖν! ἔχρηζες, ἀλλ' 
ἔρημος ἔθανες ὧδέ μοι.

Durch diese interpunction wird jene stelle, die für uurettbar gilt, geheilt. Im gefühle, wie gern sie dem geschiedenen die todtenklage widmet, denkt sie, dass nun der vater fern von ihr einsam liegen werde und sie an sein grab nie geben kann. Daher in übereinstimmung mit v. 406 und dem griech. volksglauben (Hec. 231. Phoen. 1734) der schmerzensansruf: ach! nicht sterben in fremdem lande! du wünschtest es, aber nun liegst du so einsam hier! Der infinitiv wie Aesch. Suppl. 225 Osei se-

λίται μή με δουλείας τυχείν. und vor allem Choeph. 368 μηδ΄ φπά Τρωίας τείχεσσι φθίμενος, πάτες, μετ΄ άλλων παρά Σκαμάνδοου πόρον τεθάφθωι, πάρος δε οἱ κτανόντες δαμήναι. So wird Orest 441 geheilt: φεύγειν πόλιν τήνδ΄ ή θανείν ή μή θανείν bio fortactsung έχρηζες άλλ' erimnert an Aias 972 άλλ' εμοὶ λιπών ἀνίας καί γέους διοίχεται.

Αίαs 685 resp. 622.

κρείσσων γάρ Άιδα κεύθων ὁ νοσών μάταν.

Diese lesart statt der hdschr.  $\hat{\eta}$  voren µárar ist eine conjectur, von Lobeck im interesse des antistrophischen verhältnisses gemacht und von allen herausgebern adoptirt. Statt des gedankens also "denn besser, er läge im hades als dass er im wahnsinn wär" wird substituirt: denn der wahnsinnige läge besser im hades. Damit stellt der chor den entschluss des Aiss gewissermassen als einen berechtigten hin, während er denselben noch eben v. 614 für einen eigensinn ausgegeben hatte. Wollte man glauben, der chor reformire seine frühere meinung, so widerspräche dem die innige freude des spätern chorlieds über die veränderte gesinnung des helden.

Wir glauben desshalb, der chor könne ohne sich untreu zu werden den von Lobeak hineingetragenen gedanken gar nicht sagen. Die beschr. lessert ist allein richtig mit dem gedanken "er möchte lieber, dass A. gestorben als in den zustand vasfallen sei, der so viel unheil schon angerichtet". Das soll zunächst nur zus begrändung des satzes sienen, dass die alte mutter mehr klagen werde, als sie bei dem tode ihres heldensehnen gethen haben würde. Nicht umsonst fährt der cher mit ög yersene dottog etc. fort.

Unter diesen umstäuden dürfte cher die strophe auf eine emendation anspruch erheben können, zuwal dieselbe nicht bloss wegen mangels an übereinstimmung mit der gegenstrophe anrüchig ist.

ή που παλαιζ μέν έντροφος άμέρα
λευχῷ δὲ γήρωι μάτης νιν όταν νοσοῦντα
φρενομόρως ἀχούση,
αίλινον — ήσει δύςμορος.

Wunderbar, dass erst & Hermann an diesem per und de anstiess, noch wunderbarer, dass man bisher die zwei attribute von einer und derselben person so ruhig gelassen hat. "Die mutter in ihren alten tagen und in ihrem weissen alter" ist und bleibt eine unausstehliche tautologie, die durch Schneidewin im Philel. IV, 3 p. 465 nicht ausreichend entschuldigt wird.

Der wirrwarr kam daher, dass ace seine ursprüngliche stelle verloren, wonach es hiess:

> ή που παλαιά γ' έντροφος μεν άμερα λευχώ δε γήραι μάτηρ.

Jetzt werden die beiden attribute nicht mehr auf die mutter

allein bezogen, sondern mit wal. Ierę. άμ. ist der vater, mit leve. δὲ γήραι μ. die mutter bezoichnet, wie v. 506 umgekehr ἐν λυγρῷ γήραι vom vater übereinstimmend mit II. XIX 836 und κολλῶν ἐτῶν κληροῦχος von der mutter gesagt war. Weil die klagen der mutter das rührendate thema war, so verweilt der cher zunüchst dabei; aber er vergisst nicht, dass er auch des vater genannt, und nur aus diesem grunde kommt er 641 wieder auf diesen zurück.

Ueber die so entstandenen trimet. iamb. vgl. Lobeck zu v. 706. Ein solcher ist auch v. 905 zu belassen und v. 951 entsprechend zu vervollständigen.

Oed. Col. 377-83.

ο δ ως καθ' ήμας έσθ' ο πληθέων λόγος το κοίλον Αργος βάς φυγάς προςλαμβάνει κήδος το καινόν κωὶ ξυνασπιστάς φίλους, 880 ως αυτίκ Αργος ή το Καθμείων πέδον τιμή καθέξον ή προς ουρανόν βιβών. ταντ' ουκ άριθμός έστιν ω κάτερ, λόγων άλλ' έργα δεινά

Beit Brunck haben alle ausguben den hier gegebenen text. Nur Hartung hat ring nadifor geschrieben. Es stützt sich aber das seutr. nadifor ausschliesslich auf Par. A und ist von keinem spheliasten anerkannt. Die übrigen beschr. haben das mascul. nadifor.

Von seiten der grammatik ist gegen das neutr. nichts einzuwenden, denn es findet sich der absolute accus. mit binzugefügtem subject, zumal wenn dasselbe neutr. gen. ist, in verbindung mit de, um bei erzählung fremder handlungen den beweggrund des handelnden muthmasslich anzugeben. Auch die sprache der tragiker kennt ähnliche beispiele, so sehr auch die von Elmsley zu Her. 693 gegebenen zu sichten sein dürften. Aber der so entstehende gedanke erregt einiges bedenken.

Hartung übersetzt: und dieser — gelangt zu Argos thälern flüchtig und erwirbt durch neuen ehbund wassenrüstige freusdes schaar, als müsse Argos Kadmens für in siegesglans erobern oder himmelhoch erheben gleich! Hier ist v. 380 offenbar für eine ansicht der Ismene genommen, wie das schon F. Jacobs wollte und Döderlein, der durch αὐνίκα die ironie unterstützt zah. Aber wie passte diese in ironie getauchte meinungsäusserung zu dem eroste der situation? zu dem zwecke der gunzen mittheilung? Wie passte zu derselben jener fortgang der rede, der sofort selbst die gebrauchte ironie als etwas ungehöriges hinstellen würde? Wie sinden endlich die ausdrücke ειμῦ καθέξ. und πρὸς οὐφ. βιβ. an sich und in ihrer gegenüberstellung eine genügende erklärung?

Schneidewin hat desshalb mit vollem rechte diese erklärung verlassen. "Polyn., schreibt er, sprach es keek ans,

es gelte ohne weiteres den sieg entweder von Argos oder Theben. Bei ώς καθέξον - βιβών (βιβάσον) schwebt ein verb. opinandi, dicendi vor". Billigen wir auch diese erklärung nicht (--- warum denn in diesem falle nicht lieber Appog als collective begriff gefasst, der κήδος κ. und ξυνασπ. φίλους zusammennehme und die participien in entferntere beziehung zu προςλαμβάver gesetzt? --), so treten wir ihm doch vollständig darin bei. dass er in den ausdrücken von v. 380 diejenigen des Polynic. erblickt. Er ist es allerdings gewesen, der, μείζον ἡ Θήβας φρονών, sich in solch überschwenglichen ausdrücken geäussert hat (ähnlich wie v. 1305), dass Ismene selbst für gut findet, ausdrücklich hinzufügen, das sei nicht leerer worte schwall, sondern schreckliche wirklichkeit. Was deun? Offenbar die in solchen worten ausgedrückte absicht des Polynices, der zweck des φυγάδα βάντα προςλαμβάνων. Danach verlangt ein jeder. Es würde also jedenfalls auch wie xategor als ausdruck jenes zweckes anzusehen sein, jener absicht: "er nimmt die Argiver als leute die jene thätigkeit ausüben sollen".

Welche thätigkeit? "Argos soll entweder Theben in siegesehre daniederhalten oder demselben ein ὑπουράνιον κλέος verschaffen". Wie? Polynices wird für den räuber seines throns, den tief gehassten bruder den ausdruck πρ. οὐρ. βιβάζειν haben? Und für eine Argos zugeschriebene thätigkeit könnte Θήβας τιμῆ κατέχειν in der hedeutung "in siegesehre darniederhalten" irgend verständlich werden? Warum hätte Soph. dann nicht lieber δόρει κατάξον (Phoen. 1468) oder δόρει καθέξον geschrieben? An diesen ausdrücken eben müssen alle hisherigen erklärungsversuche scheitern, so lange man das neutr. καθέζον schreibt.

Unter diesen umständen dürfte sich's der mühe verlohnen, den blick auf das von Par. A. verdrängte masculin. καθέξων snrücksuwenden. Sofort ist die beabsichtigte thätigkeit des Polyn. unverkennbar, aber "Agyoç wird zum objecte. 🖪 lässt sich hören, dass Polyn. gesagt hat, er wolle Argos d. h. seinen bundsgenossen für ihre hülfe ein υπουράνιον κλέος verschaffen. Nicht weniger passt für seine thätigkeit der ausdruck τιμή κατέγευ, wenn dazu Theben das object ist. Wie Andr. 156 γυνή δόμους κατασχείν έκβαλοῖσ' ἡμᾶς θέλει, so will Polyn. auch hier den usurpator vertreiben und sein ihm entrissnes besitzthum an sich nehmen kraft seiner τιμή oder für seine τιμή d. h. die ihm gebührende βασιληΐς τιμή (Hipp. 1281). Grade diese bezugnahme auf seine  $e_{i\mu\dot{\eta}}$ , die doch in den augen der Ism. unvereinbar ist mit der γέτους πάλαι φθορά, veranlasst, da sie dem demuthsvolleu sinne an's anglaubliche streifen muss, nun ebenso wie das überschwängliche πρός ούρ. βιβ. die hinzufügung ταῦτ' οὐκ άριθμος λόγων.

Da wären ja die genannten anstände beseitigt. Aber was hat denn die herausg. veranlassen können, diese der hauptsache nach schon in den drei verhandenen scholien gegebene erklärung der stelle einer, wie gesehen, ganz unhaltbaren aufzuopfern? Unstreitig zweierlei; einmal die hier augenommene wortstellung, welche zu ειμῷ καθέξων als obj. τὸ Καδμ. πέδον und zu πρὸς οὐρ. βιβ. als object Άργος zieht, sodann der eigenthümliche gebrauch von ἢ — ἢ. Wer mag denn in jetziger zeit dem scholfolgen: ἐκάτερον ἡ ἀντὶ τοῦ καί, selbst wenn diess in Etym. M. p. 415, 25 wiederholt wird?

Bekanntlich liegt das kapitel von der wertstellung im griechischen noch ziemlich brach. Wir haben darüber schon in dieser ztschr. 1, 8 p. 460 sprechen müssen. Kaum dass die herausgeber derartiges in den bereich der annetation ziehen. Vergebens sucht man nach einer derartigen bemerkung zu Antig. 1158

τύχη γάο δοθοί και τύχη καταδόέπει : τὸν εὐτυγοῦντα τόν τε δυςτυγεῦντ' ἀκί.

Der sinn ist der aus Archel. fr. 26 ος γαρ αν σφαλη εἰς ὀρθὸν είστη χοὐ πρὶν εὐτυχῶν πιτνεῖ. Aber die wortstellung widerstreht unserm gebrauche ebenso sehr wie dem gewöhnlichen der Griechen. Wir erwarten eine vertauschung der objecte, um durch die recitation andeuten zu können, dass ὀρθοῖ als object τὸν δυςτυχοῦντα hat. Nach griech und röm. gebrauche durften aber die mittlern glieder und ebenso die äussern zusammenconstruirt werden.

Nicht anders ist es an obiger stelle geschehen, nur dass dert die beiden objecte voranstehen. Dort wie hier gehören die mittlern glieder zusammen und ebenso die äussern. Wir brauchen desshalb zur vertheidigung dieser wortstellung nicht auf auslogieen wie 11. VII, 269. 72 zurückzugreifen.

Eine untergeordnetere frage ist die wegen des gebrauchs von  $\hat{\eta} - \hat{\eta}$ . Die setzung des ersten bedingte gleichsam die des zweiten, rief sie wenigstens leicht hervor, um desto deutlicher auszudrücken, dass es hier auf eine entscheidung zwischen den beiden kriegenden mächten hinausgehen solle. Allerdings wünschen wir zu lesen: "auf dass er A. erhebe und Th. erobere", oder, auf dass er A. und Th., jenes erhebe, dieses erobere, oder, auf dass er A. und Th., dieses stürze, jenes erhebe; ja! wir lassen uns auch gefallen "dass er A. oder Th., jenes erhebe und dieses atürze"; aber wir sollen hier nicht unsere ansdrucksweise sur richtschnur machen, der ja auch die wortstellung nicht entsprechend war; und pflegen es auch sonst nicht zu thun, da wir ohne allen anstand z. b. zu stellen wie Oed. Col. 488 ausov ov τ' αὐτὸς και τις ἄλλος ἀντὶ σοῦ die bemerkung genehmigen "statt des erwarteten eirs-eirs nimmt der Grieche auch die kopulative verbindung", und in stellen wie Plat. Apol. 28 A oliver ruos άξία έστι και ούδενος und C άνθρώπων είδότων όλίγα ή ουδέν allerdings die ansicht des schol. unterstützt sehen müssen. Wir übersetzen also:

der flüchtling eilt sum hohlen Argen, nimmt nich dort

e! unerhört! ein weib und kriegsverbündete auf dass sogleich er Argos oder Kadmos land, diess seiner würd' "erzwinge", jenes "himmelbockerhebe". Ja! nicht leerer worte schwall, es ist die schwere, schlimme wirklichkeit. — —

Wie lange zeit es gekostet hat, den szenenwechsel im Ai. v. 815 zur anerkennung zu bringen gegenüber den bemühungen K. O. Müllers, ist aus neuern schriften ersichtlich. Der schaliast und Lobeck haben endlich doch recht behalten, Enger und Weismann haben jetzt auch Schneidewin dazu vermocht, in folge einer neuen prüfung aller einschlagenden momente die übertsetung des Aristotelischen gesetzes der einheit des ortes im Aias anzunehmen. Es möge uns vergöunt sein, die dafür aufgestellten gründe um einige zu vermehren.

Der dichter hat ganz deutlich darauf hingewiesen, dass er sich die szene verschieden von der frühern denke. Er hat ausdrücklich den Aias sagen lassen, er wolle παρακτίους λειμώνας und χώρον ἀστιβή aufsuchen. Das kann der bisher sichtbar gewesene raum nicht sein, denn sonst fiele der hauptgrund, womit Aias seine verstellung stützt, gans weg.

Sodann hat der dichter den Eurysakes "bei den zelten" zurrückgeblieben sein lassen. Stände der chor in dem augenblicke, wo er das sagt 985, wirklich bei den zelten, so könute er dort so gar nicht sprechen und es könnte die herbeihelung des kindes nicht so lange zeit in anspruch nehmen, wie es der dichter hat geschehen lassen, wenn er Teucros die schnellste herbeihelung des seiner fürsorge anheimgefallenen neffen v. 985 gebieten lässt und dieser doch erst v. 1168 eintrifft. Wie kann der raum von den zelten bis zur mordstätte als ein langer erscheinen, wenn der zuschauer nachher sowohl den Menel. wie Agaman den zelten hätte vorbeigehen und mit ein paas schritten su jener stätte gelangen sehen müssen?

Das deutlichste zeichen der szenenveränderung hat aber Soph. dadurch gegeben, dess er v. 815 nicht bloss die sichtbare bühse und selbst das innere der uelte von allen handelnden personen leer werden, sondern auch den chor abtreten lässt. Damit waren alle hindernisse einer szenenveränderung vollständig beseitigt.

Wenn zugegeben werden muss, dass die betheiligung des chers bei der aufsuchung des Aias durch innere gründe nicht geboten war, — denn es hätte dazu wie sonst in der tragödie die sonstige dienerschaft der bühne ausgereicht, während der ehor ein stasimon hätte austimmen können, — so darf man sicher aunehmen, dass der dichter nur desahalb diese mitwirkung des ehors beliebt hat, weil er die szenerie verändern wollte. Der chor zieht dabei schwerlich durch die orchestra fort — eine wie lange pause würde soust v. 814 entstanden sein! — sondern er schliesat sich, sogleich in zwei halbehöre getheilt, den personen der bähne au,

denselben in den bezeichueten richtungen nach ost und west folgend. Der eine theil, der sich nach der rechten seite wendet. wird vom beten und andern leuten (oi pièr 804) begleitet; den andern theile folgt auch Tekmessa, onounee ar overy: eine beifügung des dichters, die der erwartung des zuschnuers vorbengen soll, dass sie mit diesem halbchore gleichzeitig zurückkelren werde. Das soll eben nicht statt finden, da sie den leichnam finden soll. Die annahme dagegen, dass Tekmessa v. 787 das kind wieder mitgebracht habe, ist irrig und kann sich am wenigsten auf ihren ausruf & rexvor (809) stützen. Sie wird doch das kind nicht mitnehmen wollen, wenn sie auf das suchen ausgeht! Gleichwohl hören wir dort, wo sie so viele anorduugen trifft, kein wort von einer solchen in betreff des kleinen, sie hätte ihn also mitschleppen müssen! Um wieviel wirksamer wird die situation, wenn der ausruf o rézror gleichsam dem conflicte der mutter und gattin entspringt und sie einen solchen durch einen entsprechenden gestus nach dem zelte hin ausdrückt. Mas lasse darum dem kinde dort seine ruhe, seinen aufenthalt bei dem

pädagogen!

Bei v. 815 wird die hinterwand, die, wie schon der gebranch des ekkyklems beweist, verschiehbar war, nach rechts und links sur seite gerückt, so dass die beiderseitigen seitwärts geschobenen hälften hinter die periakten kamen, welche bekanntlich mit der einen kante ihrer vorgeschobenen seite in einem stumpfen winkel auf den hintergrund stossen. So tritt eine vertiefung des den zuschauern sichtbaren bühnenraums ein, die mit der nothwendigen decoration grade wie auf unsern theatern schon vor dem eintritt des szenenwechsels ausstaffirt sein konnte. Die hipterwand war jetzt vielleicht jene die bühne architektonisch begrousende mauerwand, überhängt mit der entsprechenden decoration. Wirksam bei dem szenenwechsel waren aber auch die periakten, welche eine andere seite vorschoben. Es machte sich das alles leicht. Die landschaft ist gleichsam weiter nach westen gerückt, die zelte des Aias sind verschwunden und jener ἀστιβής χώρος dargestellt, dessen decoration in allen einzelnheiten zwar nicht bestimmt werden kann, doch dürften die 862 mit olde bezeichneten quellen und flüsse perspectivisch irgendwo dargestellt gewesen sein und das ganze den character gehabt haben, den v. 892 τάπος bezeichnet. Unzweifelhaft ist es, dass bei dem eintritt des szenenwechsels Aias sich bereits auf dem bisher verdeckt gewesenen raume der bübne befindet, dass das dämonische schwerdt in dem mittelpunkte dieses raumes gedacht wird. Ob letzteres dem zuschauer sichtbar gewesen, lässt sich nicht mit gewissheit sagen. Dafür spricht der umstand, dass sich die fortsetzung des stückes ausschliesslich um dasselbe und den dabei liegenden leichnam dreht, der sogar mehrfach angeredet wird. Soph. hat auch hier auf gute maschinerie gerechnet, denu zwischen v. 915 u. 1004 muss der schauspieler, der den Ajas spielt, unter dem ihn überdeckenden gewande mit einer leblosen figur vertauscht sein, damister als Peucros auftreten könne. Der dichter hat dabei sicherlich auf die mitwirkung einer versenkung gerechnet, ohne welche die griech bühne ebensowenig wie die unsrige auskommen kennte. Die substituirung einer puppe war haum anders zu bewerkstelligen.

Die beiden halbehöre kommen v. 866 wieder aum verschein. Mit dem szenenwechsel ist natürlich auch die gegend, welche hisher die orchestra als verlängerung der bühne dargestellt hatte, eine andre geworden. Sie kommen von verschiedenen seitsti durch die zugänge der kenistra, von einander aufangs unsichtbes wegen des bretterverschlags den orchestra, bis sie bei v. 873 an dem punkte zusammenstossen, von wo der aufgang des choss aus der konistra auf den orchestra genannten bretterverschlag stattzufinden pflegt: Hier ist also eine recht deutliche inunagotot des chors, ein neues auftreten desselben vor den augen der zusschauer, nur insoweit von andern verschieden, dass der eher hier in halbehören von beiden seiten der konistra durch die zugänge bereinzieht.

Wir sind der ansicht, dass erst auf der hier gewonnenen grundlage der anfang dieser epiparodos seine richtige erklärung finde, müssen dabei allerdings von der bisher seit & Bermana beliebten anordnung etwas abgehen.

Ist der chor sur selben seit abgetzeten, se darf man bei der symmetrie der äussern anordnung, welche der dichter in unserm stücke festhält, von vornherein annehmen, dass derselbe anch gleichzeitig wieder auftreten werde. Dieses angenommen ist es an sich unwahrscheinlich, dass den eine halbehor erst die ganze strophe gesungen, bevor der andre sich habe vernehmen lassen; bei dem inhalte des gesanges aber ist das velleres undenkbar. Dass der gesang einen antistrophischen character habe, in den hdschr. also die erste gegenstrophe um einen vers zu kurz gekommen sei, hat G. Hermann viehtig erkannt; er hat aber darin geirrt, dass er zuerst einzelne desselben halbchors untereinander und erst von v. 873 die halbehöre unter sich mit reden abwechseln lässt. Wie wäre es möglich, dass ebenso wie v. 870 auch v. 871 von choristen eines und desselben halbehors gesprochen sein können!! Ks ist vielmehr von vernherein ein wechselgesang der beiden halbchöre anzunehmen, so dass sie sich wers um vers ablösen und zwan in folgender weise:

strophe α΄ Α. Βόνος πόνος πόνος φέρει (1914) !

<sup>867. ,</sup> β. Παπαῦ πᾶ γὰς κόν βαν δγώς

<sup>868. &</sup>quot;, α΄. πουδείς επίσταται με συμμαθείς τόπος.

<sup>- 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1. (1994) - 1.</sup> 

870. ,, α΄. Ιδού δούπου ο ἐ κλύω τινά;

871. ,, β'. ήμων γε σαὸς κοισόπλουν ὁμιλίαν.

Wir haben hier die lücke zu ergänzen und swei kleine änderengen vorzunehmen versucht, deren zweite jedoch nicht absolut nothwendig ist. Wir besweifeln, dass jemand wirklich au den dreimaligen sã sã sã, das eine aberlastige ins lächerliche streifende überschwänglichkeit enthält, gefallen finden könne. Ilusui entspricht auch dem idos der gegenstr. besser. Die ergänzung der verslücks macht sich jetzt leicht. Die übereinstimmung des versanfangs von 868 und 869 (unserer obigen zählung) liess die lücko entstehen, wie derartiges in den texten der tragiker nicht an dieser stelle allein der fall ist. Durch die leichte amänderung von av in ov und von dem affirmativaatz in einen fragsatz gewinnt wenigstens das ganze, wenn sie auch nicht unumgänglich nöthig ist. Der halbeher a' spricht also 866, 868 und 870, der halbehor  $\beta'$  867, 869 und 871. Jener so gut wie dieser meldet in zwei versen die vergeblichkeit seines wegs; danu ist jeser dem andern so nah gekommen, dass er ihn hört. Das kündet er mit den worten an: schau! höre ich nicht ein geräusch? worauf dieser hervortretend: uns hörst du, deine genossen. Der fortgang der rede mit τί οὖν δή; passt nun ganz vortrefflich zu der eingetretenen beiderseitigen erkennung und unter den dann folgenden verson steigen sie gemeinsam aus der konistra die orchestra binan.

Die erklärung von v. 868 ist auch Ellendt und Lebeck (im nuchtrage) nec ullus locus me sibi conscium esse seit; nach Schneidewin "kein ort hat kunde, so dass ich miterfahren könute, was er weiss." Wir übersetzen: mübe bringt mühe durch mübe, und dabei hat kein ort kunde, dass ich etwas gemeinsam mit den genossen erfahren.

Wiesbaden.

C. G. Firnhaber.

### 28. Zu Manilius.

Manil. I, 59.

Postquam omnis coeli species redeuntibus astris

59. Praecepts in propries sedes . . .

Codd. percepta, precepta, Bentl. descripta. Jacob.: praecepta. Malim: Praesepta coll. Ov. Met. I 69 Vixque ca limitibus dissepserat omnia certis. Claudian. Rufin. I, 4. mundi foedera dispositi.

I, 316. 7.

A tergo nitet Arctophylax, idemque Bootes, Quod similis innetis instat de more invencis.

Frequens quidem est locutio: de more. Ovid. Met. 1, 745 ne more iuvencae mugiat. V, 122. mactati more iuvenci. cf. Ov. Met.

II, 711. Verg. Aen. I, 318. Valer. Place. I, 780. Claudian. Eutrop. 11, 280. Idyll. 5, 26. Prob. et Olybr. 255. Sil. 1tal. 1, 128. V, 367 — sed ab hec loco prorsus ea aliena est sive tu innetie de more sive instat de more connectes. Quid lateat in lucem prodit Giceronis locus simillimus in Arat. fr. XV. "Arctophylax, valgo qui dicitur esse Bostes, Qued quasi temono adcometant prae se quatit Arcton". Rescribas igitur: comete --- temone invencis, coll. Ov. Met. X, 447 Flexerat obliquo planstrum temone Bootes. Prudent. Cathem. V, 145 Et qua besphoreum temo regit iugum. Peinde similis non defuerunt qui mutarent, alii in simul is, Scal. in stimulo, Bentl. p. 24 in stimulis coll. Tibull. 1, 5, 10. Ovid. Met. XIV, 647. At non tentari debere edocet Fest. Avien. 259: "Et licet instanti similis, similisque minauti et q. s." Itaque in manifesto esset legendum esse: Cui similis, nisi infabre diceretur Bootes instare invencis, qui potius bubulco invencis instanti similis apparet. (cf. Jacob p. 16). Vide igitur, cum vecabulum similis participia amet (Ovid. Met. III, 240. 652. VII, 785) num haec defendi loci castigatio queat:

Instanti similis iunctis temone invencis, ad imitationem Ciceronis et Festi Avieni compositi.

I, 778.

Tarquinioque minus reges et Horatia proles,

Tota acies partus, nec non et Scaevela trunco

780. Nobilior, maiorque viris et Cloelia virgo,

Et Romana ferens, quae texit, moenia Cocles.

Sic suadet F. Jacob. p. 37. Ac possis quidem haius lectionis caussidicus ac patronus surgere comparatis IV, 39 Trisque sub unius fratres virtute incerent? Nulla scies tantum vicit, pendebat ab uno Roma viro. Valer. Max. VI, 3, 12 Horatius, cum ex illa clarissima acie domum repetens et q. s. Sed verba tots acies partus si v. 778 exerdiri siveris hos perquam remanebit incommodi, quod Cockitis et Scaevolae agragie gesta, ubique fest iunctim concelebrata, interiecta Cloeline virginis fuga, dirimuntur: Cf. Manil. IV, 31. 32. Senec. Controv. V, 31. Claudian. Eutrop. I, 445. Honor. IV, 405. Verg. Aen. VI, 650. Accedit quod scies ponti codd. lectio est minime contemnenda, atque ad alia omnia ducens. Lego inverse versuum ordine:

778. Tarquinioque prius reges et Horatia proles

779. Et Romana ferens, quae texit, moenia Cocles

780. Tota acies pontis, nec nen et Scaevola trunco

781. Nobilior, maiorque viris et Clochia virgo.

Tota acies pontis dicitur Horatius, ut est apud Ovid. Met. I, 355. Nos due turba sumus. Tibull. IV, 13, 12: In selis tu mihi turba locis. Ovid. Met. VIII, 636. Tota domus due sunt. VIII, 744 annosa robore quevous una nemus.

I, 918.

Atque ipsa laines certarnat fulnina sintro.

Vocabelum Admins nonnulli interpretes sibi suspectum visum autarant in Amains, ut intelligerentur Nilus Tiberisque, in comparationem advocato Propert. III, 9, 4: Et Tiberim Nili cogere ferre minas. Invenustius illi quam temerius. Quid enim, quaese impedit, queminus Manilium dicamus pro Jove Capitoliuo ipse fuinius divina posmisse. Lucan. X, 63: Terruit illa suo, si fas, Capitolia sistro. Epigr. ap. Savaron. ad Sidon. Apoll. V, 460. Hime Capitoliuo sistra minata Jovi. cf. Ovid. ep. ex Pont. I, 1, 46. Ridebit igitur Manilius Isidis audaciam, quae sistrorum strepitu apperari Jovis tonitrua ac fulmina posse confideret. Pieri tamen potest, ut fulmina lectio vera non sit. Nisi caecutio, Manilius aliorum consuctudinem secutus acripserat:

Atque ipsa Isiaco certarunt buccina sistro.

Propert. III, 9, 41 Romanamque tubam crepitanti pellere sistro.

Prudent. centra Symmach. II, 527 sqq. Fluctibus Actiacis signum symphonia belli Aegypto dederat, clangebat buccina contra. Symphonia enim idem est organon atque sistrum, de quo ef. Gons. de Salas ad Petron. p. 126 quamquam nt diversa enumerat auct. epithal. Laurent. et Mar. v. 60. 61. Salei. Bass. Pison. 163: Et gravis obstreperet modulatis buccina nervis. Apud Manil. IV, 28 vero, quo loco pro: pecudumque magistri In Capitolinos ducissent fulmina montes, Scaliger dedit successes culmina (conf. Auson. clar. urb. XIII, 7) praestabit fortasse: In Capitolinas auxissent culmina moles.

11, 4. 5.

Erroremque ducis, totidem quot vicerat annis
Instantem bello geminata per acquera Ponto.

Hoc facile in hoc scriptore ferendum indicat Iacobus p. 44. Non
accedo. Ordinem mutarunt duo dimidiati versus:

Erroremque ducis, geminata per acquora Pento Instantem belli tetidem quot vicerat annis.

Quamquam ferri poterit bello. aed vide Ov. Met. XII, 21. Ansonepist. VII, 7. Similes nostro loci sunt Ov. Amor. I, 1, 31. Quique tot errando, quot bello perdidit, annos. Claudian. laud. Seren. 27. Et saevi totidem bello quot fluctibus anni. Hac de caussa ordinem invertere malui, quam servato ordine reponere, quod quis pro bello conicere possit: pello (πολιφε άλα) vel: Innantem pelago geminata per aequora Ronti, quamvis solennis sit locutio aequora Ponti, coll. Lucret. V, 998. Ov. Met. II, 872. Tibull. III, 4, 85. Verg. Georg. I, 469. Manil. V, 158.

II, 29. Solventemque patrem.

Bentl. Solantemque. Suspicor: Sollicitumque patrem. Cfr. Ovid.

Met. IV, 690. Genitor lugubris et amens mater. Lucil. Actu.

579. Candida sollicito praemittere vela parenti. Epithal. Anapet Aell. 76. Solliciti longa de posteritate parantes.

111, 7.

Non conjuratos reges, Trojaque cadente

Hectora venalem cineri.

Sic Jacob. 87. Plerique libri cadentes. Lectionem receptam sustinere videntur loci simillimi e. g. Ovid. Met. XII, 20 Troia cadet. XIII, 404 Troia simul Priamusque cadent. XV, 440 nec tota cadet te sospite Troia. At h. l. Manilius nihil de ultima Troiae sorte atque excidio disserit, sed de regum Achivorum seditionibus indeque in ipsos subnata malorum Iliade, utque breviter dicam, de ira sermonem inicit, ad Ovid. Amor. II, 18 exemplum: Carmen ad iratum dum tu perducis Achillem Primaque iuratis induis arma viris. Viam emendandi plurativus numerus cadentes indigitat. Lego: iraque calentes.

Olesnae Silesiorum.

Maur. Schmidt.

# 29. Aeschyl. Prometh. vinct. v. 266: ἐκων ἐκων ἡμαρτον, οὐκ ἀρνήσομαι.

Nach der ansicht Welckers hätte Prometheus in den angeführten worten das bekenntniss abgelegt, gegen Zeus gefehlt und das richtige verhältniss des endlichen zur gottheit aus den augen gesetzt zu haben. "Bedeutend genug ist es", so lesen wir in der trilogie s. 85 unter anführung unserer stelle, "dass Prometheus weiss, er habe gefehlt und dass schon im voraus durch die profetische mutter die ahnung in ihm erweckt ist. es werde die zeit der vereinigung kommen, wo er den übermuth des geistes erkenne, der endlichkeit (denn die herrschaft alles endlichen hält jener Zeus) sich unterwerfen werde, ohne sich selbst anfzugeben. So erkennt er zugleich die höhere nothwendigkeit an, die über aller eignen kunst und klugheit ist." Dem unterzeichneten scheint diese erklärung mit dem inhalt der uns überlieferten tragödie, mit dem eindruck, welchen das streben und die worte des duldenden Prometheus in uns zurücklassen, nicht übereinzustimmen, er hat sich nicht überzeugen können. dass in jener stelle ein schuldbekenntniss im obigen sinne liege. Glaubt nicht Prometheus recht zu haben wider Zeus? beschuldigt er ihn nicht geradezu des unrechts und der tyrannei? Erwartet er nicht, dass er sich vor ihm demüthigen werde? Eine aknung von der überspannung seines standpunctes und von einer einstigen versöhnung, bei welcher nicht allein Zeus ihm, sondern auch er dem Zeus in überwindung schroffer einseitigkeit entgegenkommen müsse, könnte zwar schon jetzt, bei allem trotz, der ihn noch beherrscht, im geheimen sein inneres berührt haben; indessen, sollte sie auch in der überlieferten tragödie irgendwo angedeutet sein, was ich bezweisle, in jenen worten έκων έκων ημαρτον ist sie gewiss nicht ausgesprochen. Das bekenntniss: ich habe gefehlt, ich habe mit wissen und willen gefehlt, sprich

keine ahnung, sondern ein bestimmtes wissen, eine vollendete übersongung aus. Diese erkenntniss aber, zumal da sie nicht erst durch die erinnerung des chors hervorgerusen worden, sedern von aufang an vorhanden gewesen wäre, würde mit der ganzen tragodie in widerspruch stehen. Und so geht denn auch der verehrte verf. der Aeschyl. trilogie, obschon er unter den eindruck jeuer sehr entschiednen worte annehmen muss, dass Prometheus wisse, er habe gefehlt, doch sofort wieder zu der showe einer künftigen erkenntniss zurück, gleichwie er s. 84 von "dem geiste, der gegen die natur anringe, sich über sie emporarbeite, durch das selbstbewasstsein über sie triumphire" (wemit er eben die bedeutung des Prometheus ausspricht) gewiss mit recht behauptet, derselbe "ahne kaum, dass sein eignes recht nicht unbegrenzt sei, dass auch seinem grossen und heiligen streben

eine schranke gezogen sei".

Ich versuche eine andere erklärung unsrer stelle und fasse vor allem mit jenem bekenntniss die unmittelbar vorhergehenden und die nachfolgenden worte zusammen. έγω δε πάντα ταῦτ ήπιστάμην έχων έχων etc. Was ist dieses alles, das Prometheus schon damals recht wohl begriff, als er sich zum wohlthäter des menschengeschlechts wider Zens willen entschloss? wohl nichts anderes, als was der chor unmittelbar vorher andeutet in den worten: ἄθλων δ έκλυσιν ζήτει τινά, in welchen offenbar eine aufforderung liegt, den gerägten fehler wieder gut zu machen. Prometheus hat durch seine menschenliebe sich selbst unglücklich gemacht, das ist der fehler, der ihm vorgeworfen wird und den er freiwillig begangen zu haben bekennt. Noch deutlicher wird diess in den sogleich folgenden worten ausgesprochen: Opprois δ άρήγων αὐτὸς ευρόμην πόνους; dass er leiden für die sterblichen übernahm — εύρίσκειν correlat von ζητεῖν —, das ist wie sein unglück, so sein febler. Und diese auffassung bestätigt sich, wenn wir die vorbergebenden worte des chors beachten, durch welche das bekenntniss des Prometheus veranlasst ist. Auf die frage des chors: οὐδ ἔστιν ἄθλου τέρμα σοι προκείμενον; hatte er geantwortet: οὐκ ἄλλο γ' οὐδέν, πλην ὅταν κείνφ δοκη, und der chor erwidert nun: δόξει δέ πῶς; τίς έλπίς; οὐτ' ὁρᾶς, ὅτι ημαρres etc. In welchen worten bestimmt genug ausgesprochen wird, dass der ihm vorgeworfene fehler nichts anderes ist, als eben seine selbstaufopferung, seine vernachlässigung des eignen wohls.

Vielleicht kommt einigen diese erklärung nüchtern und prosaisch vor, dem schwunge des Aeschylus nicht angemessen. Freilich dürfte heutzutage nicht leicht ein dichter seinen helden ein solches bekenntniss ahlegen, ihn so tadeln lassen. Wir sind gewohnt, die sorge des individuums für sich selbst als etwas rein natürliches anzusehen, als einen trieb, der nur des zügels, nicht des autriebs hedürfe. Aber die Griechen dachten hierin anders; ibnen war jene sorge eine sittliche pflicht, nicht nur in den meralsystemen, sondern in der wirklichen ansicht des volkes; sie gehörte ihnen zu der idealen wahrheit des lebens und konnte mithin nicht unpoetisch erscheinen.

Göttingen.

E. Moller.

### 30. Zu Nicephoros Gregoras' de erroribus Ulixis.

Die folgenden varianten sind aus der Wiener bds. Theol. Graec. n. CLXXIV fol. 116b—126a entnommen. Die zu grunde liegende ausgabe ist die Westermannsche.

ΚΑΘ ΟΜΗΡΟΝ — ΟΔΥΣΣΕΩΣ ΜΕΤΑ] So der codex von zweiter hand: von erster κατ' όδυσσέα πλάνας όμήρου μετά

| ANAΓINΩΣΚΟΝΤΩΝ ENEKEN | τέωτ είτεκετ

5 ἀρίστους fehlt | οῦς ἄγει 6 κατὰ τὸ fehlt | λεληθότως διδάσκει. ἃ δή 7 μύθων εἰδέναι τοὺς νέους εἰς κόσμον ψυχῆς. ἀλλ' εἴπες που τοῦθ' οὕτος ὁ μέγας ἥρως ἐπρ. 11 τὸν γάρ bis ὁ δὴ καί fehlt

p. 330, 6 δηλον έσται αὐτίκα] ώς έσται δηλον αὐτίκα | τοῖς έφεξης ὑποτετ. fehlt 8 περὶ Αωτοφάγων fehlt 9 τι πεπονθέναι τόν 9 ἀνέμοις φησὶν αὐτόν 11 που πεπομφέναι τῶν φίλων περὶ 12 τοὺς δέ] so der codex | συμμίξαι] οἰχομένους συμμίζαι

18 καί fehlt 14 εἰς fehlt πεῖραν εἰληφέναι τοῦ μελιειδοῦς 15 ἐφεξῆς δέ] οὐκοῦν 17 τῆς νεὼς — ἀπιόντα fehlt 19 τῆ — εἶτα fehlt ὑπὸ] καὶ ὑπό 23 εἶναι nach ἂν von zweiter hand 24 καὶ ταῖς — πραγμάτων fehlt 27 καὶ vor τῶν fehlt 29 οὐδὲ — ἦθη fehlt | προαιροῦνται 33 ἀρίστων ἀπάντων ἐπιλανθάνονται] συντρόφων ἡθῶν κατολιγωροῦσιν

p. 331, 3 αήθους 5 οὐκ ἀήθεις] συντρόφους 6 ἔργων] δαιμόνων 8 ἀπροίτους 13 περὶ — κύκλωπος fehlt 22 καὶ θεᾶσθαι ἀνά 24 γε fehlt | εἰληφότας] αὐτοὺς εἰληφότας

p. 332, 2 διαπερονηθηναι τὸν ὀφθαλμὸν πρὸς τοῦ Ὀδυσσέως 3 συναραμένων fehlt 4 εἶτ' 9 ἀποπλανηθείς 15 ἐστί 20 περὶ Αἰόλου fehlt 28 ἐλεύθερον 32 ἀεὶ τὸν τῆς

p. 333, 6 δή τὸ δεινόν 25 περί Λαιστρυγόνων fehlt

27 απούουσι 28 καταλαβεῖν | στενόν

p. 334, 4 ἄλλων] ἐτέρων 9 καὶ ἄλλοθεν ἄλλον 17 πάντ fehlt ἄνθρωπόν τινα γνώμης 19 δς ἀνάγκη ἀλλοτρίοις 21 ἀφὶ  $\tilde{\eta}_{\mathcal{G}}$ ] ὅθεν 24 ὧν καὶ τῷ 25 ποὶ 28 μὲν καὶ τὴν 35 περὶ  $K(\rho \kappa \eta_{\mathcal{G}})$  fehlt εἰς ] ὡς

p. 335, 5 μεταβαλέσθαι ταῖς τῆς Κίρκης κακοτεχείαις] τὴν Κίρκην μεταβαλεῖν in rasur 6 μεμαθηκότα fehlt 10 μηδέν τι παθεῖν ὧν παθεῖν ἔδει 13 τοὖντεῦθεν fehlt | ἰκανῶς μάλιστα fehlt 14 ἃ μὲν φησὶν ὁ μῦθος τοιαῦτα 18 πολύδακουν χώραν τῆς ἀσωτίας, Κίρκην 20 καὶ ἀκόλαστον ἡδονήν, πρὸς ἣν καὶ ἄνευ 21 τε fehlt 22 κινήσεις] ἀρμαί 23 καὶ μοχθηρών fehly

31 εκείνης ών έδοξεν είνεκεν εζημιώσθαι. καὶ 29 oùz fehlt γώρ 38 την ἀπαλλαγήν

p. 336, 1 περὶ Κιμμερίω» fehlt 4 ασέμφ πανημέριον είς τά τοῦ ἀπεαροῦ ἀφικέσθαι πέρατα 10 συμμίξαι τοῖς ἐν άδον τό 11 γινόμενον καὶ πάντα πράξαντα τὰ δαίμοσι φίλα καί άναγαyoura 12 re fehlt 13 de re 14 exeider ragéog eni | noi

16 είτ' 18 καὶ τᾶλλα δή 19 έχειν καλώς γε ὑπολαμβάνω 20 μάν fehlt 21 ήδονη κακίας και φαύλον οράξει προδεδομέσων πραγμάτων, ύφ' ής οὐδεν 24 τινες fehlt 26 το δε καί διά | της κακίας fehlt 27 υποσυρόμενος είς αυτά τα της κακίας πέρατα φθάσει καὶ συγγίνεται τούτοις καὶ θύει 29 ψυχης άλογα καταγαρίζεται 32 έκ μετανοίας fehlt

p. 337, 2 δ' 5 περί Σειρήνων fehlt 14 έναποθνήσκειν 15 όστέων σωρον έχεισε οράσθαι των 23 λοιπόν fehlt | άφιγμέτοι τάς μουσουργούς 26 τούς φίλους του δεσμού 28 ταύτη μηχανη fehlt

p. 338, 1 συντρόφων fehlt αίσθητηρίων άντὶ τῶν ἐταίρων κηρφ 2 πράξεων και προς έκείνας ποιήσειεν αναισθήτους τας δέ του σώματος 6 επείπες 7 άπλως fehlt 11 περί Σκύλλης καί Χαρύβδεως fehlt 29 έτερος σχόπελος γθαμαλώτερος

p. 339, 14 πάθη την ημετέραν ζωήν, απερ 15 τουτονί τοῦ βίου υφιστάμεθα 16 έστι τὰ κατά | συμβαίνοντα 17 καὶ τοῖς - κατακεκρυμμένα fehlt 21 δι αμφοτέρων fehlt 24 κακία των όλεθρίων 25 καὶ φιλαμαρτησίας α δή 26 χρηστού σενόσηκε καὶ αεί δε τροεί περισκοπών 24 πέφυκεν όμολογουμένως (dies wort in rasur) τὰ τῆς | χυχᾶν τόν

p. 840, 2 πρός άλληλα fehlt | κοισωνία του γείρονος. τόν 4 τῷ δ' ἐτέρφ fehlt | πλησιάζειν δ' είπερ ἀνάγκη δή τοιούτον τῷ ἐτέρο διὰ τὸ τὴν ψυχὴν ἐκεῖ μόνην νοσείν τὸ σῶμα δ αὐ ύγιαίνειν καὶ ραδίως έχειν ἀπὸ τοῦ χείρονος ἐπὶ τὴν έξιν ἐπανελθείν. οίμαι μέντοι πρός τούτοις τοίν δυοίν 10 τα παρά fehlt 11 δυοίν πάντως θάτερα παρελθείν δ' ούκ 14 περί του Ήλίου βοαν fehlt 15 φασί 26 ου fehlt | γεγονότος δε τούτου και των 27 νυκτός 32 έπ' άλλο 33 δ' ίχθυώντα 34 καὶ ούτω γε

| πρός ταῦτ' άμηγατοῦντα

 p. 341, 2 όβελοις τε περιπείραι
 8 πάντα πείσεσθαι δεινά ύπο θεού 4 χείρων ύποστηναι 5 αὐτφ] θεφ 6 πολλά γε άναθήσειν. έν τούτφ δε τον Όδυσσέα παραγενόμενον εύρειν πάντα φοβερά τολμώντας, καί 8 μάλισθ' ότι ίδοι έπὶ ταῖς βουσίν καὶ τέ ρατα 14 τὸ δ έντεῦθεν 15 οσον απολελοιπότων την «ήσον ζέφυρον σύν μεγάλη πνεύσαι λαίλαπι καί κεραυνόν τοῖς δυστυγέσι ανουθεν καταπεμφούναι. τον περτοι κοβεθνήτην ίσεφ εήν κυφαγήν πληγέντα καταχαλασθέντι πρότερον άτε δή 19 καὶ πάντας άλ-21 δράσει ἀπορούμενον διὰ τῆς νεώς φοιτάν συχνότεφον έως 22 τείχη τὰ τῆς 23 δ' ἄμα τῷ ίστῷ τὴν τρόπιν δήσαντα ἰμάντι ἐπιβήναι καὶ 24 ἀφείναι 25 καὶ αὐτὸν ἠλίθιον οίας δίκας πράττεται ή ποίησις ίεροσύλους τε καὶ ἐπιφρχους καὶ

ώς διδάσχει» βούλεται ἀνθρώπους πάντας σέβει» 28 τόν feblt | διευλαβείσθαι 31 ἀμελῆσαι. δεύτερα γὰρ τὰ πάντα τῷ θεῷ νομίζεται τῆς πρὸς αὐτόν γε ἀτιμίας ὅσα 33 τοῖς ἐινοῖς τοῖς ἀναισθήτοις περιάπτειν βούλεται ἡ ποίησις ἀλλ' 34 τοῦ feblt 35 παντός γε δεῖξαι | μὲν κακίστη πρᾶξις

p. 342, 2 iεροσύλων μάλιστα τοσούτον, όσον είς αὐτό 7 έτι περί Χαρύβδεως fehlt 9 της γάρ νεώς αὐτῷ πρὸς τοίς έταίροις θεηλάτφ μήνιδι διαφθαρείσης έξ 11 όμως fehlt την Χάρυβδιν διαμετρησαι. και δή πρός αὐτῷ γε όντος τῷ δεινῷ την θάλασσαν άναρροιβδησαι ώς είώθει, τον δε αθτίκα επαρθηναι πρός τὸν μέγαν τῷ μεγάλφ κύματι έρινεόν 16 τινά προσφύναι τούτω γυκτερίδα 17 τους αύτου γε πόδας, ούτε δε βησαι μαχρούς γε χαί 21 μάλα fehlt 22 δή τούτον ἐπικαθιζόμενον ώσπες τισί 24 οὐδαμῶς αὐτὸν ίδοῦσαν 25 έχ θειοτέρας της προνοίας | εννημαυ εν τφ πελάγει φέρεσθαι 28 τούς fehlt 29 ของ อัสเซียนเอ็ง ของ ขกัฐ ชตองอัฐ สออธิฮอนอ่งอง ตั้งอกุขอฐ, สเราะส αναβρασσόμεναι συγνάκις και ύψοῦ 32 υποβρύγιον τιθέασι τόν

33 κατὰ τὸν 'Οδυσσέα παρ' αὐτὰ τὰ δεινά γενόμενος σωφρονεστέρους ἀναλάβοι λογισμούς ἀντικαθίσταται αὐτίκα τῷ κινδύνφ καὶ τῶν

p. 343, 2 έχει, πρὶν δὲ κατασπασθήναι τῷ βία τῆς ἐνύγρου 3 ἐνεχθῆναι θείου φόρου καὶ δικαιοσύνης ἰσχυρῶς 5 ἄπερ ἀφ' — κινήσεων fehlt 7 οὐκοῦν καὶ δν ἀπώλεσε τὸ πρόσθεν βίον ἱερόν τε καὶ θειότερον καὶ μεθ' οῦ τὸν στενωπὸν τοῦ βίου τὸν πικρὸν καὶ βίαιον διέπλει, ἀναλαμβάνει παραυτίκα. καὶ τοὐντεῦθεν κούφως τε καὶ ἀκινδύνως ἐπινήχεται τοῖς κύμασι τῶν πειρασμῶν ἐναγώνιος 12 ἔως τῆς σαρκὸς διέρχεται τὸν πλοῦν καί

13 τῆς πονηρίας πνεύματα | περιδεὰς ἀεί τις 14 πάθη 15 σπαράττεται τῆς ὑπερηφανίας τοῖς ὀδοῦσι κὰν πλησίον παροικοῦσα δεινόν τι 18 Σκύλλαν ἀλλ' ἡσυχῆ διέρχεται τὸ ἐξ ἐκείνης ἀπαθὰς κακοῦ μεμυηκώς. οὐδὲ γάρ 19 τῶν σαρκινῶν παθῶν

20 σκόπελος λυμαίνεται της υπερηφανίας, πείθει δε συμμετριάζειν μάλιστα καὶ ταπεινοῦσθαι τὸν ἐν γερσίν ὑφορωμένους κίνδυνον. καὶ τοιαύτην πλάνην ναυαγήσαντι τῷ Ὀδυσσεῖ προσπλάττεται ή ποίησις, πηρίκα γυμρός τις καὶ άλήτης είς την Σγυγίαν νησον άπενήξατο. την γαρ Καλυψώ φησι νύμφην το χωρίο ένοικουσαν πρώτην αφιγμένην έπι την ακτην εύρειν τον ανδρα έκριφέντα καί αναλαβείν έπι το άντρον και δαψιλώς φιλοφρονήσασθαι, έπιμελείσθαί τε αὐτοῦ καὶ ἐφεξῆς ἐπὶ ὀκτώ τοῖς ἔτεσιν ὅσα καὶ ἀνδρὸς γνησίου, τον δ΄ ύπ' ανάγκης μεν τη νύμφη παρ' έθελούση ούκ έθελοντα νύκτως συγκαθεύδειν, ήμέρας δέ γε καθ' αυτόν όδυρεσθαι καὶ πρός τὸν πόντον καὶ την Πηνελόπην ένδακρυν όρᾶν. ἐν τούτφ δ' όντος γε του δυστυχούς τούς θεούς την συμφοράν οἰκτίσασθαι καὶ τὸν Έρμην τη Καλυψοι αὐτίκα πέμψαι, η μην ταχέως έκ της νήσου σύν ούδενὶ κακῷ τὸν ἄνθρωπον ἐκπέμψαι ή καὶ αὐτήν τὰ λειδιαια αθος ιου δευλ εγμίζεια αειακαθαι. αδος ιαπία είξαναν κάκείνην τῷ κελεύσματι σὺν ἀηδία, ἐπεὶ μὴ ναῦς παρῆν, ἐπὶ σχεδίας τούτον αναβήναι εὐτρεπίσαι, καὶ καλώς έξης τόν τε πλούν διαθείσαν και τὰ τῷ πομαῖ προσήκοντα παρά τὸ άντρον ἀπιέναι. τὸν δέ γε πλείν ἀρξάμενον πρὸς τῷ έξαρχῆς ὀργιζομένφ δαίμονι τῷ Ποσειδώνι ἐπιβεβουλεύσθαι, καὶ τὴν μέν σχεδίαν κατά μέσην θάλασσαν έκτιναχθήναι σφοδροτέροις πνεύμασιν, αὐτὸν δὲ ἐφὶ ἐκὶ ίππεύοντα ξύλφ της σχεδίας έπὶ τὸ πέλαγος πετάσαντα τὰς χείρας πλείτ, και όψε ποτε πολλά παθόντα κατά θάλατταν γυμνόν καί αθθις καὶ συμφοράς είδη παντοίας περικείμενον έπὶ την τών Φαιάκων έκριφηναι γην είτ' έκει ξενίας από τύχης δή τινος τετυχηκότα παρά της θυγατρός του βασιλεύοντος της χώρας Άλκινόου, καί αθθις παρ' αθτού γε Άλκινόου και της γυναικός, και μυρίοις δσοις δώροις φιλοφρονηθέντα έχειθεν παντελή απήμονα την πατρίδα χαί τα φίλτατα κατειληφέναι, κτείναρτα κάκει τους βιαίους και άδίπους της σώφρονος Πητελόπης μνηστήρας και την γυναίκα της έπιβουλης άρπάσαντα. καὶ ταῦτα μὲν ὁ μῦθος ὁ νοῦς δ' ώς ἐγφμαι Όδυσσέα βούλεται είναι πάντ' άνθρωπον ύπο συμφοράς τι τετολμηκότα τών φαύλων και αισχρών ήδονών, οιμώζοντα δ' όμως έπὶ τῷ πάθει καὶ ἀεί γε ἀνακλαιόμενον ἐπὶ τὴν σύντροφον σωφροσύνην καὶ τὰ τῆς ψυχῆς ήθη ἐπανελθεῖν, μόλις δὲ θειστέρα προνοία σφοδρότερον έπιτετιμηκότα τη φαύλη και άκολάστος ζωή των σκοτειρών της κακίας άντρων άναχωρησαι, έπὶ σχεδίας δ΄ έτι της άτελους έξεως του καλού πορεύεσθαι διά το μή πεφυκέναι τάς μεταβολάς άθρόας πρός τάναντία γίνεσθαι, ός γε λοιπόν καί έπιβουλεύεται κλύδωνι δαιμονίφ καὶ ἐπηρεάζεται καὶ κατασείεται τοὺς σωστικούς λογισμούς, ού μήν καθάπαξ αύτούς άπολείπει, άλλά και ούτω νου μέρει διακυβερνώμενος και τῷ κατὰ δύναμιν πρακτικῷ ἐπὶ τὴν φαιδράν γῆν καὶ φιλάνθρωπον τῆς ἀταραξίας ἀποβιβάζεται. έχει δε γενόμενος χομίζεται άθλον των πόνων τα λαμπρά της άρετης ξένια και την πρός θεού φιλοφροσύνην. είτα και έπί την άληθη πατρίδα της ψυχης απεισι κτείνας τούς πονηρούς δαίμονας και τα πάθη τα πρότερον αυτόν βιαζόμενα τη φαύλη έπιθυμία καταδουλώσασθαι.

Rudolstadt.

R. Hercher.

### 31. Ein pharmaceutisches siegel.

Aus der gemmen - und antikensammlung des als privatmaun in London lebenden B. Hertz, welche durch einen im j. 1851 zn London erschienenen catalog 1), zum grössten theil von W. Koner gefertigt, jetzt zur kenntniss auch des auslands, und zwar zunächst durch einen von Gerhard über dieselbe erstatteten bericht (archäol. ztg. 1851. anz. nr. 34. flg.) gekommen ist, wird daselbst s. 104 eines tief geschnittenen "prächtigen sarders"

<sup>1)</sup> Catalogue of the Collection of Assyrian, Babylonian, Egyptian, Greek, Etruscan, Roman, Indian, Peruvian and Mexican antiquities formed by B. Hertz, corresp. member of the archaeol. Institute at Rome, London 1851, 4, 156 s. 6 taf.

erwähnung gethan, verseben mit dem bilde einer sitzenden Roma, eine maske in der hand, und eines am sitze lehnenden schildes mit der inschrift Herophili - Opobalsamum. Wenn auch leider der hier wiederholte bericht zu kurz gefasst ist, um eine anschauung des bildes selbst ersetzen zu können, und namentlich die beziehung der maske in ermangelung genauerer beschreibung nun dunkel bleibt, so wundern wir uns doch, dass dem scharfsinn des berichterstatters die deutung der als "unerklärt" angemerkten inschrift entging, welche leicht gefunden, über die bestimmung dieser gemme aufschluss zu geben verspricht. Wenn schon der ausdruck Opobalsamum auf die apotheke hinweist (s. Diodor. II, 48), so wird man in dem vorausgehenden eigennamen Herophili sogleich an den berühmten gründer der nach ihm genannten, medicinischen schule der Herophileer erinnert, und es scheint nur noch auf die ermittelung des zusammenhangs anzukommen, in welchem beide worte zu einander stehen, um die beziehung der ganzen darstellung herauszufinden.

Was zuerst das opobalsamum betrifft, so ist die anwendung des safts des vornehmlich in Judän, sonst nur noch in Arabien und Aegypten, einheimischen balsambaums in der medicin schon aus Plinius XII, 25. Dioscor. 1, 18 und Galenos an mehrern stellen bekannt. Unter den drei arten balsam, welche man aus diesem baume erzielte und nach der art ihrer bereitung und ihrer kraft unterschied, nämlich dem eigentlichen, unmittelbar durch einschnitt in die rinde des baums gewonnenen safte, dem sogenannten Opobalsamum, dann dem Eutheriston 2) und endlich dem Xylobalsamum, der seiner wirkung und seinem werthe nach geringsten sorte, wird der ersteren der vorzug gegeben. War nun wegen seiner beliebten und viel gerühmten eigenschaften dieser balsam gegenstand des handels (s. Iuvenal. II, 41), so würde die erwähnung desselben auf dem schilde die annahme rechtfertigen, dass in der vorliegenden gemme das siegel eines balsamhändlers enthalten sei, der, sich desselben zur bezeichnung seiner firma, oder auch seiner waare bedienend, als Römer noch das bild der Roma hinzugefügt habe, um damit zugleich den ort anzugeben, wo dieses sein fabricat zu beziehen sei. Man muss jedoch, wie ich glaube, noch weiter gehen, da bei jener deu-

<sup>2)</sup> So Plinius an mehrern stellen. Wenn Dioskorides diese art θεριστόν nennt, so zeigt schon die hinzugefügte erklärung des worts, καως δια τὸ εὐχερῶς θερίζεσθαι, dass er εὐθέριστον schrieb, und es wird diese vermuthung durch die leichtigkeit zur evidenz, wie εὐ in folge der vorhergehenden sylbe ausfallen konnte. — Die drei verschiedenen sorten werden von allen, welche im alterthum über die pflanze geschrieben haben, genau unterschieden, bei Galen. Therap. meth. T. X. s. 466 ed. Kühn nach den im gewöhnlichen verkehr üblichen benennungen, ὁποβάλσαμον, βάλσαμον und ξυλοβάλσαμον bezeichnet. Vgl. noch Galen. περί συνθεσ, φαρμακ. T. XII. s. 554 und Andromachos bei Galen de antid. T. XIV. s. 52.

tung de; beisatz Herophili unerklärt bleibt, wenn man nicht in demselben einfach den namen des kaufmanns auerkennen will. Da nämlich dieser stoff nicht blos in seiner ursprünglichen reinheit und beschaffenheit gebraucht wurde, soudern auch mit apdern vegetabilischen droguen vermischt in der mediein verwesdet wurde, so wird die vermuthung, dass ein solcher der letzteren art hier gemeint sei, durch erwähnung des Berophilos wahrscheinlich. Dieskorides erwähnt eines zusatzes von hodien κηρωτή, einer art rosenpommade, und sagt weiter unten: μίγγοται δε και ακόποις και μαλάγμασι και αντιδότοις. Galenos περί συνθέσ. φαρμακ. T. XII. s. 781 erwähnt eine nach ihrem erfinder Hermophilos genannten angensalbe, von welcher opobalsamun einen bestandtheil ausgemacht habe 3). Ebendaselbst wird auch noch einer audern augensalbe (κολλύριον Ίνδικον ἀέρινον) mit einer beimischung von opobalsamum gedacht. Ueberhaupt findet sich in medicinischen recepten letztere species neben andern häufig erwähnt. S. Galen. de antid. T. XIV. s. 52. 96. 108 fig. Hiernach liegt es nun nahe genug, bei dem auf dem schilde erwähnten opobalsamum an ein medicament zu denken, dessen name sich nach seinem wesentlichen, oder werthvollsten bestandtheile, und zugleich nach dem erfinder dieser composition, nämlich nach einem arzte Herophilos, bestimmt habe. Unter diesem Herophilos nun aber den berühmten träger dieses namens ans Chalkedon, einen schüler des Praxagoras zu verstehen, wird man nicht nur durch den umstand sich geneigt finden lassen, dass bei der benennung eines im handel befindlichen medicaments der name eines berühmten arztes als erfinders etwas sehr wesentliches war, und unzählige medicamente der alten auch auf diese weise ihre benennungen erhalten haben, sondern dass diess auch wirklich mit dem in frage stebenden arzte der fall war, indem wir eine solche composition des Herophilos unter dem namen Hoogilov ylwyor bei Galen a. a. o. s. 843 aufgezeichnet und beschrieben finden. Wenn dem aber so ist, so werden wir nicht irren, wenn wir das opobalsamum des Herophilos für eine augensalbe erklären. Dass hei augenkrankheiten das opobalsamum, wenn auch mit weiteren zusätzen vermischt, gebraucht worden sei, bezeugen die beiden oben aus Galenos beigebrachten heilmittel, welche ihrer besonderen zusammensetzung nach zur unterscheidung von andern verwandter art und bestimmung besondere namen führten, wie auch das vorliegende nach seinem erfinder genannt worden. Rücksichtlich der medicinischen eigenschaft des opobalsamum bezeugt Dioskorides, dass dasselbe zur

<sup>3)</sup> Dürste man bei Galen wagen, Hoopilov statt Equopilov zu schreiben, dann würde, unter anwendung des über das opobalsamum überhaupt bemerkten, die aufschrift der gemme keiner erklärung weiter bedürsen. Dann würde das von Galen beschriebene medicament selbst gemeint und a potiori genannt worden sein.

entfernung von gegenständen, welche die pupille verdunkelt, gebrancht worden sei (σμήγων τὰ ἐπισχοτούντα ταῖς κόραις). Kann nun auch im hesonderen nicht nachgewiesen werden, dass Herophilos eine augensalbe von dieser composition erfunden habe, so kann doch wenigstens zu weiterer unterstützung unserer meinung geltend gemacht werden, dass sich Herophilos mit der untersuchung der natur des menschlichen auges genau beschäftigt habe, nach Chalcid. ad Plat. Tim. fol. LIII. a. ed. Ascens. Vgl. Galen. T. III. s. 813. T. VII. s. 89. T. XIX. s. 30. Es gehört hiernach unsere gemme gewissermassen zu der classe von monumenten, welche unter dem namen von Cachets de médicinsoculistes zuerst von Tôchon d'Annecy einer sorgfältigen untersuchung unterworfen worden sind, jedoch mit dem unterschied, dass die gemme für das wirkliche handsiegel eines händlers oder fabricanten Herophileischen opobalsams anzusehen ist, während jene Cachets für stempel gelten müssen, deren man sich zur bezeichnung des gegenstandes auf den beim verkauf gebrauchten gefässen bediente. Die vergleichung mehrerer inschriften auf diesen stempeln dient nur zur bestätigung der obigen vermuthung, indem darin vielfache erwähnung des opobalsamum geschicht. Bei Tochon s. 56 findet sich auf einem solchen stempel: L. lunii Philini stactum opobalsamatum ad claritatem; auf einem andern s. 61: Q. Iulii Murani stactum opobalsamatum ad caliginem. Auf dem gypsabguss eines solchen stempels im antiquarium zu Bonn liest man nach Overbeck katal. d. k. rhein. mus. vaterl. alterth. s. 150 die Inschrift: Q. Valeri Sexti stactum ad caligines opobalsamatum. Ans Saxii Epistola de veteris medici oculari gemmae sphragide, Traiecti 1774. führt Lersch jahrb. d. ver. v. alterthumsfr. im Rheinl. II. s. 88 folgende bieher gehörige inschriften an: C. CINTVSMINI [CRVSTVMINI?]. BLANDI EVODES AD ASPR (Euodes ad aspritudinem), DIAPSOROPO (Diapsoricum opobalsamatum, nach Saxe); ferner: PHRONIMI. DIAPSOROPOBALSADCLAR (Diapsoricum opobalsamatum ad claritatem) 4). Aus Muratori s. 408, 2 führt Walch s. 35 an: C. SVLP. HYPNI STACTVM OPOB. AD CV und erklärt das letztere wort durch caput, in überereinstimmung mit einer andern aus Chishull Inscr. Sigea s. 121 beigebrachten inschrift s. 39, wo sich STAGIVM OPOBALSAMATADCAP finden soll. Wenn aber das wort stagium, hier allein gefunden, verdächtig ist und wohl falsch für STACTVM gelesen worden ist, so ist es auch erlaubt an der richtigkeit der lesart CAP um so mehr zu zwei-

<sup>4)</sup> Letztere inschrist ist von einem steinernen stempel entnommen, welcher bei Jena gesunden und herausgegeben worden ist von Walch De sigillo medici ocularii, Jenae 1763. Daraus ersehe ich, dass wenn aus einer andern zeile derselben inschrist von Lersch nach Saxe's angabe hinter CIK (cicatrices) noch ein R (recentes) angesührt wird, dieses wenigstens aus der abbildung des steins, welche Walch giebt, sehlt.

feln, als caput eine viel zu allgemeine, und darum unbestimmte bezeichnung abgeben würde. Es ist zu vermuthen, dass auch wohl hier CLAB, wie in der andern inschrift CL, die richtige leaart sei.

Zur vollständigen erklärung der in rede atehenden gemme würde noch die berücksichtigung der maske gehören, welche die Roma hält, was aber aus dem oben angegebenen grunde unterbleiben muss. Es liesse sich wohl denken, dass sie das bild eines augenleidenden, eines durch schmerz verzerrten gesichts, wenn auch nur in sehwacher andeutung, gezeigt habe.

Die zahl der in dem obigen erwähnten pharmaceutischen stempel hat in der neuern zeit manchen zuwachs erhalten, namentlich durch Sichel Cinq cachets inédits de médecins oculistes romains, Paris 1845. Ich kenne das werk nur aus den kurzen anzeigen in Revue de philologie T. 1. s. 561 und z. f. d. a. 1847. s. 831, und kann daher niebt angeben, ob der von Lersch mitgetheilte stempel derselben gattung nebst den dazu gehörigen bemerkungen berücksichtigung gefunden hat, jahrb. d. ver. v. alterthumsfr. im rheinl. II, s. 87. Vgl. auch ebendas. VII. s. 74 und Gerhard arch. ztschr. 1851. anz. s. 107. Neu aber und wenig bekannt geworden dürfte eine in England gemachte entdeckung dieser art sein, welche in dem werke mitgetheilt wird: Illustrations of the remains of Romen art in Circucester, the site of the antient Corinium, by Buckmann and Newmarch, London 1850. 4. s. 17. Es ist ein stempel und wetzstein (honestone), beinahe zwei zoll lang, 5/4 zoll breit und nicht ganz einen halben zoll tief, trägt auf zwei zeilen eine retrograde inschrift, zum abdruck in weiche masse, wie bei siegeln.

# 1) MINERVALISDEALEB ANVMAINPTPEXOV

### 2) MINERVALISMELINV ADOMNEMDOLOREM

Dazu wird p. 118 bemerkt, was ich wegen der seltenheit des werks mir erlaube vollständig mitzutheilen: "Some impressions of this Stamp, in the Collection of the Society of Antiquaries, were thus described by Albert Way Esq. to whom we are much indebted for some valuable notes upon Stamps of this description.

"Impressions in sealing — wax from the two inscribed sides of an oculist's Stamp, found near the Leauses garden, in 1818, deposited in a plain fictile urn, about eight inches high. It is an oblong piece of green stone, rather less than two inches in length and from six to seven tenths of an inch in width; on each end is engraved a sort of monogramm, formed of an x and cross †. Exhibited by Samuel Lysons, Feb. 4th, 1819, who gave the following reading of the inscription:

# MINERVALIS DEALEBANVM AD IMPETVM LIPPITVDINIS EX OVO

### MINERVALIS MELINVM AD OMNEM DOLOREM

That this relic belonged to what have been termed oculist's stamps, of which a few other examples have been found in this and neighbouring counties, there can be little doubt: this example, like others, setting forth the name of the medicine, the diseases in which it is applicable, and a kind of direction for use.

The term Mercurials we do not find explained by any one who has written on these stamps, but it may be probably here mean denoting or pertaining to Minerva, as we learn from Celsus that diseases were referret to the wrath of the immortal gods, and that assistance was wont to be supplicated from thens [Celsus de re medic. lib. 1.]; this, therefore, may have been a medicine named after Minerva (a Minerviad), in a somewhat similar sense to the naming a preparation of the metal Quick-silver a Mercurial — of Iron, Martial, from Mars — and of Lead, a Saturnine, from Saturn.

The next word seems to denote the principal or active ingredient of the medicine, which was, in all probability, Ledanum or Ladanum, described by Dr. Pereira, in his Elements of the Materia medica, as a resinous exudation from the Cistus creticus, a plant of the Rock rose tribe, growing, as its name implies, in Crete. In the time of Dioscorides it was collected by combing the beards of the goats, which browse on the herb, but is now got by brushing the plant with a kind of seathern rake, it is then scraped off and formed into cakes. The substance thus collected is a resinous gum, which was formerly used a constituent part of a kind of plaster.

This preparation from Ladanum is directed to be used with white of egg (ex ovo) at the onset of Bleared eyes (impetum lippitudinis).

In the other inscription the Melinum no doubt refers to an ointment, prepared from the blossoms of quinces or apples (see Plin. lib. XV. c. 1 and lib. XXII. c. 6); the word Melinum occurs on other stamps, one with it has been found at Gloucester, so that we may conclude that it was an usual preparation".

Vorstehende inschriften sind ihrem grössten theile nach als erklärt anzusehen; auch ist, glaube ich, richtig erkannt worden, dass in MINERVALIS DEA (so fasse ich die worte) und in MI-NERVALIS der name eines medicaments enthalten sei, und verweise zur bestätigung dieser erklärung auf die analogie eine andern anter dem namen Adyra bekannten heilmittels, bei Galen περί φαρμακ. συνθεσ. T. XIII. s. 906, eine um so angemessenen benennung, als die alten ibre Aonra Tyrsia und ihre Minern medica hatten. Auch in der aunahme, dass iu der angabe des hauptsächlichen stoffs, woraus das medicament bereitet gewesen, Ledanum oder Ladanum, hat man vielleicht das richtige gefunden. Erlaubt man sich aber einmal von der lesart des originals abzugehen, so würde in frage kommen können, ob nicht Libianus gemeint sei, unter welchem namen ein aus verschiedenen ingredienzien zusammengesetztes medicament zur hebung von mancherlei augenbeschwerden bei Galen. περί φαρμ. T. XII. s. 762 angeführt wird, und zwar unter der ausdrücklichen angabe, dass zu der mischung eier verwendet worden, was bei dem zusatz in der inschrift EX OVO nicht ohne bedeutung ist. Ob Ledanum bei augenkrankheiten in anwendung gekommen sei, wissen wir nicht F. Osann. · Giessen.

## Druckfehler und berichtigungen im achten jahrgange.

S. 377, z. 2 v. u. entdecken. — S. 378, z. 29 v. o. meiner st. einer, und z. 35: in seiner bearbeitung. — S. 380, z. 12 nennung st. meinung. — S. 381, z. 9 v. u. errathen st. verrathen, u. z. 5 v. u. tadels st. todes. — S. 382, z. 12 erklärung s. 26; z. 16 mit den gedankenschweren, und z. 18 glaubte st. glaube. — S. 384, z. 19: Tübingen, 1 november 1853. — S. 469 z. 12 v. u. erhielten st. erhielt; z. 11 v. u. setzten st. setzte; z. 6 v. u. zeit sich noch. — S. 474 z. 19 v. u. P nebst O von. — S. 475 z. 20 v. u. 429 st. 423. — S. 476 z. 12 v. o. lagern st. lagen. — S. 479 z. 6 v. o. denn st. dann; z. 10 v. u. vergeht st. vorgeht; z. 4 anfangs st. anhangs. — S. 480 z. 13 v. u. anfangs st. anhangs. — S. 481 z. 11 v. o. gerasselt st. gefesselt; z. 26 v. o. 399 st. 395. — S. 483 z. 7 v. o. 666 st. 66; z. 25 v. o. sie nicht ganz; z. 30 v. o. 71 st. 17. — S. 484 z. 9 v. o. 379 st. 397. — S. 465 z. 11 v. u. entfernung st. erfahrung. — S. 486 z. 23 v. o. dem st. den. — S. 487 z. 13 v. u. bei st. bis. — S. 488 z. 22 v. o. 431 st. 432; z. 7 v. u. 355 st. 335. — S. 490 z. 5 v. o. auch nach dem. — S. 494 z. 17 v. o. 69 st. 68; z. 12 v. u. 69 st. 65. — S. 495 z. 3 v. o. allem fölgenden ursprünglich; z. 8 v. o. 170 st. 160; z. 16 v. o. 693 genannten anführern — S. 496 z. 16 v. o. N st. K; z. 4 v. u. 497 st. 997. — S. 497 z. 5 v. o. fährt st. führt; z. 15 v. u. mit st. die. — S. 499 z. 19 v. o. 499 st. 493; z. 3 v. u. 152 st. 153; z. 2 v. u. gekannt st. gemacht. — S. 500 z. 18 v. o. 499 st. 493; z. 23 v. o. Ast. A. — S. 502 z. 13 v. u. sich st. so. — S. 503 z. 8 v. u. sls in das dreizehnte; z. 5 v. u. 327 st. 387. — S. 504 z. 20 v. o. vor st. von. — S. 505 z. 10 v. u. N 38 mit. — S. 507 z. 1 v. o. 9 st. 5; z. 25 v. o. kein st. sein.











